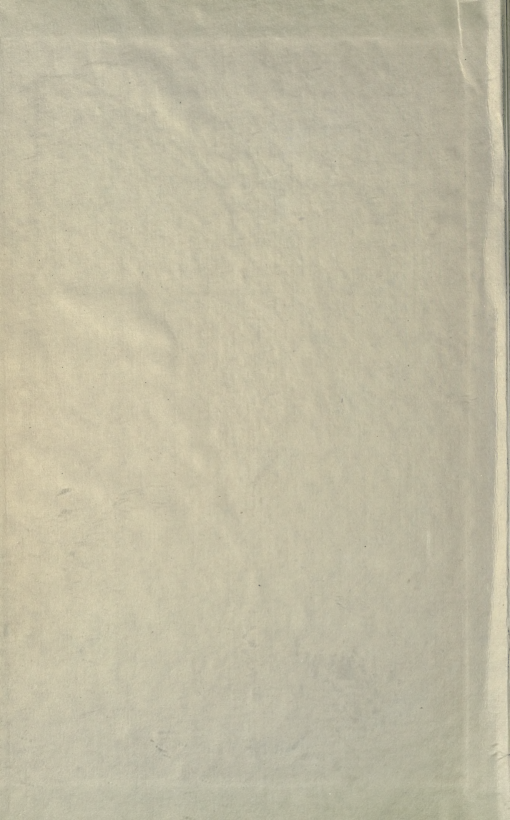
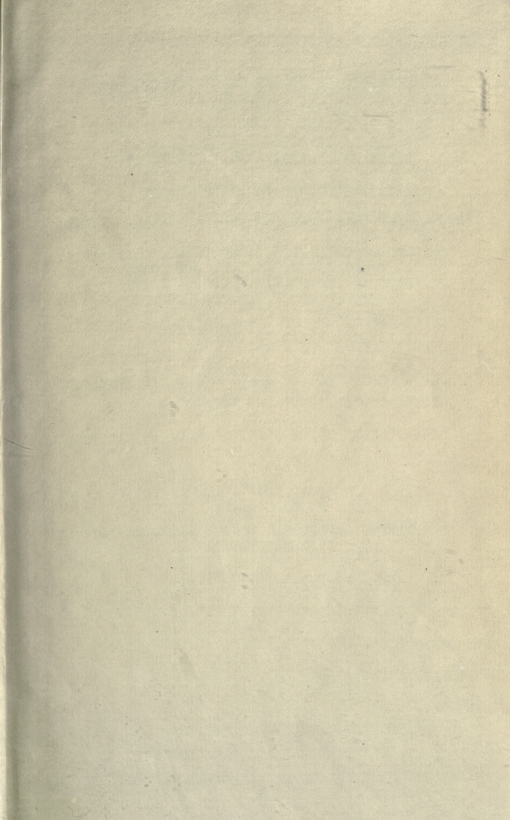
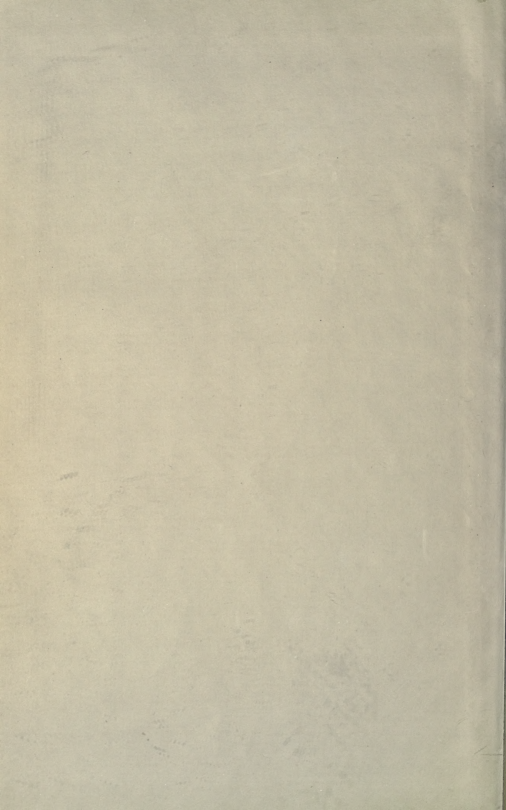
## PHB MIGHANTU AND PHB NIMUKIPA LEARTE TRANSLATION









## THE NIGHANTU

AND

## THE NIRUKTA

THE OLDEST INDIAN TREATISE

ON ETYMOLOGY, PHILOLOGY, AND SEMENTICS

CRITICALLY EDITED FROM ORIGINAL MANUSCRIPTS AND TRANSLATED FOR THE FIRST TIME INTO ENGLISH, WITH INTRODUCTION, EXEGETICAL AND CRITICAL NOTES, THREE INDEXES AND EIGHT APPENDICES

BY

LAKSHMAN SARUP, M.A. (PANJ.), D. PHIL. (OXON.)

LATE PROFESSOR OF SANSKRIT AT THE UNIVERSITY OF PANJAB, LAHORE

TEXT

( Pages 1 to 298 )

INTRODUCTION, ENGLISH TRANSLATION AND NOTES ( Pages 1 to 260 )

MOTILAL BANARSIDASS
DELHI :: VARANASI :: PATNA

MOTILAL BANARSIDASS BUNGALOW ROAD, JAWAHARNAGAR, DELHI-7 NEPALI KHAPRA, VARANASI (U.P.) BANKIPORE, PATNA (BIHAR)

> 375 Y3 A37 1967

STREET MELICIAN THEORY

TAR 1 1971

Second Reprint 1967

Price Rs. 40.00

# THE NIGHANTU

AND

## THE NIRUKTA

THE OLDEST INDIAN TREATISE
ON ETYMOLOGY, PHILOLOGY, AND SEMANTICS

CRITICALLY EDITED FROM ORIGINAL MANUSCRIPTS AND TRANSLATED FOR THE FIRST TIME INTO ENGLISH, WITH INTRODUCTION, EXEGETICAL AND CRITICAL NOTES,

THREE INDEXES AND EIGHT APPENDICES

BY

LAKSHMAN SARUP, M. A. (PANJ.), D. PHIL. (OXON.)

(Of Balliol College Oxford)

PROFESSOR OF SANSKRIT, ORIENTAL COLLEGE, LAHORE

SANSKRIT TEXT, WITH AN APPENDIX SHOWING THE RELATION OF THE NIRUKTA WITH OTHER SANSKRIT WORKS.

MOTILAL BANARSIDASS
DELHI :: VARANASI :: PATNA

Janestick supposed Bagain as decreased believe

Published by a Sundar Lal Jain Motilal Bunarsidass, Bungalow Road, Jawahar Nagar, Delhi-6 Printed by:
Shanti Lal Jain
Shri Jalueudra Press.
Rungalow Road, Jawahar Nagas
Delhi-6.

196

Copies available at :

- 1. Motilal Banarsidass, Bungalow Road, Jawaharnagar, Delhi-6
- 2. Motilal Banarsidass, Nepali Khapra, Varanasi.
- 3. Motilal Banarsidass. Bankipur, Patna.

# ॥ समर्पणम् ॥

# ॥ षट्पदी ॥

शशिकरशुचिगुणगणपरिगुम्फितजनतामनसः
नीतिप्रतिभाशालिशीलसम्पन्नसुमनमः ।
देविगरारसिकस्य लोकदक्शीतलमहर्यः
पञ्चनदीय''गवर्नर''वरनरमञ्जलमहर्मः ॥
ग्रन्थ उपायनमस्त्वयं दोषकृतामबहेलिनः ।
गुणगृह्यप्रवरस्य ''सर् विलियम् मल्कम् हेलिनः'' ॥ १ ॥

# ॥ सम्बेजम् ॥

## 作作197日

वाधिका विद्यानावाधी प्रशिक्षका । मेर्ग्य विद्याना विद्यान विद

#### PREFACE.

On my return home to India, a systematic and exhaustive search for the hitherto unutilised mss. of the Nirukta was made. I myself undertook an extensive tour in Rajputana, Baroda, Tihri-Garhwal and Cashmere and examined the state collections of sanskrit mss. I also visited Benares, Patna, Madras, Madura, and Tanjore. I wrote to scholars, and librarians in charge of sanskrit mss. throughout the country. I was therefore able to secure the use of several mss. hitherto not utilised for the constitution of the text. These mss. are as follows:—

Bk.¹ This ms. belongs to the state Library, Bikaner. The loan was secured for the University of the Panjab through the courtesy of Mahārāja S'rī Sir Bhairon Singhji, K. C. I. E., Vice-President, Council, Bikaner.

Contents. The Nirukta of Yaska in the shorter recension containing the two parts i. e. the pūrvārdha and the uttarārdha in III leaves. It is a badly preserved ms. and full of mistakes.

Size:  $9_5^{3''} \times 4_5^{2''}$  Material: Paper. No. of leaves: III No. of lines per folio: 8. Characters: Devanāgarī.

Date: on f. IIIr. (sic.) श्री सारदाव्रसंनोस्तु ॥ संवत् वाणाविसंते-दुमार्गे । असितपक्षके । अष्टम्यां विश्ववारे हि लिखिता पत्तने पुरे i. e. 1735 Vik.=1679 A. D.

The colophon ends thus: (sic.) महाराजाधिराजस्य धर्मभारधुरंधर । अनुप्रसिंहप्रतापो यावचंद्रो दिवाकरः प्रत्यक्षरं गणनया ग्रंथमानमयोदितं । अनुष्टुभां सहस्रे दे शतैः पंचिमरन्वितेः ग्रं० २५००.

BK. Contents: the S'ikṣā Catuṣṭaya written without a break. The ms. is injured in many places. Nighantu is given from f. 9 r. to f. 18r.

Size:  $9\frac{37}{5} \times 4\frac{27}{5}$ . Material: Paper. No. of leaves: 18.

No. of lines: 8. Characters: Devanagari. Date: on f. 18 r:

sic: शुभं भवतुः॥ ग्रं० ३७५ संघत् १७३५ वर्षे मार्गशीर्षे वदि १० गुरुदिने भी पत्तनगरे लिखितं। महाराजाधिराज श्री अनुपसिंहजी विजयराज्ये॥ शिवमस्तुः॥

R.1 A ms. written on paper in Devanagari character

obtained through the courtesy of the Curator, Central Library, Baroda. The contents are the 1st half of the Nirukta. It is full of mistakes and belongs to the longer recension.

Size:  $8\frac{1}{5}'' \times 3\frac{3}{5}''$ . Number of leaves: 69.

Number of lines: 9.

Date: sic. शके ॥ १६ ॥ ९९ ॥ हेमलंबीनामसंवत्सरे श्रावणमासे शुद्धपन्ने वहम्यां तिथा ॥ मंदवासरे सिद्धेश्वरसंनिधा कृष्णतीरे समाप्तः ॥ लेखकपाठयोः श्रुभमस्तु ॥

Scribe: sic. थथ्येइत्युपमामऋताक्षंध × रात्रौ ४ चेमसिगिपं॥ ॥ यादवं पुस्तकं द्या तादवं लिखितं मया॥ यदि शुद्धमशुद्धं वा मम दोषो न विद्यते॥ गजाननार्पणमस्तु॥ कृष्णपवाई प्रसन्॥ राम्॥

Peculiarities: The colophon at the end of the 1st chapter runs thus: ॥ इति नेरुक्ते प्रथमोध्याय: ॥; at the end of the 3rd chapter thus: sic. ॥ इति नेरुक्ते ॥ पूर्वपद्दे ॥ तृतीयोध्यायः समाप्ता नि ॥ ७ ॥ ॐ ॥ त्रके ॥ १६ ॥ ९९ ॥ हेमछंबीनामसंवत्सरे ॥ आपादशुद्धअष्टम्यां तिथा संकातपर्वणि समाप्तः ॥; at the end of the 4th chapter thus: ॥ इति नेरुक्ते पूर्वपद्धे चतुर्थोध्यायः समाप्तायं भवति वा ॥ Evidently ayam refers to the 4th chapter and not to the Nirukta as the 5th chapter is immediately continued. But the use of vā does not seem to be correct in this case.

Sandhi and spelling: The visarga is retained but at the same time euphonically combined i. e. a double process is introduced, e. g. f. 1v: व्याख्यातव्यःस्तमिमं.....समाझाताःस्ते etc. The avagraha is not marked, e. g. f. 2r. जायतेस्ति f. 1v. ओपमन्यवोपि etc. The dental nasal is avoided in conjunction, being reduced to anusvāra, e. g. f. 1v. निगमनोनिघंटव उच्यंते = नाकि॰

F. 2r. अर्थानिराहुः f. 6v. निष्पंनेभिः = ०र्थोक्ष० = ०पक्रे०

R.<sup>2</sup> A neat, well-written, well-preserved and complete ms. of the Nirukta in Devanāgarī characters.

Size:  $8\frac{1}{2}'' \times 4\frac{1}{5}''$ . Number of leaves: 69 + 77 + i blank=147. Three leaves 75-77 are wrongly numbered as 85-87.

Number of lines: 9.

No date is given. The name of the scribe is not known. The ms. looks about 200 years old. It belongs to the longer recension and does not give any new variants.

R<sup>3</sup>. It contains the 2nd half of the Nirukta, written on paper in Devanagari characters.

Size:  $8\frac{1}{5}" \times 3\frac{4}{5}"$ . Number of leaves: 83+i blank. Number of lines: 9.

Date: sic. । ॐ । शके । १७०५ । शोमक्रभामसंवत्सरे माधवशपधी इदं पुस्तकं समाप्तं.

The owner seems to be one Rāmakṛṣṇa. He is saluted like a god which is rather unusual: श्री। रामकृष्णमान्तिकाय नमः। Or the word Mālika does not refer to the owner of the ms. but to God, who is the master of all.

The ms. belongs to the longer recension. It represents a very late stage of textual expansion. The colophon at the end runs thus: इति नैरुके उत्तरपद्गे अष्टमोध्यायः।

R<sup>4</sup>. A fragment of the 1st half of the *Nirukta*, written in Devanāgarī characters on paper. It looks old. It is illegible in many places. Ink is bleached by age. It belongs to the shorter recension.

Size:  $9\frac{1}{2}'' \times 3\frac{1}{2}''$ . Number of lines: 7. Number of leaves: 61• Eight leaves are supplied in a different handwriting.

Kn. A palm leaf ms. written in old Canarese characters, presented to the Panjab University Library, Lahore. It belongs to the shorter recension and sometimes gives important readings.

Size:  $11_2'' \times 1_2''$ . Number of leaves: 94+i blank. Number of lines: 7.

No date is given, but as it is written in old Canarese characters, it must be at least 300 years old, and might be older.

R<sup>5</sup>. The text of the Nirukta is made up by 2 different mss. The 1st half is given in 60+i blank leaves.

Size: 9½"×3½". Number of lines: 9. Date is not given. The name of the scribe is also unknown. The colophon ends thus:—sic. इति निरुक्ते पूर्वपद्धे पछोध्याय:। शुभं भवतु। भग्नपृष्टिकटिश्रीवा बद्धरिष्टिशोगुखः। कप्टेन लिखितं अंथं यक्षेन प्रतिपालयेत्॥ गणपति॥ प्रसन्॥ विश्वेश्वरापणमस्तु। The ms. belongs to the longer recension.

The 2nd half is given in i + 65 leaves.

Size: 9" x 3\f". Number of lines: 9.

Date: ॥ शके १६८१ प्रमाथीनामसंवत्सरे कार्तिकशुद्धदशम्यायां तिथी सीम्यवासरे तिहेने पुन्तकं समातं ।

The text belongs to the longer recension, both the parisistas being given in full.

R.6 An incomplete ms. of the 1st half of the Nirukta. The 1st leaf is missing. It looks old and has preserved the old spelling. The text belongs to the shorter recension. In many parts it is illegible.

Size: 9" × 4". Number of leaves: 78.

Number of lines: 8. Characters: Devanāgarī. Material: paper.

The text is given up to the 34th section of the 6th chapter. The last leaf is missing.

R. A fragment of an old ms. gives the text of the Nirukta in the shorter recension from the words अथाप्येत माध्यमका देवगणा.....of the 4th section of the 5th chapter up to: प्राचीनं वर्हिः प्रदिशा पृथिष्या of the 9th section of the 8th chapter. The 7th ch. begins thus: (sic.) है नामा यास्काचार्याय = ॐ नमो॰

Size: 9"×4½". Number of leaves:...54-97...missing. Number of lines: 9. Characters: Devanāgarī. Material: paper. Spelling: old. Date etc: unknown.

R\*. A ms., the contents of which are the 2nd half of the Nirukta.

Size: 9" × 4". Number of leaves: 62.

Number of lines per page: 9. Characters: Devanāgarī, Material: paper.

Date: sic. नुं खिल संदत् १५४८ वर्षे पीपविद १४ गुरोवृद्धनागरज्ञातीय झाचीचासुत नागापठनार्थं अन्येषां आत्रीणां पठनार्थं छिपितमित्रं ॥ ५३ ॥ शुसं सवतु ॥

The Paris'istas are given together as one chapter, being bodily separated from the 12th ch. of the Nirukta.

Spelling is old. The paper is very much worn. There is no ground to suspect the date. The external appearance, the state of the paper, which unmistakably bears the stamp of old age, and

the internal evidence of old spelling support the above mentioned date. It belongs to the shorter recension. The following case of accidental omission is to be noted.

F. 29r. 1. 6 from top:

आ दिधिकाः शवसा पंचकृष्टीः सूर्य इव ज्योतिपापस्ततान । सहस्रसाः शतसा वाज्यवी पृणक् मध्या समिमा वचांसि ॥

आतनोति दिधिकाः शवसा बलेनापः सूर्य इव ज्योतिया पंच मनुष्यजातानि...सूर्य इति ज्योतिया.

The eye of the scribe wandered from the 1st line to the similar words in the 3rd line with the result that the intervening passage अवस्तान...वलेनापः was omitted.

D. A ms. brought for me by my friend P. Bhagavaddatta. B. A. It is a neatly written, well preserved ms., and belongs to the longer recension.

Size:  $6\frac{1}{4}'' \times 2\frac{1}{2}''$ . Number of leaves: 112+128+i+21=261. There are 3 parts. The 1st two parts contain the 1st and the 2nd half of the *Nirukta* respectively. The contents of the last 21 leaves are the Nighantu. Number of lines: 7. Characters: Devanāgarī. Material: paper.

Date on f. 112r. (sic.) शके १६४६। क्रोधीसंवरसरे भाद्रपदशुद्ध १३ तहिने समासं।

Scribe:—(sic.) जामखेडकर इत्युपनामा यशेश्वरेण लिखितं ॥ गजानन
Date on f. 128r. (= 240): (sic.) ॥ शके १६४६ कोषीनामसंवत्सरे मार्गशीर्ष कृष्ण
८ भूगौ तहिने इदं पुसकं संपूर्णम् ।

Scribe: जामसेडकर इत्युपनाझा कृष्णभद्दारमजयनेश्वरेणेदं लिखितं। Colophon ends with the usual statement: याहनं पुस्तकं हम्ना etc.

Date on f. 21r (=261r): sic. ॥ शके १६८५ सुमोनुनामसंवत्सरे आखिन- कृष्णहमिदं समाप्तं ॥

Scribe: जामखेडकर धुंडिराजभट्टात्मजगोविंदभट्टेन लिखितं॥

There is a good ms. of the Nirukta in the library of H. H. the Mahārājā of Alwar. All my efforts to secure a loan of this ms. were fruitless, as the authorities refused to lend the ms. to the Panjab University on any terms. Even a copy of the ms. could not be obtained. But H. H. the Mahārājā was kind enough to let me see the ms. On examining a few test passages, I found that no new variants were forthcoming. Its collation was therefore unnecessary.

Besides, six mss. of the Raghunātha Temple Library, Jammu were collated by Principal Raghubar Dayal M. A; M. O. L. of the S. D. College, as far as the 12th section of the 1st chapter of the Nirukta. He was good enough to place the result of this collation at my disposal. On carefully examining the critical notes supplied by Principal Raghubar Dayal, I did not find any new variants. I did not therefore feel justified in collating the mss. afresh.

The evidence supplied by the Indian mss. further supports the conclusion, deduced from the collation of European mss.

The evidence of the European mss. was discussed at length in my Introduction to the Nirukta, published by the Oxford University Press in 1920. The Introduction was sold out within a few years of its publication and is now out of print. New readers of the Nirukta will require information with regard to the principles of the constitution of the text. For their benefit, the relevant part of the Introduction is reproduced.

#### The Relationship of the MSS.: two recensions.

The manuscripts fall into two groups, and for the sake of convenience and brevity, may be called A and B-A representing the longer and B the shorter recension. None of the manuscripts grouped in these two families is earlier than A. D. 1479. Although they have been copied form earlier manuscripts-often with great labour and trouble as some of the scribes remark-neither of them transmits the text of the Nirukta in an uninterpolated state. Both recensions add the paris'ista—which can be proved to be an interpolation by independent testimony—as an integral part of the text, and cannot, therefore, be the faithful representatives of the archetype. Moreover, both have besides the paris'ista, an entire section or the equivalent of a section added on to them. These additions are meaningless. The commentary on the Vedic stanzas quoted therein is very poor, and written in a style quite different from that of Yaska. For instance, there can hardly be any doubt as to the interpolated character of ix. 2, which is given as a constituent part of the text by the manuscripts of both recensions. Further, the commentary on the Vedic stanza in xi. 7 is meaningless and written in a different style. The Vedic stanza, being quite easy, requires no explanation.

Yaska generally does not comment on easy Vedic stanzas, simply remarking: iti sā nigada-vyākhyātā<sup>1</sup>, i. e. 'this stanza is explained by the mere reading'. In all such cases, this note of Yaska comes after easy Vedic stanzas only. It would thus be intelligible, if it had followed immediately the Vedic stanzas in xi. 7. But as the text now stands, it is placed just after a very difficult Vedic stanza This is contrary to Yāska's method. It is clear that the words: iti sā nigada-vyākhyātā were criginally placed immediately after the Vedic stanzas in xi. 7. The intervening passage is an interpolation, and rather a clumsy one, for it can be easily detected. This is further proved by the fact that Durga, who repeats every word of Yaska in his commentary, ignores them. How these additions gradually found their way into the text is illustrated by the following example. There is an easy quotation in xii. 2, and Yāska, as usual, simply adds: iti sā nigada-vyākhyātā. Some interpolators have endeavoured to add after these words a short Thus some manuscripts here subjoin the following comment. remark: वसातिषु स्म चरथो वसातयो रातयो वसन्ते.....सुरातयोः॥

Further, each recension contains passages, which, being superfluous, are omitted by the other, or are amplified versions of those in the other. For example, B adds, between vii. 19 and 20, one entire section, which is omitted by A. It is clearly an interpolation as the commentary on the Vedic stanzas is identical with that of xiv. 33 with slight alterations.

Again, in B the commentary on the Vedic stanza quoted in v. 27, reads as follows: सुदेवस्त्वं कल्याणदानो यस्य तव देव सप्त सिंधवः प्राणायानु- क्षरन्ति काकुदं सूर्ग्यं सुपिरामिनेत्यपि निगमो भवति ॥ २७ ॥

A's version of this is greatly amplified:

सुदेवस्वं कस्याणदेवः कमनीयदेवो वा भवसि वरुण यस्य ते सप्त सिंधवः सिन्धु स्रव-णाद्यस्य ते सप्त स्रोतांसि तानि ते काकुदमनुक्षरन्ति । सूर्मिः कस्याणोर्मिः स्रोतः सुपिरमनु यथा । बीरिटं तैटीकिरन्तिक्षमेवमाह पूर्वं वयतेरुत्तरिमरतेर्वयांसीरन्त्यस्मिन्भांसि वा । तदेत-स्यामृच्युदाहरन्त्यपि निगमो भवति ॥ २७ ॥

Further, A contains a long passage in 6. 5: इन्द्र ऋषीन्पप्रच्छ... स्याख्याताः omitted by B.

'Omissio ex homoeoteleuto' in Sanskrit Manuscripts.

It is clear, therefore, that both the recensions cannot faithfully

<sup>1</sup> Cf. N. x, 1S. 24; xi. 3, 45; xii. 31.

represent the archetype. Hence the question arises which of them adheres more closely to the original? Roth adopted the text as given by the longer recension in his edition, without, however, assigning adequate reasons for his preference. The same text is also adopted by most of the editors of the Nirukta. This text, as has been shown above, does not represent the original. It is true that often the longer recension preserves the better text, for sometimes passages are omitted by accident. The eye of the scribe wanders from a particular word to the same or to a similar word, occurring further on in the text, with the result that the intervening words are omitted. This phenomenon known as omissio ex homoeoteleuto is universal and of very frequent occurrence. The following example illustrates this kind of omission. In copying the lines: 'The book, which is rather scarce, was till very lately of absolute necessity for the Student of the Christian Hymnology. above all for the Student of Adam of St. Victor's hymns',1 the eye of the copyist wandered from the student of the first to the same word in the second line and the words of the Christian...for the' were left out. The same thing happened to the scribe of ms. C 3. In copying the sentence: सोर्देवानसूजत तस्म्राणां सुरत्वम् । असोरस-रानसजत तदसराणामसरत्यमिति विज्ञायते his eye wandered from the word असजत in the first line to the same word in the second line, with the result that the words तरमराणां सुरत्वम् । असोरसुरान् were left out.

Again, in copying N. vi. 22: स्थूरं राधः शतामं कुरुक्तस्य दिविदेषु । RV. VIII. 4. 19. स्थूरः समाधितमाश्रो महान्भवति । the eye of the scribe wandered from the स्थूरं of the first line to the similar word स्थूरः in the second line, consequently the intervening words राषः शतामं... दिविदेषु were omitted in ms. C 3.

Further in N. ii. 26: देवोऽनयस्मिता सुपाणिः कल्याणपाणिः । पाणिः पणायतेः प्जाकर्मणः प्रगृद्ध पाणी देवान्प्जयन्ति । तस्म वयं प्रसवे याम उवीः । देवोऽनयस्मिता सुपाणिः is the first pāda of the second hemistich of the stanza of RV. III. 33. 6. Unconsciously the scribe remembered the second pāda तस्म वयं प्रसवे याम उवीः and wrote it down immediately after finishing the first pāda with the result that the intervening words कल्याणपाणिः । पाणिः पणायते...पूजयन्ति are missing in ms. C 4. It cannot therefore be concluded that the shorter recension is always the best, for sometimes omissions are accidental.

<sup>1.</sup> Clark, Descent of Manuscripts, p. 1.

#### Dittography in Sanskrit Manuscripts.

On the other hand, there is also the phenomenon called dittography, i. e. the repetition or addition of a few words or sentences. An excellent example of dittography is furnished by The Globe on July 9, 1915.

The Echo de paris publishes a message from Cettinje announcing the message form Cettinje announcing the appointment as Governor of Scutari of Bojo Petrovitch.' The part of the second line is a verbatim repetition of a part of the first line.

In N. ii. 28, उत स्य वाजी क्षिपणि सुरण्यति ग्रीवायां बद्धो अपि..... कतुं दिविकाः....

अपिकक्ष आसनीति ज्याख्यातम् । कतुं वाजी क्षिपणि तुरण्यति जीवायां वदो दधिकाः... the eye of the scribe wandered by chance after कतुं to the Vedic stanza, and he mechanically copies the whole of the first line except उत स्य in ms. C 5.

Again, in N. vi. 8, the scribe of the ms. Mi. repeats गुहातिकमो वा.

Further there are some passages whose omission by B is absolutely unjustifiable. Yāska explains every word occurring in the fourth chapter of the Nighantu. The omission of the passages containing the explanation of any of these words is therefore inconsistent with Yāska's plan. Examples of such omissions are the following. Yāska explains तिशंभा: (Ngh. 4. 3. 12.) in N. vi. 3, but the passage: तिशंभा विश्वध्यहारिया: is omitted by B. Again, Yāska explains क्षेणस्य (Ngh. 4. 3. 28) in N. vi. 6 as क्षेणस्य स्थापस्य, which is omitted by B. This omission makes the following Vedic quotation meaningless.

Further, in commenting upon a Vedic stanza, Yāska always starts from the very beginning of the stanza. To leave out the first few words and to begin from somewhere in the middle of the stanza is altogether foreign to his practice, yet if the text of B be followed. the omission of the passage: यवभित्र वृद्धणाधिनौ निवन्तौ (N. vi. 26) would involve Yāska in an inconsistency. All this shows that B is not absolutely reliable.

<sup>1</sup> Clark, op. cit., p. 6.

Now let us examine A. The majority of the manuscripts of A belong to a period later than those of B. Thus not one of them has preserved the old spelleing, while most of the B mss. retain this peculiarity, i. e.

of writing ए as 1/ as वार्ष for वर्षे
,, ऐ ,, 1/ए ,, विश्य ,, वैश्य
,, ओ ,, 1/। ,, त्राया ,, त्रयो '
,, ह for ढ ,, वोहारः ,, वोढारः

Again, some of the A MSS. divide the paris'ista into the so-called thirteenth and the fourteenth chapters, while those of B put the whole of the paris'ista into one chapter only, which is numbered the thirteenth.

It has already been pointed out that A contains an obvious interpolation in N. vi. 5, and an amplified version of B's comment in N. v. 27. Besides these there are shorter passages scattered throughout the book which are omitted by B and are suspected to be interpolations. One very fertile and insidious source of interpolations is supplied by Yāska's own method of giving etymological explanation. He does not content himself with one derivation, but goes on adding derivation after derivation of a single word till the whole list of probable, possible, and even fanciful etymologies is exhausted. In many cases, interpolators found it quite easy to add new derivations and attribute them to Yāska. A contains a considerable number of such additions, while B has only two.

The following are a few samples:

N. ii. 6. A reads: मृक्षो वश्चनात् । मृत्वा क्षां तिष्ठतीति वा । क्षा क्षियतेर्निवा-सकर्मणः । नियतामीमयत्.....

B reads: इक्षो त्रश्चनात्। नियतामीमयत्.....

The two derivations are omitted.

N. ii. 10. A reads: हिरण्यं कस्मात्.....हितरमणं भवतीति वा हृद्यरमणं भवतीति वा।

B reads: हिरण्यं कस्मात्.....हितरमणं भवतीति वा।

N. ii. 13. A reads: सूर्यमादितेयमदितेः पुत्रमेवम् ।

B reads: सूर्यमादितेयमेवम् ।

N. ii. 20. A reads: आमिनाने आमिन्वाने अन्योन्यस्याध्यासमं कुर्वाणे।
B reads: आमिनाने अन्योन्यस्याध्यासमं कुर्वाणे।

N. ii. 22. A reads: प्रथम इति मुख्यनाम प्रतमो भवति । कृन्तत्रमन्तरिक्षम् । विकर्तने मेघानां विकर्तनेन मेघानामुद्कं जायते ।

B reads: प्रथम इति मुख्यनाम प्रतमो भवति । विकर्तनेन मेघानामुद्दं जायते ।

N. iii. 8. A reads: अग्रगामिन्यो भवन्तीति वाग्रगालिन्यो भवन्तीति वाग्रकारिण्यो भवन्तीति वाङ्गना भवन्ति...

B reads: अग्रगामिन्यो भवन्तीति वाग्रगालिन्यो भवन्तीति वाग्रकारिण्यो भवन्तीति वाङ्कना भवन्ति...

N. iii. 10. A reads: आखण्डयितः। खण्डं खण्डयतेः तडिदिखन्तिकवधयोः...
B reads: आखण्डयितः। तडिदिखन्तिकवधयोः...

N. iii. 15. A reads: को वां शयने विधवेव देवरस्। देवरः कस्माद् द्वितीयो वर उच्यते। विधवा विधानृका भवति।

B reads: को वां रायने विधवेव देवरम्। विधवा विधातृका भवति।
In this particular case it is obvious that the passage देवर: कसात्, &c., is an interpolation, for as the words stand in the first line, Yāska would naturally give the etymological explanation of विधवा first and then of देवर, not vice versa. As a matter of fact he does so; after explaining विधवा he says: देवरो दीव्यतिकमी. This would have been absurd if the reading of A represents the original.

N. iii, 16. A reads: ब्राह्मणा इव वृषका इवेति । वृषको वृषशीको भवति वृषाशीको वा ॥ १६ ॥

B reads: बाह्मणा इव वृषका इवेति ॥ १६॥

N. iii. 19. A reads: निर्णीतान्तर्हित...पट् । निर्णीतं कसात् । निर्णिकं अवित ।
B reads: निर्णीतान्तर्हित...पट ।

N. iv. 2. A reads: मर्यादा...स्वात् । मर्यादा मर्थैरादीयते । मर्यादामर्यादिनो-

B reads: मर्यादा...त्यात् । मर्यादामर्यादिनोर्विभागः ।

N. iv. 10. A reads: ऋदमीकीभाद्वा कक्षणाद्वा कप्यनाद्वा लान्छनाद्वा...

B reads: कक्ष्मीकीभाद्वा कक्षणाद्वा लान्छनाद्वा...

N. iv. 13. A reads: ईर्मान्ताः समीरितान्ताः सुसमीरितान्ताः पृथ्वन्ता वा।
B reads: ईर्मोन्ताः समीरितान्ताः पृथ्वन्ता वा।

N. iv. 15. A reads: कन्या कमनीया भवति । केयं नेतब्येति वा कमनेनानीयत इति वा । कनतेर्वा ।

B reads: कन्या कमनीया भवति । केयं नेतन्येति वा । कनतेवा ।

N. iv. 19. A reads: उदकं हर उच्यते। लोका हरांस्युच्यन्ते । असगहनी हरसी उच्येते।

B reads: उदकं हर उच्यते । लोका हरांस्युच्यन्ते ।

N. v. 3. A reads: पानैरिति वा स्पाशनैरिति वा स्पर्शनैरिति वा।
B reads: पानैरिति वा स्पाशनैरिति वा।

N. v. 12. A reads: नृप्रमहारी क्षिप्रमहारी स्प्रमहारी।
B reads: नृप्रमहारी।

N. v. 26. A reads: जिह्ना कोकुवा। कोकूयमाना वर्णाद्युदतीति वा। कोकूयतेवी स्याच्छव्दकर्मणः।

B reads: जिह्वा कोकुवा। कोक्यमाना वर्णाबुदतीति वा।

N. vi. 8. A reads: जिगतिंगिरतिकर्मा वा गृणातिकर्मा वा गृह्वातिकर्मा वा ।

B reads: जिगतिंगिरतिकर्मा वा गृह्वातिकर्मा वा।

N. vi. 16. A reads: अभवत सर्वेऽप्रगमनेनेति वाग्रगरणेनेति वाग्रसंपादिन इति वा ।

B reads: अभवत सर्वेऽप्रगमनेनेति वाग्रसंपादिन इति वा ।

N. vi. 33. A reads: शीर्थते विठे। विठमन्तरिक्षम् । विठं वीरिटेन व्याख्यातम् ।

B reads: शीर्थते विठे। विठं वीरिटेन व्याख्यातम् ।

N. vi. 32. A reads: बुन्द इपुर्भवित बिन्दो वा भिन्दो वा भयदो वा...

B reads: बुन्द इपुर्भवित भिन्दो वा भयदो वा...

N. vi. 33. A reads: ऋदूपे अर्दनपातिनौ गमनपातिनौ शब्दपातिनौ दूरपातिनौ वा मर्भण्यर्दनवेधिनौ गमनवेधिनौ शब्दवेधिनौ दूरवेधिनौ वा ।

B reads: ऋदूपे अर्दनपातिनौ गमनपातिनौ वा मर्मण्यर्दनवेधिनौ गमन-

Instances might be multiplied, but the above examples suffice to show that A has been much more tampered with than B.

Fortunately, as has been said above, Durga repeats every word of the Nirukta in his commentary, so that the text of the Nirukta in toto can be reproduced from his commentary alone. This commentary therefore serves the purpose of a manuscript of the Nirukta and supplies valuable information about the condition of the text in its author's time. Durga does not recognize the paris'ista as an integral part of the Nirukta, as in fact he is even unaware of its existence. Thus his commentary preserves the text of the Nirukta as current before the addition of the paris'ista.

Further, it derives great value from the fact that Durga displays critical judgment in the adoption of readings in the text, while giving variants and adding critical notes on them. For example, in N. i. 2, he reads अयुगपत् but gives युगपत् as a variant, adding: युगपदुत्पचानामयुगपदुत्पचानामियुभावपि पाठी व्याहारं प्राप्ततः।

Again, in N. i. 12, he reads संविज्ञातानि but gives संविज्ञानानि as a variant, adding अथवा संविज्ञानानि तानि संविज्ञातानि तानि चेत्युसावप्येतौ पाठौ।

Again, in N. iii. 15, he remarks: अग्निर्न य इत्यस्य निघण्डसूत्रस्य दुर्मदासो न सुरायामिस्यनेनैव गतार्थतेति मन्यमानाः केचिदत्र निगमं नाषीयते । अपरे पुनः समान्नायानुक्रमोऽयमिति मन्यमाना एवमेव निगममधीयते ।

Again, in N. iii. 21, he reads अविनाश but gives अविनाश as a variant, adding: अन्ये त्वधीयते अविनाशनामीति । तेषामविनाशस्यैव नाम।

Again, in N. iv. 19, he reads स्यु: but gives असन् as a variant, adding: भाष्येऽपि स्युरित्येष पाट:। असिन्नत्येष प्रमादपाट:।

Agair, in N. vi. 2, he remarks: निरजे गा इत्यन केचित्पशुगन्य एता इति व्याचक्षते।

Again, in N. vi. 4, he reads अवनायात्रम् but gives अवनेनाम्भ् and अनेनाम्भ as variants.

Again, in N. vi. 6, he reads क्षयणस्य but gives क्षीणस्य as a variant, adding : क्षीणस्य त्येवमेके मन्यन्ते । तत्पुनरनुपपञ्चम् । क्षयणस्येति हि भाष्यकारो निराह ।

Again, in N. vi. 21, he remarks: ऋञ्जतिः प्रसाधनकर्मा । आऋजीक इस्रानेन गतार्थतामस्य मन्यमानो भाष्यकारो निगमं नाघीते । केचिस्वत्रैतं शेषमधीयते । दूतं वो विश्ववेदसं......

Again, on N. vi. 33, he remarks: भाष्यमत्र न सम्यगिव छक्ष्यते। तस्य सम्यद् पाठोऽन्वेष्यः। ततो योज्यम्।

This shows that Durga took pains to ascertain the correct readings and has handed down a sort of critical edition of the *Nirukta*, as it existed in his time.

Three stages of interpolations.

We have thus manuscript materials which belong to three distinct periods.

(1) D, i. e. the commentary of Durga, written before the addition of the paris'istas and embodying the whole text of the Nirukta, represents the earliest period, i. e. about the thirteenth century A. D.

- (2) B, i. e. the manuscripts of the shorter recension, represents a period later than D,—when the paris'istas were added, but not divided as yet into different chapters, and when the old orthography was still prevalent.
- (3) A, i. e. the manuscripts of the longer recension, represents a still later period when the paris'istas had been divided into chapters and the old orthography had gone out of use.

A collation of these three different recensions indicates that three distinct stages of interpolations in the Nirukta can be clearly traced. For example, let us take a passage in N. i. 4. On collating D, B, and A, we find that the reading of D has been expanded in B, and that of B in A.

N. i. 4. D reads: आचार्यश्चिदिदं ब्र्यादिति पूजायाम् । दिधिचिदित्युपमार्थे । कुल्माणांश्चिदाहरेत्यवकुत्सिते । तु इत्येषो .....

B reads: आचार्यश्चिदिदं ब्र्यादिति पूजायाम् । आचार्य आचारं प्राह-यत्याचिनोत्यर्थानाचिनोति बुद्धिमिति वा । द्धिविदित्युपमार्थे । कुल्मापांश्चिदाहरेत्यवकुत्सिते । कुल्मापाः कुळेषु सीदिन्त । नु इःयेषो .....

A reads: आचार्यश्चिदिदं ब्यादिति पूजायाम् । आचार्यः कस्मात् । आचार्यः आचारं प्राहयत्याचिनोत्यर्थानाचिनोति बुद्धिपिति वा । द्धि-चिदित्युपमार्थे । कुल्मावांश्चिदाहरेत्यवकुत्सिते । कुल्मावाः कुलेपु सीदिन्त । जु इत्येषो .....

Another example for these three stages is supplied by N. ix. 2, as follows:

D reads: अश्वो व्याख्यातः। तस्त्रैषा भवति॥ १॥
मा नो मित्रो वस्णो अर्थमायुरिन्द्व.....

B reads: अश्वो व्याख्यातः। तस्यैषा भवति ॥ १ ॥ अश्वो वोळ्हा सुखं...... इन्द्रायेन्द्रो परि स्रव ॥

अश्वो वोळ्हा सुखं वोळ्हा । सुखमिति कल्याणनाम । कल्याणं पुण्यं सुहितं भवति । मानो व्यास्थातः । तस्येषा भवति ॥ २ ॥

मा नो मित्रो वरुणो अर्थमायुरिनद्र .....

A reads: अश्वो व्याख्यातः । तस्येषा भवति ॥ १ ॥ — अश्वो वोळहा सुखं..... इन्द्रायेन्द्रो परि स्रव ॥

अशो वोव्हा सुस्रं वोव्हा रथं वोव्हा । सुस्रमिति कल्याणनाम । कल्याणं पुण्यं सुहितं अवित । सुहितं गम्यतीति वा । हसेता वा पाता वा पालयिता वा । शेपमृच्छतीति । वारि वारयति । मानो व्याख्यातः । तस्येषा अवित ॥ २ ॥

#### मा नो मित्रो वरुणी अर्थमायुरिन्द् .....

It has been shown above that the list of etymologies increases as one passes from the text of B to that of A. In the same manner the list of etymologies increases in B as compared with D. The following are some examples.

N. i. 4. D reads: कुल्मापांश्चिदाहरेत्यवकुत्सिते। नु इत्येषो...

B reads: कुल्माषांश्चिदाहरेत्यवकुत्सिते। कुल्माषाः कुलेषु सीदन्ति। नु

D reads: वयाः शाखा वेतेः। शाखाः खशयाः।

B reads: वयाः शाखा वेतेर्वातायना अवन्ति । शाखाः खशयाः शकोतेर्वा ।

N. i. 7. D reads: बृहद्भदेम स्वे वेदने । बृहद्गित महतो नामधेयम् ।

B reads: बृहद्ददेम स्वे वेदने। भगो भजतेः। बृहदिति महतो नामधेयम्।

N. ii. 22. D reads: ब्रुव्किमित्युद्कनाम शब्दकर्मणो अंशतेर्वा ॥ २२ ॥

B reads: बृब्कमित्युद्कनाम...शब्दकर्मणो अंशतेर्या । पुरीपं पृणातेः प्रयतेर्वा ॥ २२ ॥

N. ii. 26. D reads: तस्य वयं प्रसवे याम उर्वी:।

प्रत्याख्यायान्तत आशुश्रुवुः ॥ २६ ॥

B reads: तस्य वयं प्रसवे याम उर्वीः। उर्व्य ऊर्णोतेर्वृणोतेरित्यौर्णवाभः। प्रस्याख्यायान्तत आशुश्रुवुः॥ २६॥

N. iii. 18. D reads: सिंह: सहनात् ! संपूर्वस्य वा हन्तेः संहाय हन्तीति वा ।

B reads: सिंहः सहनात् । हिंसेर्वा स्वाद् विपरीतस्य । संपूर्वस्य वा हन्तेः संहाय हन्तीति वा ।

N. v. 4. D reads: शर्या अञ्चलयो भवन्ति । शर्या इषवः शरमय्यः ।

B reads: शर्या अङ्गलयो भवन्ति। स्जन्ति कर्माणि। शर्या इपवः शरमस्यः।

N. v. 23. D reads: उरुव्या णो अघायतः समस्मात्।

B reads: उरुष्या णो अवायतः समस्मात् । इति पश्चम्याम् । उरुष्यतिरकर्मकः । अथापि प्रथमाबहुवचने । नभन्तामन्यके समे ॥ २३ ॥

MS. C 1 agrees with B except that the last line नभन्तामन्यके समे is omitted.

N. vi. 3. D reads: उद्धर रक्षः सहमूलिमन्द्र । वृक्ष मध्यम् । प्रति श्रणीद्यप्रम् ।

B reads: उद्धर रक्षः सहसूलिमन्द्र ।

सूलं मोचनाद्वा मोपणाद्वा मोहनाद्वा ।

वृक्ष मध्यम् । प्रति शृणीहाग्रम् ।

N. vi. 8. D reads: देवो देवान्प्रत्यक्तया कृपा कल्पितया ॥ ८ ॥
B reads: देवो देवान्प्रत्यक्तया कृपा । कृपा कृमुतेवी कल्पतेवी ॥ ८ ॥

N. vi. 24. D reads: गल्दा धमनयो भवन्ति।
A reads: गल्दा धमनयो भवन्ति। गलनमासु धीयते।
B omits it altogether.

N. vi. 28. D reads: अन्या किल...कक्ष्येव युक्तं लिबुजेव वृक्षम् ।

B reads: अन्या किल.....कक्ष्येव युक्तं लिबुजेव वृक्षम् । लिबुजा व्रतिनिक्ष्यति लीयते विभजन्तीति । व्रतिविरणाञ्च सयनाञ्च ततनाञ्च ।

#### Parallel instance of Servius, commentator of Virgil.

Thus the stages of interpolation at different periods can be traced. The principle of the 'best mauuscript' is obviously inapplicable in this case, for none of the manuscripts can be called the best. All that is available is the best manuscript of each family, and the best plan, under the circumstances, would be to place all the three families side by side. Fortunately it is possible to do so, for the successive interpolations from one family to another are invariably the amplifications of the text of a shorter recension, and are thrust between sentences wherever the text could be so enlarged with impunity, as, for instance, in multiplying the number of etymologies and attributing them all to Yāska. I have, however, distinguished the evidence of Durga's commentary from that of the manuscripts of the Nirukta, although Durga's commentary is very important for supplying such valuable evidence for the history of the text of the Nirukta, it cannot, strictly speaking, be called a manuscript of the Nirukta. The relation of the shorter to the longer recension is shown by the use of square brackets, which contain the additional passages of the longer recension, while the relation of the shorter recension to the text preserved by Durga is indicated by foot-notes. An analogous example is furnished by Latin literature. The text of Servius, commentator of Virgil, shows a similar threefold amplification; the three stages of interpolations being pointed out by Thilo in his edition. I think the text of the Nirukta reproduced from Durga represents the archetype as closely as it is possible to restore it with the help of the present materials. I have collated thirty-seven manuscripts myself, and in addition have taken into account the evidence of fourteen manuscripts collated by Roth, eight by the editor of the *Nirukta* in Bib. Ind., and six by Principal Raghubar Dayal as stated above. Thus, directly and indirectly, the evidence of sixty five manuscripts is available for this edition. I doubt if any useful, hitherto unutilised ms. of the *Nirukta* will now be forthcoming. The text may, therefore, be regarded as more or less settled.

The present text is in the main identical with the text, which I constituted at Oxford, and which served as the basis of my English translation. But as a result of the collation of Indian mss., this text is somewhat further developed than that used for the translation. There are certain variations in detail, see for example, line 3 on page 35. Thus the present text differs from the basis of my translation although the difference is not considerable. This may serve to show the existence of the difference until such time as I may be able to publish a revised edition of the translation based on the final text.

The text is followed by Appendix I. Parallel passages from the Samhitās, the Brāhmaṇas, the Prātis'ākhyas, the Brhaddevatā, the Astādhyāyī, the Mahābhāsya, the Arthas'āstra of Kautalya and other works of Vedic and Classical Sanskrit are compared with the text of the Nirukta. The Appendix I will be useful for the history of the Nirukta. One could see at a glance the extent to which Yāska is indebted to his predecessors and the influence, exercised by him, on his successors. It will also be useful in enabling one to estimate the originality of Yāska's contribution.

It was formerly proposed to add Appendix II, containing the hitherto unknown and unpublished commentary of Mahes'vara on the Nirukta. But as the text of the Nirukta is already very much delayed and the addition of Appendix II would require considerable time, the publication of the commentary is being withheld for the present.

#### Commentators of Yaska.

Although, from an early period, Yāska's work has been recognized as one of the most important vedāngas by the orthodox

tradition of literary India, he, unlike Pāṇini, has not had many commentators. This does not mean that he had few followers or that his speculations did not dominate the thought of succeeding generations. On the contrary, he has been acknowledged to be the pre-eminent authority on etymology. Hence, at first sight, it seems rather inexplicable that his work should have been commented upon by so few people. One reason of this paucity is that Yāska's work itself is a commentary and not an independent treatise, hence it did not stand in need of much elucidation. Secondly, it is written in classical Sanskrit prose, and, notwithstanding its somewhat archaic and terse style, is easily intelligible to the reader as compared, for instance, with the aphorisms of Pāṇini; consequently there was not much demand for further comment. Yet four commentators, at least, are known to have elucidated Yāska's work.

(1) Ugra is mentioned as a commentator on the Nirukta by Aufrecht in his Catalogus Catalogorum.¹ But no other information, about his personality, the character of his work, and the time when he lived, is available. No reference is made to him by any of the other writers in the same field.

A ms. in the Library of the Asiatic Society of Bengal is entitled 'Ugra's commentary on the Nirukta'. It is, however, not Ugra's but Durga's commentary. In writing the name of Durga, the letter D was accidentally omitted by the scribe, i. e. Bhagvaddurga was written Bhagvad-urga. This Urga became Ugra by metathesis. The cataloguer never looked at the commentary. He did not even read other colophons, otherwise he would not have committed such a blunder. This misspelt name of Durga appears as Ugra. I suppose it was this ms., which served as the source of Aufrechts' information.

(2) Another commentator is Skandasvāmin, mentioned by Devarājayajvan in his commentary on the Nighanțu:—भगवता यास्केन समाञ्चाय...निर्ववता नैगमदेवताकाण्डपिठतानि पदानि प्रत्येकमुपादाय निरुक्तानि दिशितनिग-मानि च।...अन्यानि तु प्रन्थविस्तरभीत्या सामान्येन निर्वचनलक्षणस्योक्तत्वात्...उपेक्षितानि । स्कन्दस्वामी च तत एव निरुक्तमनुजगाम । तत्र तु...अभीके इत्यादीनि च पिंड्रातिश्च भाष्य-कारेण बहुवक्तस्यत्वात् प्रकरणका एव निरुक्तानि । स्कन्दस्वामिना च ब्याख्यातानि ।... नैगम-

<sup>1</sup> Vol. i, p. 297.

देवताकाण्डगतानां च पदानां भाष्यकारेण निरुक्तानां स्कन्दस्यामिना च तद्व्याख्यातानां... भाष्यकारेणैव तत्र तत्र निगमेषु प्रसङ्गानिककानि स्कन्दस्यामिना च निगमव्याख्यानेषु अन्यानि च पदानि शतद्वयमात्राण्युपात्तानि । तेन च समाझायपिठतानां पदानामन्येभ्यो व्याद्वस्यर्थे किखिबिह्नं कृतस् । अतस्तेषां पाठशुद्धिसात्रैव शुद्धा ।...निर्वचनं च निरुक्तं स्कन्दस्यामिकृतां निरुक्तटीकां...निरीक्ष्य क्रियते ।

It is clear that Devarāja was well acquainted with the commentary of Skandasvāmin on the Nirukta, and utilised the same in writing his own commentary on the Nighantu. No ms. of Skanda's commentary on the Nirukta has yet come to light. He is anterior to Devarāja.

### Date of Devarāja.

- (a) Devarāja quotes Bhoja frequently, see pp. 20, 21, 29, 35, 37, 43, 55, 69, 77, 93, 117, 130, 145, 166, 173, 175, 181, 182, 183, 184, 187, 193, 197, 198 etc. of the first volume of the Bib.Ind. edition of the *Nirukta*. Devarāja is therefore later than Bhoja.
- (b) Devarāja quotes the Daiva, a work on grammar by Deva:—(sic.) अपे: अपयन्ति आन्यां भेरणे अपयोत् इति देवम् । This occurs in the Daiva as follows:—अस्पे: अस्पयति आन्यां भेरणे अपयोदिति । 136. The quotation is almost identical. The difference may be attributed to the faulty reading of the mss. But even accepting the identity of the passage, the quotation does not lead to any definite result for the date of Deva is still subject to controversy.
- (c) Devarāja twice quotes a passage from a Dhātuvṛtti. The passage is the following:—(sic.) अप प्रेरणे। अपि आन्त्याम् इति कथादिषु पिंठतोऽपि बहुळमेतिबदर्शनिस्त्रस्थोद्राहरणत्वेन धातुवृत्तौ पट्टाते । The same quotation occurs a second time as follows:—(sic.) अप प्रेरणे। कथादिष्वपिंठतोऽपि बहुळमेतिबदर्शनम् इत्यस्योद्राहरणत्वेन धातुवृत्तौ पट्टाते ।

The only extant Dhātuvṛtti is that of Sāyaṇācārya and the passage is not found therein. Nor is it likely to occur in Sāyaṇa's Dhātuvṛtti because Devarāja is anterior to Sāyaṇa as the latter quotes the former, the quotation being the following:—उद्यागन्दास्वार्थे प्रवोदरा-

<sup>1.</sup> See Bib. Ind. ed., vol. i, pp. 2-4.

<sup>2.</sup> See, op. cit. p. 43. commentary on and Ngh. I. 7.

<sup>3.</sup> Trivandrum Sanskrit Series No. 1. p. 95.

<sup>4.</sup> The Nirukta, Bib. Ind. ed. vol. I. p. 43.

<sup>5.</sup> Op. cit. vol. I. p. 109.

दिखेन घप्रस्य इति निघण्डभाष्यम् । Devarāja's comment on the word उत्तिया Ngh. II. 11. is the following:—उत्तर्भाष्यात् पृषोदरादिखेन स्वाधे घः। अर्थः पूर्ववत् । Sāmas'ramī's edition of the commentary of Devarāja is capable of improvements. Max Muller's ms. of Devarāja's commentary reads उसा for उस of Sāmas'ramī. It is clear however that Sāyaṇācārya is posterior to Devarāja, who therefore could not have quoted from the Dhātuvṛtti of the former.

The above mentioned quotation of the Dhātuvṛtti also occurs in the Puruṣakāra, a commentary on the Daiva by Kṛṣṇalīlās'ukamuni, as follows:—क्षपि क्षान्ताम् । अप प्रेरणे । भीमसेनेन कथादिव्वपरितोऽप्ययं वहुळमेतिबद्द्रशेनांमिखुदाहरणत्वेन घातुवृत्तो पञ्चते । This comment is written on verse 136 of the Daiva, quoted by Devarāja. It is therefore very probable that Devarāja's quotation of the Dhātuvṛtti is borrowed from the Puruṣakāra. Devarāja will therefore be later than the author of the Puruṣakāra. The lower limit of the Puruṣakāra can be easily fixed for Hemacandra is quoted three times:—

- (1) हेमचन्द्रस्तु वातणिति पठित्वा सुखसेवनयोरित्येक इति चोक्ता वेस्रोक इत्यप्याह ।
- (2) श्लीणातीति हेमचन्द्रः<sup>5</sup>।
- (3) चुरादेराकृतिगणत्वाद् धारयतीति हेमचन्द्रः ।

The upper limit of the Puruşakāra can also be fixed with certainty for it is quoted by Sāyaṇācārya in his Dhātuvṛtti:—

- (1) "कुई खुई गुई गुद कीडायामेवात्र कैयटपुरुपकारमैत्रेयादिषु तृतीयो न पट्यते।
- (2) लाज लजि भत्सीने च...इति पुरुषकारः।
- (3) इट किट कटी गतौ...अयं पक्षः समर्थितः पुरुषकारे ।"

The second quotation is found in the published text as follows:— का बाजि भर्सने । बाज कजि भर्सने च

<sup>1.</sup> Sāyaṇa's commentary on RV. I. 62. 3. Also, see, Max Muller's 2nd edition, IV. CXXXIII.

<sup>2.</sup> The Nirukta, Bib. Ind. ed. I. 230.

<sup>3,</sup> Trivandrum Sanskrit Series No. I. p. 95.

<sup>4.</sup> Trivandrum Sanskrit Series No. I. p. 22.

<sup>5.</sup> Op. cit. I. 24.

<sup>6.</sup> Op. cit. I. 37.

<sup>7.</sup> Quoted by Ganapatis'āstrī in op. cit. p. III.

<sup>8.</sup> Op. cit. p. 61.

(d) Devarāja quotes the Padamañjarī in his commentary on the word एतग्वा —(sic). एतग्वा शब्दोऽश्वे वर्तते । तथा च । विशाखाषाडौ मन्थदण्डयोरिस्यत्र पदमक्षरी । "विशाखाषाडशब्दौ रूडिरूपेण मन्थदण्डयोर्वर्तेते । तेन यथा कथिक्षराधुत्वानुशासनार्थं ब्युत्पित्तः क्रियत इति ।

Haradatta, the author of the Padamañjarī is also mentioned. Haradatta was the son of Padmakumāra, a younger brother of Agnikumāra, and a pupil of Aparājita. The Padamañjarī is a commentary on the well-known Kās'ikā and later than the Mahābhāṣyapradīpa of kaiyyaṭa, who is mentioned by the author of the Sarvadars'anasaṅgraha. The Padamañjarī is assigned to c. 1100 A. D. by Prof. Belvalkar in his Systems of Sanskrit Grammar. Devarāja therefore must be later than the 11th century A. D.

(e) Devarāja also quotes Bharatasvāmin:—छन्दोगानां सामकल्पे पठितोऽयं मन्नः । ब्यचेर्व्याप्तिकर्मणः बेकुरा इति भरतस्त्रामिभाष्यम् ।

In his introductory remarks, Devarāja mentions a Bharatasvāmin as a commentator of the Veda. The quotation shows that
Bharatasvāmin belonged to the Sāmaveda and must have therefore
written a commentary on that Veda. A ms. of the commentary
of Bharatasvāmin on the Sāmaveda is mentioned by Burnell in his
Sanskrit mss. in the Palace at Tanjore<sup>5</sup>. The commentary of
Bharata was written in the reign of king Rāma of the Hosala
dynasty. King Rāma reigned at Devagiri from 1272,3—1310
A. D. The commentary is therefore to be assigned to the end of
the 13th century. Devarāja is therefore later than the 13th
century. But as he is quoted by Sāyanācārya, he is earlier
than the middle of the 14th century A. D. He may therefore be
assigned to the beginning of the 14th century.

Devarāja also quotes one Durga. This Durga however is not the commentator of Yāska but a commentator of the Kātantrasūtrapāṭha, the standard work of the Kātantra School of grammar. This Durga is quoted by Hemacandra and is assigned to the 8th century A. D<sup>7</sup>.

<sup>1.</sup> Ngh. I. 14.

<sup>2.</sup> The Nirukta, Bib. Ind. ed. I. 147.

<sup>3.</sup> Op. cit. pp. i. 174, 240, 245, 246 etc.

<sup>4.</sup> The Nirukta, Bib. Ind. ed. I. 95.

<sup>5.</sup> Vedic and Technical Literature, Part I. p. 11, ed. 1879.

<sup>6.</sup> The Nirukta, Bib. Ind. ed. p. i. 112.

<sup>7.</sup> Belvalkar, Systems of Sanskrit Grammar, p. 87.

(3) But the most important of all these commentators is Durga. He seems to be later than Devarājayajvan who is familiar with the then extant commentaries on the Vedas, the Nighantu, and the Nirukta, and who does not mention Durga in the long list of the authorities used by him for the purpose of his own work. Although a conclusion based on the argument of silence is not cogent, yet in this particular case, it is justified to assume that Durga is not referred to because he was posterior to, or a contemporary of, Devarāja. The latter made an exhaustive study of the commentaries on the Nighantu aud the Nirukta and could not have ignored the very important work of the former. Durga would also be later than Skandasvāmin. Durga's commentary is published, and has superseded the works of his predecessors. His work is important for two reasons: (1) he is a later commentator, and therefore represents a fuller development of the traditional interpretation of the Nirukta; (2) the very fact that it has survived at the cost of earlier commentaries indicates its importance. We shall therefore examine his work somewhat in detail.

#### Date of Durga.

It has already been pointed out that in all probability Durga is posterior to, or a contemporary of, Devarājayajvan, and therefore later than the beginning of the 14th century A. D. However, Durga's upper limit can be determined almost with certainty. A manuscript of his commentary in the Bodleian Library is dated 1387 A. D. The date is genuine and is accepted as such by Professor A. B. Keith. The manuscript was copied at Bhrgukşetra in the reign of Mahārāṇā—Durgasimhavijaya. Thus he could not be later than 1387 A. D. It is not definitely known as to which particular site was represented by Bhrgukşetra but probably it is to be identified with the present Broach. As Durga wrote his commentary in a hermitage near Jammu, a place not easily accessible in the absence of modern means of communications, the migration of the ms. of his commentary to Bhrgukṣetra

<sup>1.</sup> MS. Wilson 475.

<sup>2.</sup> See Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the Bodleian Library, vol. ii, p. 108.

<sup>3.</sup> See, The Imperial Gazatteer of India Vol., IX. p. 18.

presupposes the lapse of half a century at least in order to account for the spreading of his fame as a commentator from the isolated heights of Jammu to the plains of Bhrguksetra. It will not be far from the truth, therefore, to place Durga about the beginning of the fourteenth century A. D.

Durga does not speak of any predecessors by name nor does he leave any clue as to the sources of his own commentary. Unlike Devarājavajvan, he does not give the slightest information about himself or the general state of the Nirukta during his time. That he wrote his commentary in a hermitage near Jammu is proved by the colophon on f. 132 v. at the end of the eleventh जम्बमार्गाश्रमनियासिन आचार्यभगवदर्गसिहत्य कृती पोडशस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः समाप्तः। This shows that the full name of the commentator was Durgasimha. The fact that he lived in a hermitage and was addressed as bhagavat indicates that he was an ascetic and belonged to some particular order of Sannyasa. Further, he was a descendant of the family of the Vasisthas. He does not explain the stanza RV. III. 53, 23, quoted by Yaska to illustrate the meaning of the word lodham, because the stanza implies hostility to Vasistha. He says: यसिकाम एप शब्दः सा वसिष्ठद्वेषिणी ऋकु । अहं च कापिष्ठलो वासिष्ठः । अतसां न निर्वेदीनि । 'The stanza, in which this word (lodham) occurs is hostile to Vasistha. And I am a descendant of Vasistha, belonging to the Kapisthala branch, hence I do not explain the stanza.'8

Sāyana has the following note on it: पुरा खलु विश्वामित्रशिष्यः सुदा नाम राजर्षिरासीत् । स च केनचित् कारणेन वसिष्ठद्वेष्वोऽभृत् । विश्वामित्रस्तु शिष्यस्य रक्षार्थमामिर्ऋग्सिक्षमञापत् । इमा अभिज्ञापरूपाः । ता ऋचो वसिष्ठा न श्रुण्वन्ति ।

'There was formerly a royal sage named Sudās, a disciple of Viśvāmitra. Somehow, he became an object of Vasiṣṭha's hatred. Then, Viśvāmitra, in order to protect his disciple, reviled Vasiṣṭha with these stanzas. These are the imprecatory stanzas. The Vasiṣṭhas do not pay any attention (lit. listen) to them.' This corroborates Yāska's statement that there are stanzas which contain asseveration and imprecation only.

<sup>1.</sup> MS. Wilson 475.

<sup>2.</sup> The Nirukta, iv. 14.

<sup>3.</sup> Durga's Commentary on the N. iv. 14.

<sup>4.</sup> Sāyaṇa on RV. III. 53. Cf. Bib. Ind. edition of the Nirukta, vol. ii, p. 416.

<sup>5.</sup> N. vii. 3.

Durga's commentary is important for it repeats every word of Yāska, thus the text of the Nirukta in toto could be reproduced from Durga's work alone. As none of the manuscripts collated by me is older than the fifteenth century, Durga supplies therefore evidence of a very valuable character for the textual criticism of the Nirukta. The number of variants attributed by Durga to his predecessors and his frequent remarks that the text is corrupt and that the right reading is to be discovered,—all such cases I have pointed out in my notes,—indicate that there has been no unbroken tradition with regard to the handing down of the text of the Nirukta.

Further there seems to have been some sort of a revival of the study of the Nirukta in the neighbourhood of Jammu in Durga's time, for it seems difficult to imagine that in an isolated place like Jammu, Durga sat down to write his commentary simply for the love of writing a commentary. It is more reasonable to suppose that Durga accomplished this task in order to meet the demand for a good text, elucidation of obscure passages, and amplification of Yāska's arguments, a demand which a revival of the study of the Nirukta had called forth. The examination of the manuscript of Durga's commentary, mentioned above, leads one to the conclusion that Durga did not live to complete his work and that he himself wrote his commentary up to the end of the 11th chapter only. This is indicated by a comparison of colophons in the manuscript which, at the end of the 7th-12th chapters, numbered as 12-17 by Durga consecutively from the five chapters of the Nighantu, are as follows:

- (1) At the end of the 7th chap. on f. 50 r. ॥ हाद्शोध्यायः ॥
- (2) ,, 8th chap. on f. 70 v. ॥ इति निरुक्तवृत्तौ त्रयो ... ध्यायः॥
- (3) ,, , , , 9th chap. on f. 86 v. ॥ ऋज्वर्थायां निरु...समाप्तः ॥
- (4) ", " , 10th chap. on f. 112r. ॥ऋज्व...पंचदशोध्यायः समाप्तः॥
- (5) ,, ,, 11th chap. on f. 132v. ॥ ऋज्वर्थायां निरुक्तवृत्तौ जम्बूमा-गीश्रमनिवासिन आचार्यभगवहुर्गसिंहस्य कृतौ पोडशस्यायस्य चतुर्थः पादः समाप्तः ॥

A comparison of these five colophons shows that the first four do not contain any reference to Durga by name nor to his honorific titles, which fact implies that they were written by Durga himself,

while that at the end of the 11th chapter was added by some disciple, who speaks of Durga as an acarya and addresses him as bhagavat. Durga could not have appropriated these titles himself unless he was very vain. Another point in favour of the fifth colophon being written by a person other than Durga is that while the first four colophons say that such and such a chapter has come to an end, the fifth remarks that such a pada of that chapter has come to an end. The colophon at the end of the 11th chapter is the final inscription and as such should have been placed at the end of the 12th chapter, where no such description is found; the colophon there, on f. 150 r., being ॥ सप्तदशस्य चतुर्थः पादः ॥ This leads one to the conclusion that Durga himself wrote his commentary up to the end of the 11th chapter, whose colophon was added by a disciple who also wrote the commentary on the 12th chapter, and faithfully refrained himself from adding the name of Durga in the colophon at the end of the 12th chapter. MS. Mill 142, dated A. D. 1839, and described in the Catalogues of Sanskrit Manuscripts in the Bodleian Library by Keita, also preserves the final inscription at the end of the 11th chapter, while on f. 123 v., at the end of the 12th chapter it simply says ॥ सप्तद्शस्य चतुर्थः पादः ॥ It is also to be noticed that in this manuscript as well, the word adhyaya only is used in the earlier colophons while pāda makes its appearance in those at the end of the 11th and the 12th chapters. Another point of minor importance may also be adduced in this connection, i. e. the manuscripts have the following s'loka at the end of the 12th chapter.

### रुयमिलावे यथा कामी करोत्यंगविचेष्टितम् । स्रीसमक्षं तथा कुर्याद्वं श्टंगारणिकयाम् ॥

As Durga is shown to be a hermit, to ascribe these verses to him will be highly inappropriate.

### Durga and the paris'ista.

Both the published editions of Durga's commentary regard the commentary on the portions of the 13th chapter as an integral part of Durga's work. But the ms. Wilson 475, dated 1387 A.D., and ms. Mill 142, dated 1839 A.D., do not contain the commentary on the 13th chapter. In both these manuscripts the commentary

<sup>1.</sup> Vol. ii, p. 108.

is completed at the end of the 12th chapter and the ms. Mill 142, expressly says that the work is finished. In Aural 1821: Il Moreover, the 13th chapter was not added to the Nirukta by Durga's time, as is proved by his remark in the introductory part of his commentary:

### भयं च तस्या द्वादशाध्यायी भाष्यविस्तरः । तस्येदमादिवाक्यम् । समाञ्चायः समाञ्चातः ॥

'And this (the Nirukta) is its (the Nighantu's) amplified commentary consisting of twelve chapters whose first sentence is "a list has been handed down by tradition".' Hence the commentary on the 13th chapter was written at a later period and attributed to Durga by some disciple or follower of his.

- (4) Barbarasvāmin is mentioned as an old commentator of the Nirukta by Mahes'vara. Aufrecht is not aware of his existence. All the mss. of Mahes'vara's commentary, discovered up till now, have the reading Barbara, but I doubt the genuineness of this reading. I think Barbarasvāmin stands for Skandasvāmin. There is however a Varavara mentioned as a commentator of Gitā. This information is contained in the following passage:—
  अभिवादिकराष्ट्रावतार मृतशीवरवरमुनिवयंकिरचिता भगवदीताच्याच्या । This commentary was entitled Bālabodhinī as well as Gītārthasamgrahadīpikā. The author Varavara was a pupil of S'ailanātha, a follower of Rāmānuja, and lived in A. p. 1370. See the S'āstramuktāvalī series, no. 25., Kanchi edition, 1906.
- (5) Another commentator is Mahes'vara, a ms. of whose commentary I discovered at the Government Library of Sanskrit MSS. at Madras. A complete Palm leaf ms. of Mahes'vara's commentary, written in Malyalam characters exists in the Lalchand Library, attached to the D. A. V. College, Lahore. The Baroda Central Library too contains a fragment of the commentary. This fragment comes up to the end of the 1st chapter of the Nirukta only. I have collated all the three mss. for my forthcoming edition of the commentary.

Mahes'vara is unknown to Aufrecht, as his name is not mentioned as a commentator of the *Nirukta* in the *Catalogus Catalogorum*. He, however, appears to be later than Durga. An examination of Mahes'vara's commentary shows that the explanation

is much more amplified than that of Durga. It represents a still later stage of development in the traditional interpretation of the text. The internal evidence indicates a date posterior to that of Durga. Besides, Durga is mentioned by name. The passage is the following:—तस निरुक्तस पद्माध्याया गौर्रमा इत्यादयो निषण्टवः। तेषां व्याख्यामार्थे पष्टप्रमृति समाझायः समाझातः इत्यादि यास्कस्य भाष्यम् । तस्य पूर्वटीकाकारेर्वर्वरस्वामि-भगवदुर्गप्रमृतिभिविस्तरेण ड्याख्यातस्य...अभ्यासिद्धार्थ...प्रभ्यावृत्तिः क्रियते।

Mahes'vara is certainly later than the 13th century A. D. The following two stanzas occur in the Baroda ms:

These two stanzas are not found in the Madras and the Lahore mss. They seem to be spurious. Had they been genuine, Mahes'vara could not be assigned to a period earlier than the 15th century A D. On other grounds too, Mahes'vara could hardly have lived before the 15th or the 16th century. He calls Durga a Pūrvaṭīkākāra, i. e. 'an ancient commentator'. He could hardly have called Durga 'an ancient', had he not been separated from the latter by several centuries. To call Tennyson an ancient poet, at present, would be atrocious although Shakespeare may be so described. The idea that a person is ancient, is generally associated with the lapse of a few centuries. It will not, in my opinion, be far from truth to assign Mahes'vara to the 16th century A. D.

# - ages locq acknowledgment of help. al luce ovil damm your

It is my most pleasant duty to thank my former teacher, Mr. A. C. Woolner M. A. (Oxon.); C. I. E., Principal of the Oriental College, Lahore; University Professor of Sanskrit; Dean of University Instruction etc. etc. for many valuable suggestions. He has been kind enough to include the present volume in the Panjab University Oriental Series. I have also to thank my friend P. Bhagavad Datta B. A. Superintendent of the Research Department of the D. A. V. College, Lahore, for drawing my attention to the Bālakrīḍā, the commentary of Vis'varūpācārya, who attributes a hitherto untraced quotation of the Nirukta

(p. 61. line 18.) to the S'ruti of the Bhāllavis and for partly correcting the proofs of several chapters. My thanks are also due to the Manager of the Nirnaya-sāgara Press, Bombay.

When I undertook the present task, I had no idea of the labour involved in it. Nor will the general reader have any adequate notion of the time and labour spent in producing the present volume. The word to word collation of thirty seven mss. can be appreciated by such persons only as have done some critical editing themselves. Apart from mechanical labour, it will not be generally realised how much hard thinking is often necessary for the proper punctuation of the text. Several sentences are unintelligible simply for want of proper punctuation. A judicious employment of a comma or a full stop removes the difficulty and makes the sense quite clear. To put a comma or full stop may look like a trivial matter in itself. But it is not so. It often means very hard thinking. Division of several knotty sentences, e. g. lines 1-2 on p. 28 has cost me hours of concentrated thought. But I do not grudge the time and labour. I would do it over again, if necessary. And my ample reward will be to know that the present edition has made the study of the Nirukta easier even to a small extent.

The result of ten year's constant work is embodied in this edition. It is yet far from perfect. No one is more conscious of its defects than myself. It is capable of further improvements. All genuine criticism will, therefore, be most welcome. But there are undoubtedly critics, whose vocation is to find faults only. They must live and be true to their nature, as the poet says:—

अतिरमणीये कान्ये पिशुनोऽन्वेषयति दूषणान्येव । अतिसुन्दरेऽपि वपुषि वणमेव हि मक्षिकानिकरः॥

ORIENTAL COLLEGE, LAHORE. 12-11-1926.

Lakshman Sarup.

# निघण्डुविषयानुक्रमणी।

してのなのです

| I. प्रथमोऽध्यायः    |         | 1     | पृष्ठम् | II. द्वितीयोऽध्यायः |       |       | पृष्ठम् |
|---------------------|---------|-------|---------|---------------------|-------|-------|---------|
| खण्डम्              |         |       |         | खण्डम्              |       |       | -       |
| ३ पृथिवीनामानि      | •••     | •••   | 9       | १७ संग्रामनामानि    | •••   | •••   | 38      |
| २ हिरण्यनामानि      | •••     |       | 3       | १८ ब्यासिकर्माणः    | •••   | •••   | 38      |
| ३ अन्तरिक्षनामानि   | •••     | •••   | 3       | १९ वधकर्माणः        | •••   | •••,  | 38      |
| ४ साधारणानि         | •••     | •••   | 2       | २० वज्रनामानि       | •••   | •••   | 3.8     |
| ५ रहिमनामानि        | •••     | •••   | 2       | २१ ऐश्वर्यकर्माणः   |       | •••   | 94      |
| ६ दिङ्कामानि        | • • • • | •••   | 2       | २२ ईश्वरनामानि      | •••   | •••   | 34      |
| ७ रात्रिनामानि      | •••     | •••   | 2       | III. तृतीयोऽध्यायः  |       |       |         |
| ८ उचोनामानि         | • • •   | •••   | 3       | १ बहुनामानि         | • • • |       | 14      |
| ९ अहर्नामानि        | • • •   | . ••• | 2       | २ इस्तनामानि        | •••   | •••   | 94      |
| १० मेघनामानि        | • • •   | •••   | 3       | ३ महन्नामानि        | •••   | `     | 98      |
| ११ वाङ्गामानि       |         | •••   | 8       | ४ गृहनामानि         | •••   | . ••• | 98      |
| १२ उदकनामानि        | •••     | •••   | 4       | ५ परिचरणकर्माणः     | •••   |       | 14      |
| १३ नदीनामानि        | ****    | •••   | Ę       | ६ सुखनामानि         | •••   | •••   | 30      |
| १४ अश्वनामानि       | •••     | •••   | Ę       | ७ रूपनामानि         | •••   | •••   | 90      |
| १५ उपयोजनानि        | •••     | •••   | Ę       | ८ प्रशस्यनामानि     | •••   | •••   | 99      |
| १६ ज्वलतिकर्माणः    | •••     | •••   | Ę       | ९ प्रज्ञानामानि     | •••   | •••   | 30      |
| १७ ज्वलतो नामानि    | •••     | •••   | 9       | १० सत्यनामानि       | •••   | •••   | 36      |
| II. द्वितीयोऽध्यायः |         |       |         | ११ पश्यतिकर्माणः    | •••   | •••   | 36      |
| ३ कर्मनामानि        | •••     | •••   | 0       | १२ सर्वपदसमान्नायः  | •••   | •••   | 36      |
| २ अपत्यनामानि       | •••     | •••   | 9       | १३ उपमाः            | •••   | •••   | 96      |
| ३ मनुष्यनामानि      | •••     | •••   | 6       | १४ अर्चतिकर्माणः    | •••   | •••   | 36      |
| ४ बाहुनामानि        | •••     | •••   | . 6     | १५ मेधाविनामानि     | • • • | •••   | 18      |
| ५ अङ्गुलिनामानि     | •••     |       | 6       | १६ स्तोतृनामानि     | •••   | •••   | 38      |
| ६ कान्तिकर्माणः     | •••     | •••   | 9       | १७ यज्ञनामानि       | •••   | •••   | 38      |
| ७ अन्ननामानि        | •••     | •••   | 9       | १८ ऋत्विङ्गामानि    | •••   | •••   | 20      |
| ८ अत्तिकर्माणः      | •••     | •••   | 9       | १९ याच्जाकर्माणः    | •••   | ***   | 20      |
| ९ वलनामानि          | •••     | •••   | 90      | २० दानकर्माणः       | •••   | •••   | २०      |
| १० धननामानि         | •••     | •••   | 90      | २१ अध्येषणाकर्माणः  | •••   | •••   | 20      |
| १६ गोनामानि         | • • •   | •••   | 90      | २२ स्वपितिकर्माणी   | •••   | •••   | २०      |
| १२ कुध्यतिकर्माणः   | •••     | •••   | 90      | २३ कूपनामानि        | ***   | •••   | 20      |
| १३ कोधनामानि        | •••     | •••   | 90      | २४ स्तेननामानि      | •••   | *** . | 53      |
| १४ गतिकर्माणः       | ••••    |       | 33      | २५ अन्तर्हितनामानि  | •••   | •••   | 53      |
| १५ क्षिप्रनामानि    | •••     | •••   | 35      | २६ दूरनामानि        | •••   | •••   | 23      |
| १६ अन्तिकनामानि     | •••     |       | 33      | २७ पुराणनामानि      | •••   | •••   | .53     |
|                     |         |       |         |                     |       |       |         |

| III. तृतीयोऽध्यायः              | I fortige                       | V. पश्चमोऽध्यायः                        | रृष्टम                                  |
|---------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| खण्डम्                          | Hallett-Ei                      | खण्डम्                                  |                                         |
| २८ नवनामानि                     | >4                              | ा जीमी पदानि                            | २५                                      |
| २९ उत्तराणि नामानि              | men forface ??                  | २ अयोदश पदानि                           | providence.I                            |
| ३० द्यावापृथिवीनामानि           | 33                              | ३ वद्त्रिंशत् पदानि                     | #39#                                    |
| IV. चतुर्थोऽध्यायः              | 480                             | ४ दाविंदान प्रस्ति                      | ··· Branch of                           |
| १ द्विषष्टिः पदानि              | भागवामामा क<br>शामकंत्रां से के | 1 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 | ••• विकायकार है है।                     |
| २ चतुरुत्तरं मशीतिः पदानि       | Establish                       | 2000                                    | Permaner.                               |
| ३ त्र्याक्षेत्राच्छतं पदानि     | 1 MINITED 3 %                   |                                         | क्षेत्रकारम                             |
| 25 4.4 4.4                      | missipp of r                    |                                         | भीतमामकरीर १                            |
|                                 |                                 | 3                                       | ् विकासम्                               |
| 200                             | । नरुक्तावषर                    | गुकुमणी।                                | firewall e                              |
| W                               | Anna Park                       | Bree-                                   | क्षामक्षक ३                             |
| I. मधमोऽध्यायः                  |                                 | II. द्वितीयोऽध्यायः                     | Masi <b>equip</b> °                     |
|                                 | सहवासानि                        | 1                                       | สิเพสนน์ 👓                              |
| १ निघण्डुप्रदनिर्वचनस्          | MINITED                         | १४%स्वर्गाक्योनभक्षां वि                | BERTHER PER                             |
| ्रवत्वारि प्रद्जातानि           | ofunnyria.                      | १५ रेडिमहिकाष्ट्रानां नि                | चनम् विकासकाप्रकृष                      |
| नामाख्यातलक्षणम्                |                                 |                                         |                                         |
| शब्द नित्यानित्यत्व विचारः      |                                 | १८ राजिनिर्वचनम्                        |                                         |
| २ आवविकाराः                     | **                              |                                         |                                         |
| ३ डयसर्गनिरूपणम्                |                                 | २० अहर्निबैचनम्                         |                                         |
| ४ निपातनिरूपणम्                 |                                 | २१ मेघनिर्वचनम्                         |                                         |
| ९ पदप्रणाः                      | PF of Stanior:                  | २३ वाङ्किवंचनम्                         | : मानव्यक्तिम्भेषः ।।                   |
| १२ त्रामामाल्यातजत्वविवादः      | <b>१३</b> मिल्लासाम् ।          | २४ उद्कनदीनिक्चनम्                      | Adamine                                 |
| १५ मञ्जाणामनर्थकत्वविवादः       | ·                               | विश्वामित्रेतिहासः                      | Ampany                                  |
| १७ पुदुविभागाय निरुक्तस्वार्थ   | वस्त्रम् । का । ३९              | २७ अश्वनिधंचनम्                         | ्र व्यक्तिवारमञ्जूष                     |
| ं १८ अज्ञाननिन्दा               | अधारिता वि                      | III. तृतीयोऽध्वाय                       | * Amerika                               |
| १९ अर्थज्ञप्रशंसा               | Thomas #9                       | ३ कर्मापत्यनिर्वचनम्                    | Armon 38 /                              |
| २० नैघण्डुकदैवतलक्षणम्          |                                 | ३ दुहितुद्वाचाम्                        | : श्रामिक विकास                         |
| II. द्वितीयोऽध्यायः             | असंस्थापुर भेर                  | ूष सनुष्यनिर्वचनम्                      | Ampres e                                |
| १ निर्वचनरीतिः                  | वार्षाच्या सामान् <b>४४</b>     | पञ्चजना इतिपद्व्य                       | क्या । व्यक्तिकार्विक ।                 |
| ५ गोनिर्वचनम्                   | A Paragraps                     | ्ट अङ्कुलिनिर्वचनम्                     | ······································  |
| ७ निर्ऋतिनिर्वचनम्              | melwaren is 4                   | ९ अञ्चनिर्वचनम्                         | ··· Apprett of                          |
| ८ शाकपृणिकथा                    | The leaves 1036                 | ा अर्बुद्निर्वचनम्                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |
| १० हिरण्यनिर्वचनम्              | FINE IN 23                      | ११ बुज्रनिर्वचनम्                       | : Pringering #4                         |
| अन्तरिक्षनिर्वचनम्              | in the limit of \$3             | १२ इत्तिर्वचनम्                         | ा स्थानामध्ये                           |
| समुद्रनिर्वचनम्<br>देवापीतिहासः | MIRITER IN S.S.                 | १३ बहुहसमहद्गृहसुस                      | रूपसत्यनिर्वचनम् ६६                     |
| 5 04                            | ्रिकासी                         |                                         | . · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| १३ आदित्यनिर्वचनम्              | शियानामार्थे ।                  | रूप द्वरानवचनम्                         | . ·· Annvande er                        |

| III. तृतियोऽध्याय                     | Be assisse                               | म् V. पञ्चमोऽध्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | यः। १८८ विकास स्टब्स्                   |
|---------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| खण्डम्                                | L. S. n.E.                               | खण्डम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Manne                                   |
| <sup>4</sup> 96 मृखक्रिरोऽशिवेसान     | गसभारहाजविरूपा-                          | १५ कौरयाणः ः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | :FR Istini to                           |
| <sup>१४१</sup> णां प्रअवः ∵ः.         | 1851a.w gr                               | 0 98 300                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | THE REMARKS SOL                         |
| १८ लुप्तोपमाः                         | videstinish I                            | ९ १९ पदिम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | a Manyagatat                            |
| ाँ १ मेघाबिस्रोतृयक्ति                | इपस्तेनदरनिर्वच-                         | २१ वृकः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | रक्षांत्रकारकार ह                       |
| <sup>हेळ</sup> े नम् ःः.              | 175,521 18                               | १ २३ समम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | आक्रो क्षा                              |
| १६० उर्दरनिर्वचनम्                    | W. INSPER                                | १ २५ केपयः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | व देवतासासाकार्यक                       |
| <sup>क</sup> १३ द्याबाष्ट्रियदीनामानि | i 1997 / 6                               | ३ २७ काकुदम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | कालमां भागमा व                          |
| IV. चतुर्थोऽध्यायः                    |                                          | २८ सृणिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Billers pap as                          |
| थे ऐकपदिकस्                           | ithrade to                               | 1428                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ३०६ से अविद्यासक्तीम                    |
| BUSINE                                | istromin st                              | पा. पष्टोऽध्याय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 's seath federal                        |
| २ जहा<br>३ निधा                       | : Bir man all:                           | अ आशुश्रु <b>अपि</b> ः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                         |
| 9 20 8                                | 1913 a p                                 | े २ अलातृणः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1999 209                                |
| ु दुर्मुनाः                           | 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1 | ३ अस्क्रधोयः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |
| जंडर                                  | ::: heaven a                             | भ उजाताः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | SWEWE 159                               |
| ११ मध्या                              | ··· ibaro 4                              | ७ ६ इन्द्रस प्रक्षः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                         |
| १६ कायमानः                            | · rankly of                              | ६ अभ्यर्धसज्वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | FVIII: SERVINATA                        |
| १५ नसन्त                              | iii india 15                             | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | :15indiz e                              |
| ३६ परितक्श्या                         | iii. And of                              | 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1993                                    |
| १८ शिशीते                             | ::: 13ME 86                              | २ ट अजीगः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 318                                     |
| ,१९ रजः                               | १११ असीरा ४                              | ३ शेमासः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 994<br>1990 ##                          |
| 🎎 ्र विषुणस्य 🚃                       | iii iiwang A                             | व १० लामाजम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | inipant at                              |
| २१ शंबोः                              | azhernev .18                             | प्रश्रे दुरितम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | :                                       |
| २५ गोः                                | *** ***********************************  | ६ १४ सुद्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | iiiinwaniii 9.9.9                       |
| क्षा अधक्                             | · :: 15078 66                            | १६ अग्रिया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 196                                     |
| २६ अस्य                               | ::: ::::::::::::::::::::::::::::::::::   | शाशदानः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | PINCEPE. AND                            |
| २७ संवत्सरनिर्वचनम्                   | 111 1998 84                              | The same of the sa | वात विस्तरवायक्षी १२०                   |
| ₩ पश्चमोऽध्यायः                       | wight of                                 | १९ ततनुष्टिम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 111 111111111111111111                  |
| MAN SES:                              | THE O                                    | २१ ऋअतिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | शकातक १२२                               |
| हत्रानदः                              | referince                                | २२ समत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ··· : : : : : : : : : : : : : : : : : : |
| ∉३्डिता                               | ··· throng on                            | २३ अनर्वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                         |
| ३.8° शर्याः                           |                                          | २६ वकुरः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | We tamping 450                          |
| <i>े</i> शिसचा                        |                                          | २७ सहमर्यादाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | The INN S                               |
| ् ६ वित्रम्                           | THE RE                                   | २९ अनवत्रवः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | : : : : : : : : : : : : : : : : :       |
| ं टाविक्युः                           | Wingsp &                                 | ३७ करूलती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | See Till                                |
| ३० काणुका                             | 17 88                                    | ३२ कीकटेषु .::                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 356 sundan                              |
| . १९आपान्तमन्युः <u> </u>             | HEE OR                                   | 3 प कि:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                         |
| वर्श्वक्ती                            | Wallace                                  | देव ऋबीसम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | - FIRTH                                 |
|                                       |                                          | A danda                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 153                                     |

| VII. सप्तमोऽध्यायः              | पृष्ठम् | IX. नवमोऽध्यायः     | पृष्ठम् |
|---------------------------------|---------|---------------------|---------|
| खण्डम्                          |         | खण्डम्              |         |
| ३ त्रिविधा ऋचः                  | 332     | ३९ विपाट्खुतुद्री   | 990     |
| २ प्रत्यक्षकृता मन्नाः          | 332     | ४३ ऊर्जाहुती        | 309     |
| ३ भावाचिख्यासा                  | 933     | X. दशमोऽध्यायः      |         |
| ४ देवतोपपरीक्षा                 | 938     | १ मध्यस्थाना देवताः | 903     |
| ५ तिस्रो देवताः                 | 924     | १ वायुः             | 903     |
| ६ देवतानामाकारचिन्तनम्          | 934     | ४ वरुणः             | 903     |
| ८ देवतानां भक्तिसाहचर्यम्       | 938     | ६ रुद्रः            | 90g     |
| ३० इन्द्रभक्तीनि                | 930     | ८ इन्द्रः           | 904     |
| ११ आदित्यभक्तीनि                | 930     | ११ बृहस्पतिः        | 900     |
| १२ छन्द्सां निर्वचनम्           | 936     | १२ ब्रह्मणस्पतिः    | 200     |
| १३ देवतानां हविःस्कार्भाक्त्वम् | 936     | १६ क्षेत्रस्य पतिः  | 906     |
| १४ अग्निः                       | 939     | २० यमः              | 909     |
| १९ जातचेदाः                     | 989     | २१ मित्रः           | 960     |
| २१ वैश्वानरः                    | 985     | २६ विश्वकर्मा       | 969     |
|                                 |         | २८ तार्क्यः         | 962     |
| VIII. अष्टमोऽध्यायः             | . •     | ३० दधिकाः           | 963     |
| १ द्रविणोदाः                    | 940     | ३३ सविता            | 168     |
| ६ नराशंसः                       | 342     | ३८ वेनः             | 964     |
| ९ द्वारः                        | 343     | ४१ इन्दुः           | 968     |
| १३ स्वष्टा                      | 348     | ४४ अहिम्            | 160     |
| १७ वनस्पतिः                     | 944     | ४७ पुरूरवाः         | 166     |
| २१ स्वाहाकृतयः                  | १५६     | XI. एकाव्शोऽध्यायः  |         |
| २२ प्रयाजानुयाजाः               | 940     | ४ सोमः              | 190     |
| TV —                            |         | ७ सृत्युः           | 191     |
| IX. नवमोऽध्यायः                 |         | १० धाता             | 197     |
| १ पृथिब्यायतनानि सस्वानि        | 349     |                     | 993     |
| ३ शकुनिः                        | 949     | १७ अङ्गिरसः         | 198     |
| ६ मण्डूकाः                      | 940     | २० ऋषयः             | 984     |
| ९ ग्रावाणः                      | 3 € 9   | २३ अदितिः           | 198     |
| १२ स्थाः                        | 982     | २५ सरस्वती          | 190     |
| १६ अभीशवः                       | १६३     |                     | 196     |
| १९ अश्वाजनी                     | 348     | ३२ सिनीवाली         | 199     |
| २३ वृषभः                        |         | ३५ उर्वशी           | २००     |
| २६ नद्यः                        |         | ३९ इन्द्राणी        | २०१     |
| २८ ओषधयः                        | 9 ६ ७   |                     | २०२     |
| ३१ अदा                          | 986     |                     | २०३     |
| ३५ द्वन्द्वानि                  | 349     | ४९ रोदसी            | 508     |

| XII. द्वादशोऽध्यार  | यः         | पृष्ठम् | परिशिष्टम् ।                    | पृष्ठम् |
|---------------------|------------|---------|---------------------------------|---------|
| खण्डम्              |            |         | खण्डम्.                         |         |
| ३ अश्विनी           |            | २०६     | ४३ वित्रं वित्रासः ं            | २४१     |
| ६ उषाः              | •••        | २०७     | ४४ हंसः शुचिषत्                 | २४२     |
| ९ वृषाकपायी         | •••        | २०८     | ४६ जातवेदसे                     | २४३     |
|                     |            | २०९     | ४८ नमो यास्काय                  | 588     |
| १६ सावता            | •••        |         | Appendix I साधारणवच             |         |
|                     | ***        |         | १ तैत्तिरीयसंहितानिरुक्तयोः साध | _       |
| A                   | ***        |         |                                 |         |
|                     | •••        | २१२     | २ मैत्रायणीसंहितानि०            | २४९     |
| २४ वरुणः<br>२७ केशी | •••        | 333     | ३ काठकनि०                       | २५०     |
|                     | •••        | 218     | ४ ऐतरेयबाह्मणनि०                | २५१     |
| २९ अज एकपात्        | •••        | २१५     | ५ कौषीतिकवाह्यणनि०              | 548     |
| ३२ समुद्रः          | •••        | २१६     | ६ पड्डिंशबाह्मणनि॰              | २५७     |
| ३६ आदित्याः         | •••        | २१७     | ७ तैत्तिरीयब्राह्मणनि०          | २५७     |
| ३९ देवाः            | •••        | २१८     | ८ शतपथवाह्मणनि०                 | 246     |
| ४१ साध्याः          | •••        | 319     | ९ दैवतब्राह्मणनि०               | २६१     |
| ४४ वाजिनः           | •••        | २२०     | १० गोपथबाह्मणनि०                | २६१     |
| ४६ देवपच्यः         |            | २२३     | ११ ऐतरेयारण्यकनि०               | २६३     |
| परिवि               | ाष्ट्रम् । | पृष्ठम् | १२ तेत्तिरीयारण्यकनि०           | ••• २६३ |
| XIII. त्रयोदशोऽध    | यायः       |         | १३ सर्वा नुक्रमणीनि॰            | २६४     |
| १ अतिस्तुतयः        |            | २२३     | १४ वेदार्थदीपिकानि॰             | २६५     |
| १४ ऊर्ध्वमार्गगतिः  |            | २२८     | १५ ऋग्वेद्रप्रातिशाख्यनि०       | २६५     |
| १७ अहोराजज्ञानम्    |            | २२९     | १६ अथर्ववेदप्रातिशाख्यनि०       | २६६     |
| १८ पुरुषोत्पत्तिः   | •••        | २३०     | १७ वांजसनेयप्रातिशाख्यनि०       | २६६     |
| २३ अक्षरम्          | •••        | २३१     | १८ तेत्तिरीयप्रातिशाख्यनि०      | २६६     |
| २४ भूतनामधेयानि     |            |         | १९ बृहद्देवतानि०:               | २६६     |
| २५ सोमः             | ***        |         | २० पाणिनीयाष्ट्राध्यायीनि०      | २७४     |
| २९ आदित्यः          | ***        |         | २१ कौटलीयार्थशास्त्रनि॰         |         |
| ३४ सप्तार्थगर्भाः   | •••        |         | २२ उणादिसूत्रनि०                | ,       |
| ३६ अपाङ्ग्राहेति    | •••        |         | २३ पातञ्जलमहाभाष्यनि०           |         |
|                     | •••        |         |                                 | २७५     |
| •                   | ***        | २३९     | २४ जैमिनीयपूर्वमीमांसानि०       | २८०     |
| ४२ द्वा सुवर्णा     | •••        | 280     | २५ सर्वदर्शनसंग्रहनि०           | २८१     |

|                   | 24.00                         |             | Ann.     | and the second       |
|-------------------|-------------------------------|-------------|----------|----------------------|
| History — I       | partition .                   | 437         | 3 23 5 5 | Will swaits          |
|                   | 18. W. S                      |             |          | 10000                |
| F 8 7             |                               | 3 · V · · · |          | ere specific je      |
| 5 V F             | m = midy not ve               | 8 8 P       | 1111     |                      |
| 101               | . Presid Ja                   | Sec. 2      | ***      | There are a          |
| 7 P.F. 401        | L. Shirth Dr. St.             | 100         | ,        | a 100 j.f            |
|                   | Appointed Families            | 218 311     |          | 11. Fig. 91          |
| 21 00316911       | in accompanion to be a        | 119         |          | WY 0.3               |
| PNS HI            | and the maphibility           | FF9 LL      |          | Complete             |
| APP III           | 6781119 G                     | 2 8 P       |          | 110 100 100          |
| 7 4 4 T           | व्यक्तिमात्राम् सम्बद्ध       | 47 f        |          | 10.25                |
| \$10°F            | as home simple r              | 7-7-        |          | egaly English        |
| AME III           | animumumin a                  | 755         | -        | THE HELD IN          |
| 21112             | estronomitis/es a             | FF          |          | Harleys Ad           |
| 2.114             | Sulphall Land 5               | 58.9 111    | - 5      | 15.7.24              |
| 144               | calmameter 2                  | F 1 8 .     |          | Petts 13             |
| F1                | and white the said of         | 47.5        |          | (Mills av            |
| 47.9 (4)          | aplacings no ex               | 111.        |          | . WHERE IN           |
| 237               | and the state of the state of | 103137      |          | ri e                 |
| 927 -             | brighter point of             |             | 12/1/2   | no specially         |
| 221 -             | WHITEOUGH VE                  | HEE -       |          | Property in          |
| 14 14             | atipoetti i Matilian ill      | 1957        |          | Ainth Colored        |
| 111               | with mystery files 11         | F##         |          | 医电影机器 经现金证券          |
| 135 2             | aphysim talkali etali = )     | +17         |          | ,व्योकसम्बद्धाः वर्ष |
| 114               | enjactusijavistota ar         | 717         |          | HIND AN              |
| 327 m             | ar altha an ar                | 100         |          | eleseismer ex        |
| 37 41 1 1 1 1 1 1 | alarmanian as                 | 379         | 1112     | 111110 275           |
| 898-a             | shill the depole of a         | 7.0         | 2.19     | and a second         |
| VEF HIE           | online their in               | 1835        | 111      | and the second       |
| 7                 | ALCOHOLD SON THE AS           | 6.50        | 147      | pagasagram is        |
| 917               | orango neste es               |             | 111      | frest a gr           |
| 107               | 401 WHILE TO 8 18 219         | 1117 6      | 187      | Sept. 18             |

# नेकालक के कि अथ निध

## अध प्रधमो (ध्यायः

अवनि: । उर्वी । पृथ्वी । मही । रिपः । अदिति: । इळी भू: । भूमि: । पूर्वा । गातुः । गोत्रेति पृथिन्याः ि गोत्रेत्येकविंशतिः पृथि-े के लिए । प्रेर । कि । कि । कि

हेर्म । चन्द्रम् । ह्वमस् । अर्थः । हिरण्यस् । पेशः । कशनम्। लोहम् । कर्नकम् । काञ्चनम् । भर्मे । अमृतंम् । मुरुत्। दर्वमं । जातरूप-मिति हिरण्यस्य । जातरूपमिति पश्चदश हिरण्यनामानि ।। २ ॥

अम्बरम् । वियत् । व्योम । बर्हिः । घन्वे । अन्तरिक्षम् । शम् । आपः । पृथिवी । भूः । स्वैयम्भूः । अध्वा । पुष्करम् । सैगरः । सुमुद्रः । अर्ध्वरैमित्यन्तरिक्षस । [ अध्वरमिति षोडशान्तरिक्षनामानि ] ॥३॥

ing the second

- १. दमा. BK 2. २. झामा. M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; BK 2, ग; क्षम: ख.
- ३. ओणि. S; ओणि: Dev. ओणी is also given as a different reading by Deva: श्लोणीति ईकारान्तं केचित् पठ-
  - 8. gol M 2, M 3, W 1, W 2, W 3;
- ५. दृशि BK 2. ६. ग्रानु: Comes immediately after निर्केति: in M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; BK 2.
  - ७. गात्रेति०. Roth, इ. गोत्रेति पृथिब्याः is the text of M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, a, BK 2. The text within [ ] is given by M 4,

C. 1, C. 2, O. 3, C.4, S, W. 4; क. ख. घ; A.

1 3 0 1

- ८. हेमा ख
- A sign BK 2. ९. इत्तम्. M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; BK 2. A. Hallage W.
- १०. जातरूपमितिहिरण्यस्य. 🔀 🖰 जात्र०... नामानि] भूरत्व क तक्कृत अ

C. SHATE W.

- ११. धन्वा. ख.
- १२. स्वरमु: is given as a different reading by Dev; स्वयम्भवत्यकारान्तं केषुचित् ।....। निगमस्याद्शनाद्भय-ाक्षा मिष् विस्तितं विगमदर्शना विर्णयः
- 1इ. सगरम्. M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; no BK2.
- 98. अध्वर · · · शस्य · X ; [ अध्वर · · ना-मानि ]. Y. ander | 7, 2).

स्वः । पृश्चिः । नार्कः । गौः । विष्टप् । नमें इति साधारणानि [नम इति षद् साधारणानि ] ॥ ४ ॥

खेर्द्यः । किरणाः । गार्वः । ट्रमयः । अभीर्घावः । दीधितयः । गर्भस्तयः । वर्नम् । उसाः । वर्सवः । र्मुरीचिपाः । र्मुयूखाः । र्सुप्त ऋषयः । साध्याः । सुपर्णा इति रक्ष्मीनाम् [सुपर्णा इति पश्चदश रिक्षनामानि ]॥ ५॥

आताः । आशाः । उर्पराः । आष्टाः । काष्टाः । व्योम । कुँकुर्भः । देंरित इति दिशाम् [ हरित इत्यष्टौ दिङ्कामानि ] ।। ६ ।।

इयावी । श्वेंपा । शवेरी । श्वेंकुः । ऊम्यी । रेर्रम्या । यम्या । नम्या । दोषां । नक्कां । तमः । रजः । असिक्री । पैर्यस्वती । तमस्वती । घृताची । श्विरिणों । भोकी । शोकी । ऊर्धः । पर्यः । हिमा । वैस्वेति रात्रेः [ वैस्विति त्रयोविंशती रात्रिनामानि ] ॥ ७ ॥

विभावरी । सूनरी । भास्त्रेती । शोदंती । चित्रामेषा । अँग्रीनी । वाजिनी । वाजिनीवती । सुम्नावरी । अहुना । द्योतना । श्वेत्या । अर्रेषी । सूनत्रेवती । सूनत्रेवती । सूनत्रेवती । सूनत्रेवती । सूनत्रेवती । स्वावरीत्युषसः [ स्रन्तावरीति पोडशोषोना-मानि ] ॥ ८ ॥

- १. नाकाः ख.
- २. नभ $\cdots$ साधारणानि, X; [ नभ $\cdots$ साधारणानि ]. Y.
- ३. लेद्य: BK 2.
- ४. किरणा: W 1.
- ५ दिधीतयः च
- ६. मरीचिपा. W. 3.
- ७. मयुबाः ख. मयूष्टाः BK. 2.
- ८. सप्तर्पयः च.
- %. सुपर्ण.  $C^{2}$ . सुपर्णा.....र३मीणाम्. X; [सुपर्णा...नामानि ]. Y.
- १०. व्योमाककुभ: । BK. 2.
- 99. हरित...दिशाम्. X [हरित...॰नामा-नि ]. Y.
- 12. इपपा. W 3.
- 13. MR: | BK 2.
- 18. रस्या. X; See (Roth's edition. p. 6) note under (7. 1), and also under (7. 2).

- १५. अशिकीः ल-
- १६. तमस्वती। पयस्वती M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; स्त्र, BK 2.
- 10. aftur. X, BK 2.
- are shortened in मोकी। शोकी। जध:। and हिमा in the Ms. ख.
- 9%. वस्वेती रात्रेः X; [ बस्बीति ... ॰ नामानि ] Y.
- र॰. बस्वित etc. ख. Roth attributes बसी to Devarāja; it is not found in his commentary, published in Bib. Ind. The editor says in a note, that he found this reading in two of his Mss.
- २१. अर्जुनी. M 2.
- २२. स्नृतावरीत्युषसः X; [ स्नृता.......

वैस्तोः । द्युः । भानुः । वासरम् । स्वसराणि । घ्रंसः । घुर्मः । धुणः । दिनम् । दिवै । दिवेदिवे । द्यविद्यवीत्यद्वः । [ द्यविद्यवीति द्वाद-शाहनीमानि ] ॥ ९ ॥

अद्रिः । ग्रायां । गोतः । वृंतः । अश्रीः । पुरुभोजाः । वृंतिशानः । अश्रीः । पर्वतः । गिरिः । त्रजः । चुरुः । वराहः । श्रीवरः । रौहिणाः । रैवतः । प्रतिः । उपरः । उपरः । चुमुसः । अहिः । अश्रीग्रम् । वृंताहुकः । मेर्यः । 'देतिः । ओद्रैनः । वृंपिन्धः । वृत्रः । अस्रीरः । 'कोश इति मेघानाम् [कोश इति विश्वन्मेघनामानि ] ॥ १० ॥

श्लोकः । धारां । इळीं । गौः । गौरी । गान्धर्वा । गुभीरा ! गुम्भीरा । मुन्द्रा । मुन्द्रार्जनी । बाशी । बाणी । बाणीची । बाणाः । पुविः । भारती । धुमनिः । नैंगुळीः । मेनी । मेळिं । सूर्या । सर्रस्वती । निवित् । स्वाहो । बुँगुः । जुपुब्दिः । मायुः । काकुर्ते । जिहा । घोषेः । स्वरैः । शब्देः । खुनः । ऋक् । होत्रो । गीः । गार्था । गुणः । धेना ।

<sup>9.</sup> वास्ता: BK 2.

रे. चौ: क, Dev. यु: is also given by Devarāja as a different reading केचित् युरिति पठन्ति.

३. घूणि: X, BK. 2.

w. feren BK 2.

५. श्रविश्ववीव्यतः X; [श्रवि.....नामान्ति] Y.

६. ब्रह्स: M. 3; ह्राब: BK 2.

बिलझान: क; पर्शान: M 2, BK 2, M 3, W 2, W 3; पर्णन: W 1.

८. अनुमा च.

९. रोहिण: M. 2.

<sup>90.</sup> अभ्बस् Х; ВК 2.

<sup>99.</sup> asies: M 3, M 4, C 1, C 2, C 3, C 4, S, W 1, W 2.

<sup>1</sup>२. दत्तिः च.; इतिः BK 2.

१३. ओव्नम् X.

१४. प्रयन्धि: M 2; वियन्धि: is also given by Devarāja, as another reading; बुदनं BK 2.

१५. कोशः  $\cdots$  मेघानाम् X; [ कोश $\cdots$ नामा-

१६. इसा. BK 2.

<sup>19.</sup> नीडि: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; नाडि: ग. च; BK 2; नाडी. 'क'. ख. घ.

१८. मेडि: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; ग; BK 2.

१९. मेनि: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; ग: BK 2.

२०. नमु: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; ग; BK 2.

२१. काकुप् M 2, M 3, W 1, W 2, W 3 ग; BK 2.

त्रीः । विषा । नेना । कशां । धिषणा । नौः । अक्षरंय । मही । अदितिः । श्रची । बाक् । अनुष्ठुप् । घेतुः । बैस्गुः । गुरुदां । सरीः रेति वाच: [बेकुरेति सप्तपंचाश्रद्धाङ्गमानि ] ॥ ११॥। 🖺 [निगमीन्डाङ

अणे: । स्रोदः । क्ष्मं । नर्मः । अम्मः । वाः। वनम् । यतम् । मधु । पुरीषम् । पिप्पलम् जैनम् । बुबुक्स् । बस्स् । तुर्या । ध्वसम्बत् । अहिः । अक्षरम् । स्रोतेः । तृप्तिः । रसः । उद्क्रम् । जम् । सहः विश्वंदः । यहा विश्वोत्रा सुसम् । अत्रम् विश्ववयाः शुर्मम् । थोदुः । भूतम् । भूवनम् । भविष्यत् । औषः । महत्

- Roth gives m as the reading of Devarāja, but it is not found in the published text or his own mentary in Bib. Ind. the published text of his com-
- novin oby Devaraja 2 as andifferent by Decaraja, as as Single Stading;
  - 3. au: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3;
- थ. गल्दा ख. W4; गल्द: W 1, W BK 2, M 2, M 3; गः, ग्रहः W 3.
- प. रसः M 2, M 3, W 1, W 2; गः, BK 2, रासः W 3,
- ६. वेक्रेतिवाचः X; [बेक्रेरेति....नामानि]
- 6. MI BK 2, M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; ग; क्षञ्च. च; क्षञ्चा- ख. 🕮
- 2. Aust M 2, M 3, W 1, W 2 W 3; ख. ग. व. च, BK 2.
- 28 3 HY M 2 W 8 II , 1 M 1978 65
  - 90. शक्स M 2, M 3, W 1, W 3; BK 2, शकं W 2.
  - 19. wa M 2, M 3, W 1, W 3, T BK 2; AN W 2. A MAN

- गः बर्तरम् के सा व क चा बनरः
- is given by Devaraja as another reading.
- 18. सिरा Dev.; he also gives सुरा as another reading.
  - १५. अरविन्दानि BK प्र.सं 📈 📹 🕬
- 98. जामि: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; सः मः BK / 2, Davarāja gives जासिवत as another reading.
  - 90. अशरा. M 2, M 3, W 1, W 2, W 3,
- THE TANK 2
  - 'ac. na Device W & W & M
  - 99. शिव: BK 2.
  - २०. वह: is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; BK 2
- CO. TS: BK 2. M. E M : armen at
  - २२. बाद: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; 7. BK 2. 40 : sty : # : 1975 .91
  - २३. महत् । आप: I Dev. and का

यथंः । मर्टः । सर्गीकम् । त्रेट्वीकम् । स्तीनम् । गर्हनम् । गुभीरम् । गुम्मरम् । ईग् । अत्रम् । ह्विः । सर्ग । सर्दनम् । क्रितम् ॥ मोनिः । क्रितस् योनिः । सत्यम् । नीरम् । रियः । सत् । पूर्णम् । सर्वम् । अक्षि-तम् । नीरम् । स्पाः । प्रतित्रम् । अस्तिम् । इन्द्रः । हेर्म । स्वः । सर्गीः । शम्बरम् । अभ्यम् । वर्षः । अम्ब । तोर्यम् । कृषीः । स्वः । सर्गीः । शम्बरम् । अभ्यम् । वर्षः । अम्ब । तोर्यम् । कृषीः । स्वः । वितित्रम् । जल्यम् । द्वानाः । स्वः । वितित्रम् । जल्यम् । द्वानाः । स्वः । वितित्रम् । स्वः । वितित्रम् । त्रित्रम् । द्वानाः । वितित्रम् । जलम् । जल्यम् । द्वानाः । स्वः । वितित्रम् । स्वः । स्वः । वितित्रम् । स्वः । वितित्रम् । स्वः । स्वः । वितित्रम् । स्वः । स्वः । वितित्रम् । स्वः । स्व

अवनेयः । गुँच्याः । साः । सीराः । सीत्याः । पुन्वः । धुनेयः । कृतानाः । स्वयाः । स्वयाः । स्वर्तः । स्वर्तः । स्वर्तः । स्वर्तः । अणीः । अणीः । अणीः । स्वर्तः । द्वर्षः । द्वर्यः । द्वर्षः । द्वर्षः । द्वर्यः । द्वर्यः । द्वर्यः । द्वर

- 9. स्वर्णकम् M 1, M 2, M 3, W 1, -5 W 2, W 3, 表 可 3, 表; BK 2.
- R. स्मृतीकं । स्मृतीकम् । सतीकं । सतीनं BK 2, M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, स. सतीकम् is given by Devarāja
- 3. **1130** M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- S. 5 M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- 4. निरम् M 2.
- ६. हेमा. ख.
- . स्वर्गाः, M 3, W 1; सर्जाः BK 2.
- c. अभ्यम् BK 2.
- त्यम् is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, त.
- १०. तुरीटम् M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; त्रिपीटम् BK 2.
- ११. गुक्तम् च.
- 12. Mar is added after and by BK 2, M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, H.

- १३. इद्रमि ... कस्यः 🔀 : [इद्रमि ...नामानि ]
- १४. यहुन: क and Dev. बच्चा: is also given by Devaraja as another reading.
- १५. नसन्ता: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- १६. बस्ब: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, स्तावर्थ: is given by Devaraja, as another reading of वर्ध: on the authority of माधव, 'ह्दं नाम माधवः स्तावर्थ हत्यपदत्'। He says that Skanda Svami does not state the words नदीनाम "अत्र स्कन्द्र्स्वामिना नदीनामेति नोक्तम् । वाष्यः BK 2.
- ૧૭. સદર્ય. W 2.
- 14. बार्बस: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, ग. BK 2.
- 98. अवत्य: M 2, M 3, W 1, W 3, BK 2; अर्थत्य: W 2; रेवत्य: is given by Devarāja, as another reading of स्ववन्ता:

भास्त्रेत्यः । अजिराः । मातरः । नैद्य इति नैदीनाम् [ नद्य इति सप्तत्रिशन-दीनामानि ] ॥ १३ ॥

अत्यः । हैयः । अवी । वाजी । सप्तिः । विद्वः । दुधिकाः । दुधि-क्रावां । एतेग्वः । एतेशः । पुदः । दुर्गिहः । अाब्रेश्वयसः । ताक्ष्यः । आशुः । ब्रधः । अरुषः । मार्ववेतः । क्ष्ययथयः । स्येनासः । सुपर्णाः । प्तकाः । नरः । हार्पाणाम् । हंसासः । अश्वा इत्यथानाम् [ अश्वा इति पद्विश्वतिरथनामानि ] ॥ १४ ॥

हरी इन्द्रेख । रोहिंतोऽग्नेः । हिर्ति आदित्यस्य । रासंभावश्विनीः । अजाः पूष्णः । पृषेत्यो मुरुतीम् । अर्रुण्यो गार्व उँपसीम् । स्यावाः सिनितः । विश्वरूपा बहुस्पतेः । नियुतो वायोरिति [ दैश ] आदिष्टोपयोजनानि ॥१५॥

भ्राजेते । भ्रार्थते । भ्रार्थिते । दीद्यति । शोचिति । मन्देते । भन्देते । भन्देते । रोचेते । ज्येगेतिते । दोतिते । द्यमदिति [ ऐकादश ] ज्वलित-कर्माणः ॥ १६ ॥

<sup>9.</sup> नद्य इति नदीनां X; [नद्य $\cdots$ नामानि] Y.

२. नदीनाम BK 2.

३. हेत्य: BK 2.

<sup>8.</sup> एतग्वा Dev.

प्र. मा:इचरव: ग; Devarāja gives मंइचरव: as a different reading; and मंइचतु as a reading of Mādhava. मांइचरव: M 2, M 3, BK 2; मांइचरव: Roth.

इ. ड्यथ्य: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.

७. स्येनासः ख.

८. चार्याणां M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.

९. अश्वा $\cdots$ अश्वानाम् X ; [अश्वा $\cdots$ नामानि] Y.

१०. उष्म: Dev. and Skanda Svāmī and इ.

<sup>99.</sup> Omitted by X.

<sup>9</sup>२. भ्छाशयते M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2; भ्छाशते 'ग'; भ्छाशयति is given by Devarāja as a different reading.

१३. द्योतते । उयोतते । Deva. and क. छन्दाते is given as a variant for ज्योतते by Devarāja.

१४. एकादश is omitted by X.

जुमत् । कुल्मुलीकिनेम् । जुङ्खणाभवेन् । मुल्मुलाभवेन् । अर्चिः । शोचिः । तर्पः । तेर्जः । हर्रः । हैणिः । श्रृङ्काणि श्रृङ्काणीति ज्वलतः [श्रुङ्काणीत्येकादश ज्वलतो नामधेयानि ] ॥ १७ ॥

## इति निघण्टौ प्रथमोऽध्यायः।

[ गौहेंगाम्बरं स्वः खेदय आताः क्यावी विभावरी वस्तोरद्रिः श्लोकोणीं वनयोत्यो हरी इन्द्रस्य आजते जमदिति सप्तदश ] M 1, M 4, C 1, C 2, C 3, C 4, S, W 4,

## अथ द्वितीयोऽध्यायः।

अर्पः । अर्पः । दंसः । वेर्पः । वेर्पः । विद्वी । ब्रुतम् । कवरम् । कुरुणम् । क्षत्रम् । कर्रणानि । करासि । करिकत् । कर्रन्ती । वेंकत् । केर्रन्ती । वेंकत् । केर्र्वे । कर्त्वे । कृत्वी । धीः । श्रची । श्रमी । शिमी । शक्तिः । शिर्वेपमिति कर्मणः [शिल्पमिति पद्विश्वतिः कर्मनामानि ] ॥ १ ॥

तुक् । तोकम् । तैनैयः । तोकमं । तकमं । शेषः । अप्तः । गर्यः । जाः । अपत्यम् । येँहुः । सूनुः । नगीत् । प्रजा । विजिनित्यपत्यस्य [ वीर्जै - मिति पश्चदशापत्यनामानि ] ॥ २ ॥

- १. पयः च.
- र. घृणि: Dev. and क; हुणि: ग; हुणि: is also given by Devarāja as a different reading, on the authority of Skanda Svāmī.
- २. श्रङ्गाणि  $\cdots$  ज्वलतः X; [श्रङ्गाणि  $\cdots$  नामधेयानि ] Y.
- ४. भुङ्गाणि. च.
- ५. वेश: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; ग, च, BK 2.
- ६. विष्टी. च.
- करणम् M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2; it is placed after .कतुः by Devarāja.
- ८. ज्ञास M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2; ज्ञानमं च.

- ९. करन्ति M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; ग.
- चक्रतु: is given by Devarāja, as a different reading. He attributes the reading चक्रेत्यम् to Mādhava अस्य स्थाने चक्रेत्यमिति माधवीये दृष्टमिति.
- ११. कर्तुम्. M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- १२. शिल्पमिति कर्मणः X; [शिल्पम $\cdots$  नामानि] Y.
- 93. तनयं BK 2, M 2, M 3, W 1, W 2, W 3.
- १४. जहु: BK 2.
- 94. बीजम् M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; ख.
- 1६. वीजिमत्यपत्यस्य X; [वीजिमि $^{\circ}$ ...... नामानि ] Y.

मेनुष्याः । नरः । धेवाः । जन्तवेः । विश्वः । श्वितयेः । कृष्ट्यः । चर्षणयः । नैद्धंतः । इरेयः । मयीः । मत्यीः । मतीः । वाताः । तुर्वेशाः । द्रुद्यवेः । आयुर्वः । यदेवः । अनेवः । पूरवेः । जर्गतः । तुस्थुवेः । पश्च-जनाः । विवर्सन्तः । पृतना इति मनुष्याणाम् [ पृतना इति पश्चविंशतिर्मनु-**प्यनामानि ] । १३ ती** ह राम्बाहरी किएक आता महाई अन्न रेड्डावर्गिक ]

अायती । च्यवीना । अभीश्री । अभवाना । विनक्कसौ । गर्भसी । कुरुको । बाहू । भुँरिजौ । क्षिपस्ती । शकरी । भैरित्रे इति बाहोः [ अरित्रे 🌬 इति द्वादश बाहुनामानि ]।। ४।।

अग्रुवं: । अंग्व्यंः । क्षिपं: । त्रिकाः । क्यीः । रुक्तनाः । धीतर्यः । अयर्थः । विर्पः । कक्ष्याः । अवनयः । 'हुरितः । स्वसारः । जामयः । सनीमगः । योक्राणि । योजनानि । धुरः । शाखाः । अभीश्रवः । " तय इत्यक्तुलीनाम् [ गैंभस्तय इति द्वाविशतिरक्तुलिनामानि ]।। ५ ॥

# उँभासि । वेति । वेनित । वैसित । वाञ्छति

- 9. मनुष्याः । नराः । नरः । M 2, M 3,
- R. STAT: is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2 and W 3.
- रेजनहपा: MA2, M/3, W/1: W 2: 1 3; a BK 2 merell yd north si rem . .
- v. siga: M'I, saga: n. acomille
- ५ प्रतना ... मनुष्याणान्, X. प्रतना .... नामानि ] Y.
- 4. 418 M 2, M 9, W 1; M 1, W 4.
- o. भूरिजी. M 3.
- c. farant is given by Devaraja, as another reading-धिपतीति पाडान्तर-
- ९. भरित्रे ...बाह्वोः 🗓 । भरित्रे .. नामानि ] YET TO A WE WE WERE THE STATE OF
- १०. विश्वा: is added after अण्डय: by 'ग'.
- ११. विश: । क्षिप: । Dev. 🚯 🏥 🏥

- १२. निश: BK 2, M 2, M 3, W 1, W 2, - W 1, W 2, W 3, BK 2.
  - १३. अथर्या: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, ग. अथर्गन: is given by Devaraja, as another reading-अथर्यव इति पाठो बहुषु दृष्ट इति.
  - 18. रोहित: is added after हरित: by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
  - १५. दीधितय स्वाम् अर्थाः विभक्तयः ... ्नामानि रे Y: / अकार जीवार औ
  - १६. गभस्तयः is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3. e all my . S.

सुहस्त्याः and सञ्जतः are given by Devarāja, as different readings.

- 10. अववेति is added after उठमसि by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2. In tented
- १८. वेशति is given by Devaraja as another/reading.
- 99. वेष्टि. R and 3.

वनोति । जुर्षते । हैंपैति । औं चंके । डैशिक् । मन्यते । छँन्त्संत् । चाकनंत् । चकुमानः । कनंति । कानिपदिति [अष्टादेश] कान्ति-कर्माणः ॥ ६ ॥

अन्धः । बार्जः । पर्यः । श्रेर्वः । पृक्षः । पितुः । क्षुतः । सिनैम् । अर्वः । क्षुं । धेंगुसिः । इर्ग । इर्ग । इर्पम् । ऊर्क् । रसः । ख्रधा । धेंकिः । क्षेष्यं । नेर्मः । सुसम् । नर्मः । आर्युः । सूनृतां । ब्रेंबे । वर्चः । किंगुलालमि - त्यन्नस्य । [कीुलालम् । यर्थे इत्यष्टाविंशतिरन्ननामानि ] ॥ ७ ॥

आ वयति । भर्वति । वैभित्ति । वेति । वेवेष्टि । अविष्यन् । वैप्तिति । भ्रास्थः । बुब्धाम् । हैयतीत्यत्तिकर्माणः । [हरतीति दशात्ति-कर्माणः ] ॥ ८ ॥

ओर्जः । पौर्जः । श्रवः । त्वः । सरः । त्वेक्षः । श्रेधः । वार्धः । नृम्णम् । तिनिषी । श्रुष्मम् । श्रुष्णम् । दक्षः । विन्छ । च्योतम् । श्रुषम् । सर्दः । यर्दः ।

- १. ईयर्ति is added after हर्यति by ख.
- २. अचके. ख; is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3.
- **३. उज्ञत्** M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- **४. इांसनत्** M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- 4. Omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3.
- **E.** qin: is added after ain: by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- o. May: is given by Devarāja, as another reading, on the authority of Skanda Svāmī; say: is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- ८. Devarāja reads वय: and gives सुत: as another reading; सुतं M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; BK 2.
- ९. सीनम् गः
- 10. श्रुत् M 2, M 3, W 1, W 2, W 3;. BF 2; श्रुमन् ग.

- 99. धासि M 2, M 3, BK 2.
- १२. अर्क: is omitted by Devarāja and क. वय: is added after अर्क: in BK 2.
- १३. क्षद्मः ख.
- 98. नेस M 2, M 3, BK 2.
- 94. ब्रह्म: M 2.
- १६. कीलाल॰.....॰ख. X; [यश...... नामानि ] Y.
- ৭৩. ব্যা: is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3.
- १८. बिभिते BK 2.
- ५९. वषति । बभिस । भस्थः । BK 2.
- २०. ह्रयतीत्यत्तिकर्माणः  $X_i$ [ह्रस्ती...कर्माणः]  $Y_i$
- বার: Devarāja. বার: is given by him as another reading on the authority of Skanda Swāmī.
- २२. तक्ष: X, BK 2.
- २३. शद्धां. BK 2.
- २४. वीख W 1, W 2, W 3.

वर्षः । नभैः । वृजनम् । इद्रे । मुज्मनौ । पौंखानि । धूर्णेसिः । द्रविणय् । खुन्द्रासेः । र्राम्बरमिति बलख [ शम्बरमित्यष्टाविंशतिर्वेलनामानि ] ॥ ९ ॥

म्घम् । रेक्णः । रिक्थम् । वेदः । वरिवः । श्रात्रम् । र्त्तम् । र्रिवः । श्रात्रम् । र्वाः । श्रात्रम् । भगः । मीळेंहुम् । गैयः । द्युंसम् । हुन्द्रियम् । वर्त्त । रावः । रावः । भोर्जनम् । तर्ना । र्वृन्गम् । वेन्धुः । मेथा । यर्थः । न्रात्ती । द्विणम् । रैतः । वृेत्रम् । कैतिमित धनस्य [ वृतमित्यष्टाविद्यतिरेव धननामानि ] ॥ १० ॥

अश्यो । जुला । जुलियो । अही । मुही । अदितिः । इका । जगती । र्थेकरीति गवाम् [ शकरीति नव गोनामानि ] ॥ ११ ॥

रेळेते । हेळेते । भामेते । भूँणीयते । आँणाति । और्षति । दोधित । बुनुष्पति । कम्पेते । भोजत इति [देश ] क्रध्यतिकर्माणः ॥ १२ ॥

हेळं: । हरं: । हॅिंगिः । त्यर्जः । भामः । एहं: । हेर्रः । तपुर्वी । जूर्णिः । मुन्युः । व्यथिरिति क्रोधस [व्यथितिरित्येकादश क्रोधनामानि] ॥ १३ ॥

- 9. विद X, BK 2.
- २. मयमना BK 2.
- रे. धर्णसि घ. इ. and Devarāja.
- ४. शम्बरमिति बरुस्य X; [शम्बर..... नामानि ] Y.
- ५. मीळ्हमू क.
- ξ. বুফ is added after πα: by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; π.
- ७. नुम्णम् । धुन्नम् । इंद्रियम् । BK 2.
- ८. It is placed after गय: by X, BK2.
- 9. ary M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- 90. ज्ञाव: W 1, W 2, BK 2, W 3, M 2, M 3.
- 11. विसम् M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2; Devarāja does not accept

- it:—अन्न स्कन्दस्वामिना वृत्रं धननामेति ब्याख्यातःवात् केषुचित् कोशेषु दृश्यमा-नम्पि विचमिति न पठनीयमितिः
- १२. ऋतमिति धनस्य X [वृतमि॰...नामाति] Y.
- १३. अहितिः ङ.
- १४. शकरीति गवां X, [शकरीति...नामानि] Y.
- १५. हणीयते. Dev.
- 98. is omitted by M 3.
- 99. is omitted by X.
- १८. वृणि: Dev. Skanda Svāmī reads हुणि:, which is doubted by Devarāja.
- १९. बर: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3. BK 2
- २०. व्यथि:...०स्य X. [ब्यथि॰...नामानि] Y.

वर्तते । अयते । लोटेते । लोटेते । खन्दते । कसति । सपैति । स्येमिति । स्ववति । संसते । अवति । श्रोतिति । ध्वेसिति । वेनित । माष्टि । भरण्यति । श्रवति । कालयति । पेलयति । कण्टति । पिखति । विखति । मिस्यंति । प्रवंते । प्रवंते । च्यवंते । कवंते । गवंते । अदिति । नक्षंति । सक्षंति । मयक्षंति । सचिति । ऋच्छंति । तुरीयति । चतंति । अत्ति । गाति । इयक्षति । सर्थति । त्सरेति । रहिति । यत्ते । अमिति । भ्रजीत । रैजीत । रैजीत । क्षियेति । भ्रमीत । मिनाति । ऋणोति । ऋणोति । स्वरंति । सिसंति । विषिष्टि । योषिष्टि । रिणाति । रीयंते । रेजिति । दध्यति । दभोति । युध्यति । धन्वति । अर्थेषेति । आर्येति । 'डीयते । तकति । दीयति । ईपति । फणति । हनति । अर्देति । मर्देति । सर्धेते । नसते । हर्येति । इनिति। ईते । ईंड्रेति । जयति । श्वात्रीति । गन्ति । आ गनीगन्ति । जङ्गन्ति । जिन्बति। जसीत । गर्मति । ध्रति । ध्राति । ध्रयति । वहते । रथर्यति । जेहेते । ध्वःकति । क्षुम्पति । ध्साति । वाति । याति । हपति । द्राति । द्रळिति । एजीत । जर्मति । जर्मति । वश्चति । अनिति । पर्वते । हन्ति । सेधित । अर्गन । अर्जगन । जिर्भिति । पतिति । इन्वति । द्रमति । द्रवति । वेति । हैंथेन्तात । एति । जगाँयात । अँग्रुशुरिति द्वाविंशशतं गतिकर्माणः ॥ १४॥

<sup>1.</sup> Not explained by Devaraja.

२. द्वते is repeated by M 1.

रे. मिनोति is given by Dev., as another reading.

**४. बेशिष्टि ख. ग. च, W 2; बेपिष्टि** Roth. & Bh.

५. योशिष्टि ख.

<sup>4.</sup> 来可信 W 2.

७. नेदति ग.

<sup>4.</sup> दझोति ग. C. D. F.

९. युध्यते ग.

३०. अरुष्यति is give by Devaraja, as another reading: द्वित्रयो: प्रदेशयो: अरुष्यतिर्गतिकर्मेत्यपि । उभयथा दृष्ट- मिष बहुषु प्रदेशेषु दर्शनात् अरुपतीति पाठो युक्तः।

११. सीयते. क and Devaraja. डीयते is given as a variant by Dev.

१२. ईङ्कयति M 1.

१३. जगाति. ग. C. D F.

१४. रथर्यति is placed after as well as before जेहते by M 1.

१५. जायति. ग. C. D. F.

१६. Devarāja gives जगित as another reading, on the authority of Skanda Svāmi.

१७. हन्तात् Dev. हयन्तात् is also given by Devarāja as another reading.

१८. जगायात् Roth.

१९. अयथु: Dev.

See. 14 according to the shorter recension is as follows:-

वर्तते । अयते । लोटते । लोटते । स्पन्दति । कसति । सपैति । स्यमति । स्रवति । संसति । श्रोति । ध्वंसति । वेनति । मार्ष्टि । अरण्यति । अवति । कालयति । पेलयति । कण्टति । पिस्यति । विस्यति । मिस्यति । प्रवते । प्रवते । च्यवते । कवते । गवते । अवते । श्रोदति । सक्षति । इय-क्षति । मियक्षति । सचति । अचति । ऋच्छति । त्रीयति । त्सरति । अति। पति । चैति । स्थति । रहित । भ्रमति । भ्रजति । रजति । लजि । क्षियति । क्षिणोति । ऋण्वति । सिसर्ति । वेषिष्टि । योषिष्टि । रिणाति । ऋणति । इयति । रीयते । नेदति । नख्यति । दध्यति । दध्नोति । ब्रध्यते । धन्वति । अर्र्षति । अलर्यति । डीयते । तकति । दीयते । ईपति । कणनि । संस्नृति । सिस्नृति । धवति । धावति । हैम्मृति । ह्यति । ईर्ते । जैयति । श्वात्रति । गन्ति । गनीगन्ति । जगन्ति । जगति । जगति । गमति । मिनति । प्रति । प्राति । प्रयति । ध्रुवति । वल्गुयति । अथर्यति । ईहते । जे हैं ति । वदति । राति । रूल्हति । एजति । वञ्चति । पःकेंति । व्व:-र्किति । श्रुम्पति । प्साति । वाति । याति । जायति । पतयति । पवते । इन्ति । सेधति । अगन् । अजगन् । आगनीगन्ति । गाति । जिगाति । इन्वति । त्रजति । द्वैवति । द्वम्मति । वेति । हैयन्ता । जैगायात् । अयु-धरिति गतिकर्माणः ॥ १४ ॥

<sup>3.</sup> वतति W 2; सचित W 1.

२. रिण्वति W J.

रे. वेशिष्ट । योशिष्ट । Roth & Bhad.

४. ऋणाति W 1, W 3, M 2, M, 3, BK 2, Roth & Bhad.

५. रिणाति BK 2.

६. युध्यते is omitted by M 2.

७. अर्धति M 2; अरिरिर्धति BK 2.

૮. અ**ਲર્પતિ W** 2.

९. सम्रति । Bhad.

१०. हम्पति । Bhad.

<sup>11.</sup> जयति BK 2.

<sup>12.</sup> जेहते। Roth & Bhad.

<sup>13.</sup> पदकति BK 2.

१४. प्वय्कृति BK 2.

१५. आझीगन्ति W 2.

१६. दूवित । Roth & Bhad.

१७. हंयन्ता W 3. हयन्तात् । Roth & Bhad.

<sup>1</sup>८. जगयात M 2.

नु । मुक्षु । द्ववत् । ओपम् । जीताः । जूणिः । श्रूर्ताः । श्रूष्यनासः । श्रीभम् । तृषुँ । तूर्यम् । तूर्णिः । अजिरम् । भुरण्यः । र्यु । आग्रु । श्रीयः । तृर्वेजानः । तुज्यमीनासः । अजीः । सीचीवित् । ध्रुणत् । ताजत् । त्राणिः । वीतरंहा इति क्षिप्रस्य [वातरंहा इति पिइंशितः क्षिप्रस्व नामानि ] ॥ १५ ॥

र्तिं कित् । अँगुसात् । अम्बरम् । र्तुंर्वशै । अस्तमीके । आके । उपाके । अँवीके । अन्तमानाम् । अयमे । उँपम इत्यन्तिकस्य [ उपम इत्येकादशान्तिक-नामानि ] ॥ १६ ॥

रणः । विर्वाक् । विर्वादः । नद्तुः । भरे । आकृत्दे । आह्वे । आजाे । पृत्नाज्यम् । अभीके । समीके । मुमुसत्यम् । नेमधितां । सङ्काः । समितिः । समनम् । मीळहे । प्रतनाः । स्पृधेः । मुधेः । पृतेस । समत्स् । सेंमुर्ये । समर्गे । स्प्योहे । समिथे । सेंक्ये । सङ्के । संयुगे । सेंङ्कथे । सेंक्क्ये । व्हे । वृत्रत्ये । पृक्षे । अगुणे । देंरेसातो । वार्जसातो । समनीके । खर्थे।

- १. जिराः ख.
- २. जूचना: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, ग; BK 2; जूचनसाः सः जूचनाशः च.
- 3. asy BK 2.
- **४.** तोचम् M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, म, BK 2.
- ५. तूर्णि ख. ग.
- ६. ज्ञू: ता; ज्ञु: BK 2.
- o. आशु: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, ग. ख. ₹
- ে স্লায়ুবিল্ M 2, স্লায়ুবিল্ M 3, BK 2, স্লায়ুবিল্ W 1, W 2; স্লায়ুবিল্ W 3.
- ५. त्तुजानासः M 2, M 3 W 1, W 2, W 3, BK 2.
- ९० त्तुजित्. M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2. तृतुजानः S'iva.
- 99. साचीवत् M 2, M 3, W 1, W 2, W 3.
- 92. gan M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.

- १३. वात $\cdots$ क्षिप्रस्य X; [वात $\cdots$ नामानि] Y.
- १४. तलित् ख. ग. च.
- १५. आसा X, BK 2.
- १६. तुर्वशः च.
- १७. अर्वाकः च.
- १८. उपम $\cdots$ कस्य X; [ उपम $\cdots$ नामानि ] Y.
- গৎ. বিজাद: is omitted by M 2, M 3, নহন্य: । বিঘাহন । BK 2.
- २०. नेमधिति: X; BK 2.
- २१. पृत्सुधः 🗓
- 22. is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, B K 2.
- २३. संमोहे M 1, Roth.
- २४. संखे क and Devarāja.
- २५. समर्थे, M 2, M 3, W 1, W 2, W 3. BK 2.
- γε. is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- २७. प्रधने is added before श्रूरसाती by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.

खर्जे । पौंखे । महाधुने । वार्जे । अंज्मे । सब । संयत् । संवते इति संग्रामस्य [ संवत इति षद्चत्वारिंशत्सङ्घामनामानि ] ॥ १७ ॥

इन्विति । नैश्विति । आक्षाणः । आनिद् । आष्टे । आपानः । अर्थत् । नर्शत् । आनुशे । अश्वत इति [दर्शं ] न्याप्तिकर्माणः ।। १८ ।।

दुश्रोति । श्रयंति । ध्वरंति । धूर्वति । वृणक्ति । वृथति । कृ्ष्वति । कृ्ष्वति । कृ्ष्वति । कृ्ष्वति । यातयंति । स्कृ्तति । श्रेसिति । नैमेते । अर्देयति । स्तृ्णाति । स्रोह्यति । यातयंति । स्फुरति । स्फुलति । निर्वपन्तु । अर्वतिरति । विर्यातः । आतिरत् । तिळित् । अष्तिष्डल । द्रुणाति । र्रेमेणाति । श्रृणाति । श्रुशाति । तृष्टिह । ताळिह । निर्वाशते । निर्वहियति । मिनौति । भिनौति । धूमतीति वधकर्माणः [धमतीति वयक्तिश्वद्यकर्माणः ] ।। १९ ।।

दियुँतँ । नेमिः । हेतिः । नर्मः । प्रविः । र्मृकः । वर्धः । वर्जः । अर्कः । क्रत्सः । कुलिशः । तुँद्धाः । तिगैमः । मेनिः । खिधितिः । सार्यकः । पैरैश्चरिति वज्रस्य [परश्चरित्यष्टादश वज्जनामानि ] ॥ २० ॥

- 9. अयमन् । स्वयमन् । समीथे । सङ्गथे । संयत: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- २. संवत ... ग्रामस्य X; [संवत ... नामानि] y.
- इ. ननक्षे M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, ग. BK 2.
- 9. ang: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- 4. आनशे comes before अशत् in M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- §. is omitted by X.
- v. अथित is added after अथित by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- c. कुणित X, BK 2.
- ९. श्रसति. X.
- ९०. नभति. M 3, W 1, W 2, W 3, ग; BK 2; नभति M 2.
- अर्दति । मर्दति । स्रोहति । याचिति । <sup>M</sup> 2,
   M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2

- ५२. शन्नाति। मिनाति। M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- 92. त्रिणेह्नि (तृणेह्नि M 2) ताह्नि । नि तोशयति । M 2, M 3, W 2, W 3, BK 2.
- 18. omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- १५. जूर्वति is added after मिनोति by M 2, M 3 W 1, W 2, W 3, BK 2.
- १६. धमतीति...कर्माणः X; [धमतीति... कर्माणः] y.
- 90. विद्युत् BK 2.
- १८. वज्रः । स्कः । वृकः । वधः । अस्कः । कुल्सः । मेनिः । कुलिकः । तुः । तिग्मः । स्वधितिः । M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- १९. नुज: Devarāja.
- २०. तिग्मम् Dev.
- २१. नेमि: BK 2.
- २२. पर्श्यः वज्रस्य X; [पर्श्यः नामानि ] fः

हरज्यति । पत्यते । क्षेत्रीत । राजतीति [चैत्वार] ऐश्वर्यकर्माणः॥२१॥ राष्ट्री । अर्थः । नियुत्वीने । ईन इन इतीश्वरस्य [ इन इन इति चल्वारीश्वरनामानि ] ॥ २२ ॥

## इति निघण्टौ द्वितीयोऽध्यायः।

Y adds the following:-

अपस्तुङ्मजुष्या आयत्ययुवी वश्न्यन्थ आवयत्योजो मधमझ्या रेळते हेळो वर्तते जु तळिऱ्रण इन्वति दश्नोति दिद्युदिरज्यति राष्ट्रीति द्वाविद्यतिः ॥

इति निघण्टौ द्वितीयोऽध्यायः समाप्तः।

## अथ तृतीयोऽध्यायः।

जुरु । तुनि । पुरु । भूरि । शर्थत् । विश्वम् । परी मा । व्यानिशः । श्वतम् । सहस्रम् । सिल्लिम् । कुनिदिति नहोः [ कुनिदिति द्वादश नहु-नामानि ] ॥ १ ॥

ऋँइत् । ह्यः । निर्धेष्तः । मायुकः । प्रतिष्ठा । कृँधे । वृत्रकः । दुँअम् । अर्भेकः । क्षुँछकः । अन्यकानित हस्तरः [अन्य इत्येकादश हस्तर-नामानि ] ॥ २ ॥

- 9. क्षियति. ग, BK 2.
- 2. omitted by X.
- 3. पति: is given as a Variant by Dev.
- **४. इन इन...**ब्रस्य X; [इन इन...नामा-
- ५. विश्वम् and प्रीणसा are not explained by Devarāja.
- ६. परोगसा Roth.
- ७. व्यानशिशतम् । BK 2.
- c. सिरं X, BK 2.
- %. कुविदिति बहोः X, [कुविदि ...नामानि ]

- 90. दिहं BK 2; ऋहत्. च.
- 19. त्यम: is added after निघृद्य: by BK 2, M 2; M 3, W 3 ग; and त्रियम: by W 1, W 2.
- १२. कृधुक: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; कृथुक: BK 2.
- 93. दहरक: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- 29. omitted by BK 2. M 2, M 3, W 1, W 2, W 3.
- १५. अल्पकमिति ह्रस्वस्य X; [अल्प... नामानि] y.

मैहत् । ब्रुधः । ऋषैः । बृँहत् । उँश्वितः । त्वसैः । त्विषः । मृहिषः । अभ्वैः । ऋभुक्षाः । जुक्षा । विह्रीयाः । युद्धः । व्वविद्धियं । विवे-श्वसे । अम्भूणः । माहिनः । गुभीरः । कुँकुहः । रुभूक्षः । वैद्विश्वित । वैद्विश्वित । वैद्विश्वित । वैद्विश्वित पञ्चविद्यति । वैद्विश्वित पञ्चविद्यति । वैद्विश्वित । विद्विश्वित । विद्वित । विद्वित । विद्वित । विद्वित । विद्वित । विद्वित ।

गर्यः । कुर्दरः । गैंतिः । हुम्थेम् । अस्तिम् । पुँस्त्यंम् । दुरोणे । नैिक्रम् । दुरोः । स्वसंराणि । अमा । दमे । कुत्तिः । 'योनिः । सैंब । शर्-णम् । वर्र्त्रथम् । छुर्दिः । छुदिः । छाया । बैंमे । अज्मेति गृहाणाम् [अज्मेति द्वाविंशतिर्गृहनामानि ] ॥ ४ ॥

ड्रेरेंज्यति । विधेमे । सप्यिति । नम्स्यति । दुवस्यति । ऋभोति । कृष्णदि । ऋज्ञति । सेंपैति । विवासतीति [देश ] परिचरणकर्माणः ॥ ५ ॥

<sup>1. 45:</sup> X, BK 2.

र. ऋथ: BK 2.

३. उक्ष: X; BK 2.

<sup>8.</sup> महिष: । अस्य: come after उक्षित: in M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.

५. ववश्रथा. BK 2.

६. गभीर:। माहिन:। M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.

७. ककुहस्तिना X; BK 2.

c. भरत: BK 2.

९. ब्राधम् BK 2, X.

<sup>90.</sup> विरप्सी. BK 2.

<sup>19.</sup> अद्भत: BK 2; X.

<sup>12.</sup> बहिंद्र: BK 2; X.

<sup>9</sup>३. बर्हिंबीति महतः X; [बर्हियदि...॰मानि] y.

<sup>18.</sup> गर्भ: M 1.

<sup>94.</sup> नीरं M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.

१६. अस्त्यम् M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; is added after अस्तम् in BK 2.

<sup>19.</sup> नीजम् is omitted by M 2, M 3. BK 2, W 1, W 2, W 3.

१८. योनि S, W 4.

१९. शर्भ X, BK 2.

२०. वर्म. X; BK 2.

२१. अज्मेति गृहाणाम् Xः [ अज्मेतिः जामा- नि ]  $\mathbf{y}$ 

२२. इरध्यति M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.

२३. शवति M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.

२४. द्श is omitted by X.

शिम्बाता । शतरा । शार्तपन्ता । शिल्गुः । हैयुम्कम् । शेवैधम् । मर्यः । सुग्म्थम् । सुदिनीम् । शूषम् । शुनम् । शेपमम् । भेषजम् । जला-षम् । स्थोनम् । श्रुंस्नम् । शेर्वम् । शिवम् । श्रुंम्। कैदिति सुखस्य [किमिति विश्वतिः सुखनामानि ] ।। ६ ।।

निर्णिक् । वृत्रिः । वर्षः । वर्षः । अपितः । अप्तः । प्र्यः । अप्तः । अप्तः । प्र्यः । अप्तः । अप्तः । प्र्यः । अप्तः । क्र्यंनम् । मेंक्त् । अर्जुनम् । ताम्रम् । अरूपम् । व्यव्यमिति रूपस्य [ शिल्पमिति पोडश रूपनामानि ] ॥ ७ ॥

असेर्मी । अनेमी । अनेद्यः । अनिव्यः । अनिमशस्त्यः । उँक्थ्यः । सुनी्थः । पार्कः । वामः । वैधनमिति प्रशस्यस्य [ वयुनमिति दश प्रशस्यना-मानि] ॥ ८ ॥

केंद्वैः । केर्तः । चेर्तः । चित्तम् । ऋतुः । अर्तुः । धीः । शचीं । माया । वयुर्नम् । अभिरूयेति प्रज्ञायाः [अभिरूयेत्वेकादश प्रज्ञानामानि ] ॥ ९ ॥

- 9. शिल्पु M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; शर्म क. and Devarāja.
- २. शेवृधम् X, BK 2.
- ३. स्यूम। कम्। X, BK 2.
- 8. सहिनम् BK 2.
- ५. शं BK 2, X.
- ξ. 張東東 is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; BK 2.
- ७. ज्ञास्यम् M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- ८. कदिति सुखस्य X; [कमिति...नामानि] Y,
- 8. ag: is added after ag: by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- 96. च्यु M 1, M 4, C 1, C 2, C 3, C 4, S, W 4; बच्दा: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; BK 2.
- 99. omitted by X; BK 2.

- १२. प्सर: क. and Dev.
- 9३. शब्यमितिरूपस्य X; [शिल्पमिति..... नामानि ] Y.
- १४. असेमा: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; BK 2, and S'iva, Sāma.
- १५. अनेमा is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2; अनेमा: S'iva, Sāma.
- १६. अनिद्य: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- १७. अनभिशस्तिः । अनवद्यः । M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- १८. उत्क्य: M 3, W 2, W 3; उत्क्रया: M 2, उद्भय W 1.
- २०. केत: । केतु: । X; BK 2,
- २१. अभि॰...प्रज्ञाया: X; [अभि॰...नामानि] Y.

वद । श्रत् । सुत्रा । श्रेद्धा । इत्था । ऋतमिति सत्यस्य [ऋतमिति पट् सत्यनायानि ] ॥ १० ॥

86

चिनैयंत् । चाकनंत् । अर्चक्ष्म । चष्टे । वि चष्टे । विचर्पणिः । विश्वचर्पणिः । अवचाकशदिति [अष्टौ ] पश्यतिकर्माणः ॥ ११ ॥

हिर्कम् । तुर्कम् । सुर्कम् । आहिर्कम् । आर्काम् । निर्काः । मार्किः । निर्काम् । आद्वतिमत्वामिश्राणि [ आकृतिमिति नवोत्तराणि पदानि सर्वपद-समाम्रानाय ] ॥ १२ ॥

इदिमिन । इदं यंथा । अग्निर्न ये । चृतुरिश्विद्दंगानात् । बाुक्षणा त्रंत-चाुरिर्णः । वृक्षस्य नु ते पुरुद्दृत प्याः । जार आ मर्गम् । मेपो भूतो देशि यन्नयः । तेद्रृपः । तर्द्वणेः । तद्वत् । तथैत्युपमाः ॥ १३ ॥

अचिति । गायति । रेभेति । स्तोभेति । गूर्धयति । गूँगाति । अरेते । द्विंगेते । नेदैति । पुच्छति । रिहति । धमेति । कृपायति । कृपण्यति । पूँन-स्यति । पूँनायते । वृँचग्यति । मन्देते । भैन्देते । छन्देति । छुँद्यते । श्राम-मानः । रे्ड्रियंति । रे्ड्रियंति । र्यंति । स्तौति । सौति । रौति । नौति । मनित । पुणायति । पणेते । सपेति । पुप्रभैः । यहयति । वाजयति । पुजयति । मन्यते । भैदैति । रसंति । स्वरेति । वेनेति । मन्द्रयते । जन्पतीति चतुश्रत्वा-रिशद्चितिकर्माणः ॥ १४ ॥ According to the other recension the list of words from भन्दने onward is the following:—

१. इत्था। अद्धा। X; BK 2.

- ३. चिक्यम् । चन । चाक्ष्म । M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; BK 2.
- 2. is omitted by X.
- ५ सकम् । नकम् । X; BK 2.
- 6. आहिकम् is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- अाकीम् । नकीस् । नकिः । साकीम् ।
   साकिः । M 2, M 3, W 1, W 2,
   W 3, BK 2.
- ८. आकृतमित्यामिश्राणि X; [आकृत-मिति .....समान्नाय] Y.
- ९. तडुप: M 3.
- ९०. सृणति BK 2.

- 99. जरति X, BK 2.
- १२. हयति X, BK 2.
- 13. रिहति । धमति । नद्ति । पृछति । कृपा । X; BK 2.
- १४. पणस्यति. X; BK 2.
- ८५. प्रायते M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, Roth.
- १६. क्रुपणयति ! पणस्यति । पणायते । वल्गु-यन्ति ! BK 2.
- १७. सन्दर्श is omitted by W 1, W 2, W 3, BK 2.
- १८. छद्यति. X; छद्येति. BK 2.
- १९. रजयति । रज्जयति । M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- २०. जरयति Deva.
- २१. पिवृक्षाः ग. C. D. F.
- २२. मंदति M 1, C 4, S, W 4,

२. ऋतमि...सत्यस्य X; [ऋतमि॰.....ना-मानि ] Y.

(भन्दते । भणित । भँणायते । स्विपिति । पिपृँक्षाः । मह्यति । वाजयित । पूजयित । स्वदित । मदित । रसित । वेनित । कल्पते । जल्पति । मन्त्रयते । वन्दत इत्यर्चितिकर्माणः ॥ १४ ॥ ) М 2, М 3 W 1, W 2, W 3.

विष्रेः । विष्रेः । गृत्सेः । धीरेः । वेनः । वेधाः । कर्षः । ऋधंः । नवेदाः । केंविः । मृनिषि । मृन्धाता । विधाता । विषः । मृनिश्चित् । विप्राय्वेः । अंकिनिपः । उिश्वेरः । कीस्तासेः । अंद्वातयेः । मृत्येरः । मृत्येरः । मेंविष्येः । मेंधाविन इति मेधाविनाम् विशेषत इति चतुर्विशतिर्मेधा-विनामानि ] ॥ १५ ॥

रेभः । जिरिता । का्रुः । नैंदः । स्तिष्धः । की्रिः । गौः । स्रूरिः । नादः । छन्दंः । स्तुप् । कुदः । क्रपण्युरिति त्रयोदश स्तोतृनामानि (रेभः । जिरिता । कारुः । कीरिः । ताग्रः । स्रूरिः । रुद्रः । नदः । नादः । छन्दः । स्तुत् । गौः । क्रपण्युरिति स्तोतृणांर्म् ) ॥ १६ ॥

युज्ञः । बेनः । अँध्वरः । मेर्घः । बिद्रथः । नीर्यः । सर्वनम् । होत्रा । हिष्टः । देवताता । मुखः । विष्णुः । इन्दुः । युजापितः । धैर्म इति यज्ञस्य । [ धर्म इति पश्चद्र यज्ञनामानि ] ।। १७ ॥

- 9. पणायते Roth.
- र. पियुक्षा: BK 2.
- ३. मेघ: X; BK 2.
- ४. ऋपु: BK 2.
- ५. कवि M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- ६. मनीपि: Bib. Ind.
- ७. विप: is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, विधाता and विप: omitted by BK 2.
- c. विपन्यु: X, BK 2.
- ९. आकेनिप: । केनिप: । X, BK 2.
- 10. अत्वातय: M 1; अञ्चातय: BK 2.

- ११. मनुष्याः ग.
- १२. मेधाविन.....०नाम् X.
- १३. [वाघत ..... नामानि ] Y.
- 98. नाद: M 1.
- १५. तामु: ग. C. D. F.
- 98. Words within brackets are the text of the shorter recension.
- ९७. मेघ: । नायी । अध्वर: । विद्ध: । M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- १८. नायी M 2, 'M 3, W 1, W 2, W 3; नारी ग.
- 99. धर्म...यज्ञस्य X; [धर्म....नामानि] Y.

भेरताः । कुरवेः । वाघतेः । वृक्तविर्धिः । यतस्रुचः । मुरुतेः । सेवार्धः । देवैयव इत्यृत्तिजाम् [ देवयव इत्यष्टाद्यत्विङ्वामानि ] ।। १८ ॥

ईमंहे । यामि । मन्महे । दुँद्धि । श्विष्य । पूँधि । मिमििंहै । मिमीृहि । रिरिंहि । रिरीृहि । पीपेरत् । युन्तारंः । युन्धि । हुपुध्यति । मदेमहि । मनौमहे । मायत इति [ सप्तदश ] याश्वाकर्माणः ।। १९ ।।

दाति । दार्श्वति । दासंति । राति । रासंति । पृृंणक्षि । पृंणाति । शिक्षंति । तुंक्षंति । मंहत इति [देशे ] दानकर्माणः ॥ २० ॥

परि स्त्रैव । पर्वस्व । अभ्यर्ष । आशिष इति [ चैंत्नारः ] अध्येषणा-कर्माणः ॥ २१ ॥

खापिति सस्तीति द्रौ खापितिकर्माणौ ॥ २२ ॥

कूँपैः । कैंतिः । कैंतैः । वृत्रः । काटः । खातः । अवृतः । कैंकिविः । सूर्दः । उत्सः । केंकेंक्यदात् । केंग्रोतरात् । कुश्यः । केवेट इति क्रपस्य [केवट इति चतुर्दश क्रपनामानि ] ॥ २३ ॥

- १. भारताः क. and Devarāja.
- र. सबाध: is placed after वृक्तवहिंप: by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- ३. देवयव...०जाम् X; [देवयव.....ना-मानि] Y.
- 8. दक्षि. M 1; दिश्व M 2, M 3, W 1, W 3; दिश्व W 2.
- प. पृथ्धि M 1.
- रिरीहि । भिमीहि । रिरिहि । मिमिहि । BK 2.
- ७. यन्ति M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; BK 2.
- ८. सन्तद्श omitted by X.
- **९. प्रणक्ति** M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- 90. बृहचित is added after पृणाति by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2. श्रीणाति BK 2.

- 11. तुआति is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, BK 2, W 3.
- १२. दश is omitted by X.
- १३. परिश्रव. ख.
- १४. चत्वार: omitted by X.
- 94. नज: M 2, M 3, W 2, W 3; नज: W 1; नज: BK 2. काट: is placed after नज: by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- १६. कारु: M 2; कानु: W 3.
- १७. खात: । अवट: । अवत: । M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- 9c. 陈宿 M 2; 卖宿 M 3, W 1, W 2, W 3; 卖q: is placed after 陈宿 in M 3, W 1, W 2, W 3, after 卖宿. BK 2.
- १९. ऋशदात् W 1; रिङ्यदात् M 3.
- २०. कारोतर: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3.
- २१. केवट...कूपस्य X; [केवट.....नामानि ] Y.

तृँषुः । तेकां । रिभ्वां । रिषुः । रिकां । रिहायाः । तायुः । तस्करः । वृन्पुः । हुर्रिक्वत् । मुपीवान् । मुहिम्छुचः । अधरांसः । वैक इति स्तेनस्य [ वृक इति चतुर्दशैव स्तेननामानि ] ॥ २४ ॥

निण्यम् । सँस्वः । सुनुतः । हिर्रुकः । प्रतीच्यंम् । अपीच्यमिति [पॅद्] निर्णातान्तर्हितनामधेयानि ॥ २५ ॥

आके । पुराके । पुराचैः । आरे । परावत इति दूरस्य [परावत इति पश्च दूरनामानि ] ॥ २६ ॥

युत्रम् । मुदिर्वः । प्रवंयाः । सनेमि । पूर्व्यम् । अहायेति पुराणस्य [अहायेति पद पुराणनामानि ] ॥ २७ ॥

नर्वम् । नृत्वम् । नृत्वनम् । नर्व्यम् । इदा । ईदानीमिति नवस्य [इदानीमिति पळेव नवनामानि ] ।। २८ ॥

श्रुपिते । अभीके । दुश्रम् । अर्भुकम् । तिरः । सतः । त्वः । नेर्मः । कैक्षाः । स्तिभः । वैद्यीभिः । उपजिहिका । ऊर्दरम् । कृदरम् । रम्भः । पिनाकम् । मेनां । शाः । शेर्पः । वैतसः । अया । एना । सिर्पक्ते । सर्चते । भैर्यसते । रेजैते इति दिशः [रेजते इति पिद्वशतिर्दिश उत्तराणि नामानि ] ।। २९ ।।

<sup>9.</sup> fag: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.

२. रिपु: । तक्वा । तृक्वा । रिक्वा । रिह्ना । M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.

३. वृक,.....स्तेनस्य X; [वृक.....नामानि] Y.

४. सस्त: BK 2.

<sup>4.</sup> qz is omitted by X.

६. परावत......दूरस्य X; [परावत...... नामानि] Y.

७. अह्नायेति.....पुराणस्य X; [अह्नायेति... नामानि ] Y.

८. इदानीमिति नवस्य  $X_i$  [ इदानी..... नामानि ] Y.

९ ऋक्षा BK 2.

१०. स्त्रीमि: BK 2.

११. सिपिक M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.

१२. नंसते ग

१३. रेजते...हिश: X; [रेजते...नामानि ] Y.

र्वुषे । पुरंन्धी । धिपणे । रोदंसी । श्रोणी । अम्मसी । नभसी। राजसी । सदंसी । सर्वनी । चृतवंती । चृद्धुले । गुभीरे । गुम्भीरे । अंगुण्यौ । चुम्बी । पृथ्वी । अदिती । अही । दूरे अन्ते । अपारे अपारे इति चावापृथिव्योः [ अपारे अपारे इति चतुर्विश्वविद्यार्वापृथिव्योः वीनामधेयानि ] ॥ ३० ॥

#### इति निघण्टौ तृतीयोऽध्यायः।

M 1, M 4, C 1, C 2, C 3, C 3, S, W 4 added the following summary:—

उच्येहन्महदूगय इरज्यति शिम्बाता निर्णिगस्नेमा केतुर्वेद् चिक्यद्धिक-मिदमिवार्चति वित्रो रेभो यज्ञो भरता ईमहे दाति परि स्रव खपिति कूपस्ट-पुर्निण्यमाके प्रसन्नवम् प्रपित्वे खधे त्रिंशत् ॥

#### इति निघण्टौ तृतीयोऽध्यायः समाप्तः।

# अथ चतुर्थोऽध्यायः।

जहा । निधा । शिर्तामं । मेहैंनां । देंमूनाः । मूँपेः । 'हैंबिरेण' । कुरुतनं । जेंठरे । तिर्तेउ । शिष्रे । मध्या । मन्दू । ईर्मान्तासः । कार्यमानः । लोधम् । शीरम् । बिद्धधे । हुपदे । तुर्ग्वनि । नंसन्ते । नेंसन्त । आहुनसेः ।

- 3. सबे. M 2, M 3, W 1, W 2, W 3.
- र. रोधसी is added after रोदसी by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- ३. नमसी is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- ओण्यौ। नप्त्रयौ। चक्रयौ। पारुयौं। M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; BK 2.
   Ms. म has नप्त्रौ.
- ५. पृथ्वी। बृहती। दूरे अन्ते। अपारे etc. M 2, M 3, W 1, W 2, W 3.
- ६. दूरे । अन्ते । M 3; दूरे ध्वी. BK 2, अन्ते । क. यः
- ७. अपारे.....०पृथिच्योः X [अपारे..... नामधेयानि ] Y.

- ८. ॰द्यादापृथिक्यो नीमः M 1.
- ९. शिताम । निधा । BK 2.
- १०. मेहना: BK 2.
- १६ दमुनाः ग.
- १२. मूशः च.
- 93. gfqv: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- १४. जठरम् ख. ग.
- 1'त. नसत: X & Y, BK 2, Roth. नसंनत S'iva and Sāma. The authority of the Mss. of both recensions has been discarded for this particular word because Yāska, a much older authority than all the Mss. put together, reads नसन्त.

अबसत् । इष्मिणीः । वाहीः । परितंबस्या । सुविते । दर्यते । न्सित् । न्दी । दानने । अर्थापस्य । शिशीति । सुतुँकीः । सुप्रायणः । अप्रीयवः । च्यवैनः । रजीः । हरिः । जुहुरे । व्यन्तीः । क्राणाः । वाशी । विर्धुणः । जामिः । पिता । श्र्योः । अदितिः । पुरिरे । जसिरः । जरंते । मन्दिने । गौः । गातुः । दंसर्यः । तूताव । चर्यसे । विर्युते । ऋर्थक् । अस्याः । अस्य [अस्येति द्विषष्टिः पदानि ] ॥ १ ॥

सित्तम् । वाहिष्ठः । दूतः । वाव्यानः । वार्यम् । अन्धः । अत्वद्वन्ती । वनुष्यिते । तेर्ष्यिते । मन्दनीः । आहृनः । नदः । सोमो अक्षाः ।
श्वात्रम् । ऊतिः । हार्समाने । पुर्मिः । ससम् । द्विता । त्राः । वराहः ।
स्वस्राणि । य्याः । अकः । प्विः । वेर्षः । धन्वं । सिनीम् । हृत्या ।
सर्वा । चित् । अा । युम्नम् । प्वित्रम् । तोदः । स्रञ्चाः । शिपिविष्टः ।
विष्णुः । आर्ष्टणिः । पृथुज्जयाः । अध्यप्रम् । काणुका । अधिगुः । आर्षुतः ।
आपान्तमन्यः । देन्या । उर्वशीं । वयुनम् । वार्जपस्त्यम् । वार्जपन्ध्यम् ।
शैद्यम् । गर्थिते । कौर्याणः । तौर्याणः । अहंयाणः । हर्रयाणः । आरितः ।
हेन्दी । निष्पृपी । तृणीयम् । शुम्पम् । निचुम्पुणः । पदिम् । पादः । वर्षः ।
जोषवाकम् । कर्तः । श्वशी । समस्य । कर्टस्य । चर्षणिः । यम्वः । केर्पयः ।
तृतुमाक्षे । असंत्रम् । काष्ट्रस्य । वीरिटे । अच्छे । पारे । हुर्मे । सिनुम् ।
पन्म । पनाम् सिणः [ स्रणिरिति चतुष्तरम्भवीतिः पदानि ] ।। २ ।।

- ३. परितक्या गः
- २. जूच is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- ३. सलक: BK 2.
- ४. च्यवान: a variant given by yāska.
- ५. ऋाणां BK 2.
- ६. जामि W 1.
- ७. प्रिति BK 2.
- c. आंखा W 3.
- ९. अस्य X; [अस्येति...पदानि ] Y.
- १०. द्त: is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- ११. अह: ख.
- १२. तरुष्यते. क.
- 12. agr. M 3.
- १४. सितम् क.

- 14. आधुम्नम् । M 3.
- १६. अथयुम् M 3. १७. आंगृष्ट: । BK 2.
- १८. अपान्तमन्यु: M 1.
- १९. इयसा च.
- २०. गन्ध्यम्. ग.
- २१. गध्यति M 2, W 1, W 2, BK 2. गध्यति: M 3, W 3.
- २२. हर्याण: is omitted by Roth.
- २३. बन्दिन: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- २४. नि:पपी M 1, W 1; निस्पपी BK 2.
- २५. काकुटम् M 3.
- २६. ई W 1.
- २७. सी. W 1.
- २८. सृणि: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3; [स्रिजि.....पदानि ] Y.

.आञ्चक्षणिः । आञ्चाभ्यः । काशिः । कुर्णारम् । अलातणः । सल-लूकम् । कृत्पयम् । विसुद्देः । वीरुधंः । नक्षदामम् । अस्क्रेघोयः नि्राम्भाः । वृबद्वेनथम् । ऋदूदर्रः । ऋदूपे । पुलुकार्मः । असिन्वती । कपना । भार्ऋजीकः । रुजानाः । जणिः । ओमना । उपलप्रक्षिणीं । उपित । प्रॅंकलवित । अभ्यर्धयज्वा । ईक्षे । क्षोणस्य । असे । पार्थः । सवीमनि । सुप्रथाः । विद्रथानि । श्रायन्तः । आद्यीः । अजीगः । अमूरः । शशमानः । देवी देवाच्या कृपा । विजामातः । ओमासः । सोमानम् । अनुवायम् । किमीदिने । अमेवान् । अमीवा । दुरितम् । अप्वां । अमितिः । श्रुष्टी । पुर्रन्धिः । रुश्तंत् । रिशार्दसः । सुद्रत्रः । सुविद्रत्रः । आनपक् । तर्वणि: । गिर्विणसे । असूर्त्ते सूर्त्ते । अम्यंक् । याद्दरिमन् । जारयायि । अग्रिया । चर्नः । पचता । शुरुधंः । अमिनः । जैंज्झतीः । अप्र-तिष्कृतै: । शैंशिर्यदान: । सप्रः । सुँशिप्रः । शिंप्रे । रंस्रे । द्विवही: । अकः । उराणः । स्तियानाम् । स्तिर्पाः । जबारु । जरूथम् । कुलिशः । तुझः । बर्हणीं । ततन्त्रष्टिम् । इलीबिर्यः । कियेधाः । सृप्तिः । विष्पितः । तुरीपम् । रास्पिनः । ऋँज्ञतिः । ऋँजुनीती । प्रतद्वेस् । हिनोते । चोष्क्यमाणः चोक्कृयते । सुमत् । दिविष्टिषु । दृतः । जिन्वति । अमेत्रः । ऋचीषमः । अनेर्शरातिम् । अनुर्वा । असामि । गर्व्दया । जळ्हंवः । बर्कुरः । बेकनाटीन् ।

<sup>9.</sup> आञ्चञ्चक्षणिः W 1.

२. विस्नधः W 1.

३. भाऋर्जीत्क: W 1.

४. प्रकलवीत् W 1.

५. आजीग: W 1.

६. देवो देवाच्या। कृपा। ख. ग. च.

७. अम: BK 2, M 2, M 3, W 2, W 3; अय: W 1.

८. अपने Dev ; अञ्चा BK 2.

<sup>9.</sup> शिर्वणा: Y & Sama.

<sup>90.</sup> जज्ञसती: M 2, W 2; जञ्जती: M 3.

११. अप्रतिष्कृत: BK 2.

१२. The third section comes to an end after शाश्यादान: in M 2, M 3, W 1, W 2, W 3.

१३. सशिग: W 1.

<sup>98.</sup> omitted by C 3 & S.

<sup>95.</sup> सिपं BK 2. जवार 1 BK 2.

१६. बहुणा: BK 2.

१७. ऋंजाता BK 2.

१८. ऋजुनीती is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.

अभिधेतन । अंहुरः । बृतः । वाताप्यम् । चाकन् । रथ्येति । असंक्राम् । आध्वः । अनवज्ञवः । सदान्वे । शिरिन्बिटः । पराश्वरः । क्रिविर्दती । करूलती । दनः । शरार्थः । इदंयः । कीकटेषु । बुन्दः । वृन्दम् । किः । उल्बेम् । क्रिवीसम्बीसम् [क्रवीसम्बीसमिति त्रैयस्विशच्छतं पदानि] ॥ ई ॥

# इति निघण्टौ चतुर्थोऽध्यायः।

M 1, M 4, C 1, C 2, C 3, C 4, S, W 4 add the following summnary'.

# जहा सिसमाग्रग्रक्षणिस्रीणि । इति निघण्टौ चतुर्थोऽध्यायः समाप्तः ।

#### अथ पञ्चमोऽध्यायः।

अप्रि: । जातवेदाः । वैश्वानर [इति त्रीणि पदानि] ॥ १ ॥

द्विषोदाः । इध्मः । तन्नपति । नराशंसः । ईळः । बहिः । द्वारः । उपासानक्तां । दैव्या होतारा । तिस्रो देवीः । त्रष्टां । वनुस्पतिः । स्वाहा-कृतय [ इति त्रयोदशपदानि ] ॥ २ ॥

अर्थः । शुक्रनिः । मुण्ड्रकीः । अक्षाः । प्रावणिः । नैगुराशंसः । रथैः । दुन्दुभिः । इपुधिः । हुस्तुष्तः । अभीश्चीवः । धर्तुः । ज्या । इषुः । अर्थांजैनी । उल्लखेलम् । वृष्भः । दुष्यणः । पितुः । नर्धः । आर्थः । ओर्षधयः । रात्रिः । अर्थेग्ण्यानी । अर्थेदा । पृथ्विवी । अप्तां । अप्रायी । उल्लखेल्प्ससले ।

- असरथयंति is added before असकाम्
   by M 2; असकात् BK 2.
- र. शिरिक्बिट: is omitted by M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- रे. कृविदेति BK 2.
- ४. ऋबीसमृबीसम् X; [ऋबीस $\cdots$ पदानि] Y. ऋबीसमृबीसम् BK 2.
- ५. द्वात्रिशच्छतं C 3, S. Roth. Bhad; Sāma.

- वैश्वानरः । द्रविणोदाः etc, M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- ८. इल: क. ख. ग. BK 2.
- स्वाहाकृतयः ॥ १ ॥ М 2, М 3, W 1, W 2, W 3; ०कृतयः ॥ २ ॥ у.
- १०. नराशंस: M 1, M 4, C 1, C 2, C 4, S, W 4.
- ११. अश्वाजिन । उल्लुख्लं मुश्लं । BK 2.
- १२. अरण्यानि ग. च. अरंण्यानी M 2, M 3.
- १३. श्रद्धा। पृथिवी। M 3.

हुविर्घाने । द्यार्वापृथिवी । विषीदछुतुदी । आर्ती । युनासीरी । देवी जोष्ट्री । देवी ऊर्जाहुती [ इंति पदत्रिंशत पदानि ] ॥ ३ ॥

वायुः । वर्रुणः । रुद्रः । इन्द्रेः । पुर्जन्येः । बृह्स्पितिः । ब्रह्मणु-स्पितिः । क्षेत्रे<u>स्य</u> पितिः । वास्तोष्पितिः । वास्त्वस्पितिः । अपां नपितः । यमः । पित्रः । कः । सर्रस्तान् । विश्वकर्मा । ताक्ष्यैः । मुन्युः । दुधिकाः । सुविता । स्रष्टां । वार्तः । अप्रिः । वेनः । अस्रीनीतिः । ऋतः । इन्द्रेः । प्रजापितिः । अहिः । अहिं वुक्रयः । सुपूर्णः । पुँक्तरवा [इति द्वात्रिंशत् पदानि ] ॥ ४ ॥

श्येनः । सोर्मः । चन्द्रमाः । मृत्युः । विश्वानरः । धाता । विधाता । मृत्तः । रुदाः । ऋभवः । अङ्गिरसः । पितरः । अर्थवीणः । सृगेवः । आह्मर्याः । अदितिः । सरमा । सरस्वती । वाक् । अर्चुमितः । राका । सिनीवाली । कुँहः । यमी । उवेशी । पृथिविः । इन्द्राणी । गौरी । गौः । धेनुः । अध्यो । पृथ्यो । खुस्तः । उपाः । इळा । रोदैसी [ इति पद्त्रिंशत् पदानि ] ॥ ५ ॥

अश्विनौ । उषाः । सूर्या । वृषाक्ष्याया । सूरण्यः । सष्टा । सुविता । भैंगेः । सूर्यः । पृषा । विष्णः । विश्वानरः । वर्षणः । केशी । केशिनः । वृषाकिषः । यमः । अज एकिषात् । पृथिवी । सुमुद्रः । अर्थवी । मर्जुः । दुध्यङ् । आदित्याः । सप्तऋषयः । देवाः । विश्वेदेवाः । साध्याः । वसेवः । वाजिनेः । देवपंत्रयो देवपत्रय [ इत्येकत्रिंशत् पदानि ] ॥ ६ ॥

#### इति निघण्टौ पश्चमोऽध्यायः।

M 1, M 4, C 1, C 2, C 3, C 4, S, W 4 add the following summary.

## अप्रिर्द्रविणोदा अश्वो वायुः श्येनोऽश्विनौ पद् । इति निघण्टौ पश्चमोऽध्यायः समाप्तः ।

- 3. द्यावापृथिदयी M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- र. विपादखुत्ज्ञी M 2, M 3, W 1, W 2, W 3, BK 2.
- 3. [-] is omitted by X, BK 2; n ₹ n X.
  n ₹ n Y.
- ४. पुरुरवा ॥ ३ ॥ X ; BK 2. पुरुरवा..... ॥ ४ ॥ Y.
- प. ऋषय: is added after भूगव: by X,

BK 2.

६. आह्या BK 2.

- ७. कुल्ह: С 3, कुह्र W 2, W 3, ग.
- ८. त adds इषा after उषा:; उषा BK 2. ९. रोदसी ॥ ४॥ X; रोदसी.....॥ ५॥ Y.
- १०. स्मा: BK 2.
- ११. दध्यङ । अथर्वा । मनः । Dev.
- १२. देवपत्यः ॥ ५ ॥ X; ०देवपत्य.....॥ ६ ॥ X,



#### श्रीयास्कम्रुनिविरचितं निरुक्तं पारभ्यते।

#### अथ प्रथमोऽध्यायः।

समाझार्थः समाझातैः । स व्याख्यातव्यः । तमिमं समाझार्यं निघण्टव इत्या-चक्षति । निघण्टवः कस्मात् । निगमौ इमे भवन्ति । छन्दोभ्यः समाहृत्यं समाहृत्यं समा-स्नाताः । ति निगन्तव एव सन्तो निगमनौन्निघण्टव उच्यन्त इत्यौपमन्यवः । अपि वा हननार्देव स्यः । समाहता भवन्ति । यहा समाहृता भवन्ति ।

तद् यानि चत्वारि पद्जातानि नामाख्याते चोपसर्गनिपाताश्च तानीमानि भवन्ति । तत्रैतक्षामाख्यातयोर्छक्षणं प्रदिशन्ति । भाषत्रधानमाख्यातम् । सत्त्वप्रधानानि

or 'a traditional list'; of. VPR. viii. i:

अधातो वर्णसमाञ्चायं व्याख्यास्यामः । TPR. i. 1. अथ वर्णसमाञ्चायः । अनुवाकानुकमणी 1. 6:

पदाक्षरसमाम्रायं छन्दस्येव प्रतिष्टितम्।

Durga: समाङ्पूर्वस्य झातेरभ्यासा-र्थं स्य कर्मणि कारके समाझाय: । समभ्य-स्यते मर्थादयायमिति समाझाय: । of. also त्रिभाज्यरत्न on TPR. i. 1.

2. cf. Sāyaņa, Int. to RV. p. 21:

तत् व्याख्यानं च समाम्रायः समाम्रात इत्यारभ्य तत्यास्तत्यास्ताद्गाव्यमनुभवत्यः नुभवतीत्यतेद्वादशभिरध्यायेर्यास्को नि-मेन्मे। तद्गि निरुक्तमित्युच्यते।

3. Durga explains the term in the following way:

निश्चयेनाधिकं वा निगूढार्था एते परि-ज्ञाताः सन्तो मत्रार्थान् गमयन्ति ज्ञाप-यान्ति ततो निगमसंज्ञा इमे भवन्ति ।

e. Roth adopted the variant समाहत्य or the principle lectio difficilior pection set. This reading was adopted on the evidence of a single Ms. unsupported by any other. Roth was rather hasty in doing so and later on he rectified this mistake. All the Mss. that I have collated and Durga read

- ч. Аннаі Ано ВК 1.
- इ. •हवातो BK 1.
- v. cf. RPR. 12. 5: 699:

नामास्यातमुपसर्गो निपातश्चःवार्याहुः पद्भातानि शब्दाः।

APR: i. 1: चतुर्णी पदजातानां नामा-ख्यातोषसर्गनिपातानां संध्यपद्यो गुणी प्रातिज्ञम् ।

VPR. 8. 52: तचतुर्धा नामाख्याती-

KAS.' II. 10: 28. p. 72: वर्ण-संघातः पदम्। तघतुर्विधम्। नामाख्यातो-पसर्गनिपाताश्चेति ।,

PMbh. i. 1. 1: p. 3: चस्वारि पदजा-तानि । नामाख्यातोपसर्गनिपाताश्च ।

SDS. p. 140: नजु नामाख्यातभेदेन पदद्वेविध्यप्रतीतेः कथं चातुर्विध्यमुक्तः मिति चेन्मैवं प्रकारान्तरस्य प्रसिद्धत्वात्। तदुक्तं प्रकीर्णके। द्विधा केश्चित् पदं भिन्नं चतुर्धा पंचधापि वा। अपोद्धत्येव वाक्येभ्यः प्रकृतिप्रत्यवादिवदिति॥ नामानि । तद् यत्रोभे भावप्रधाने भवतः पूर्वापरीभूतं भावमाख्यातेनाचंप्रे । वजति पचतीति । उपक्रमप्रभृत्यपवैर्गपर्यन्तं मूर्तं सत्त्वभूतं सत्त्वनामभिः । वज्या पक्ति-रिति । अद् इति सत्त्वानामुपदेशैः । गौरश्वः पुरुषो हस्तीति ॥ भवतीति भावस्य । आस्ते दोते वजति तिष्ठतीति ।

कर्मप्रवचनीयेन वै पंचमेन सह पदस्य पंचविधत्वमिति हेलराजो व्याख्यातवान्। कर्मप्रवचनीयास्तु.....उपसर्गेष्वेवान्तर्भव-न्तीत्यभिसन्धाय पदचातुर्विधं भाष्यकारे-णोक्तं युक्तमिति विवेक्तव्यम्।

Sāyaṇa, Int. to RV. p. 21: तत्र हि चरवारि पदजातानि नामाख्याते

चोपसर्गनिपाताश्च।

of. Dionysius of Halicarnassus: Literary Composition. Ch. iii, Robert's ed. p. 71. "Composition is.....a certain arrangement of the parts of speech...These were reckoned as three only by Theodects and Aristotle and the philosophers of those times, who regarded nouns, verbs, connectives as the primary parts of speech. Their successors, particularly the leaders of the stoic school, raised the number to four, separating the article from the connectives",

cf. Aristotle, Poetics 20, 1456 b Bywater's ed. p. 57: 'Diction viewed as a whole is made up of the following parts: the letter (or the ultimate element) the syllable, the conjunction, the article, the noun, the verb, the case, and the speech.

<. तत्रैतं नाम॰. BK 1.

9. of. RPR. 12. 5: 700-1, 707:

तम्माम येनोभिद्धाति सत्त्वं तद्राख्यातं येन भाषं स धातुः । फ्रियायाचकमाख्यातं ....स्वामिधायकं नाम ।

The following stanza is cited by the commentator on the APR, in the beginning of the 4th ch. J. A. O. S. Vol. 7, p. 591:

आख्यातं यश्क्रियावाचि नाम सन्वास्य-मुच्यते । निपाताश्चादय सर्वे उपसर्गास्तु प्रादयः॥ VPR. 8. 54-55:

क्रियावाचकमाख्यातमुपसर्गो विशेष-कृत् । सत्त्वाभिधायकं नामः निपाताः पादपूरणाः ॥

BD. ii. 121: भावप्रधानभाख्यातम् । KAS'. II. 10: 28. p. 72:

अविशिष्टलिङ्गमाख्यातं क्रियावाचि । तत्र नाम सत्त्वाभिधायि ।

JPM: 2. 1. 1: भावार्था. कर्मशब्दा-स्तेभ्यः क्रिया प्रतीयते । एष सर्थो विधीयते।

SDS. p. 144: भाववचनी भातुरिति। ..... क्रियावचनो भातुरिति।

of. Plato, the Cratylus; Jowett: Dialogues of Plato p. i. 3(8-9):

'Name is not a musical or pictorial imitation.....b it it is expression of the essence of each thing in letters and syllables'.

of. Aristotle, Poetics 2.0. 1456 b 10 Bywater', ed. p. 58: 'A noun or name is a composite significant sound not involving the idea of time, with parts which have no significance by themselves in it.... A verb is a composite significant sound involving the idea of time, with parts which have no significance by themselves in it. Whereas the word man' or 'white' does not imply when, 'walks' and 'has walked' involve in a ddition to the idea of walking that' of time present or time past'.

- २. आच६ BK 1.
- ३. ॰पवर्भपर्यन्तमहर्त्तं BK 1.
- 8. पंकितिति BK. I.
- 4. The 1st section confes to an end in Mss. of the shorter recolusion.
- ६. इति is omitted by U.

इन्द्रियानेत्यं वचनमौदुम्बरायाः॥ १॥

तत्र चतुर्द्वं नोपपद्यते । अँगुगपदुत्पचानां वा शब्दानामितरेतरोपदेशः । शास्त्र-कृतो योगैश्च । व्याप्तिम्त्वाचु शब्दस्याणीयस्त्वाच शब्देन संज्ञाकरणं व्यवहारार्थं लोके । तेषां मनुष्यवद् देवतामिधानम् । पुरुषविद्यानित्यत्वात् कर्मसंपत्तिर्मन्त्रो वेर्दे ।

पद्माविकारा भवन्तौति वार्ष्यायणिः । जायते शस्ति विपरिणमते वर्धते अपशी-यते विनर्यंतीति । जायत इति पूर्वभावस्यादिमाच । नापरभावमाचे हे न प्रति-षेधति । अस्तीत्युत्पन्नस्य सत्त्वस्यावधारणम् । विपरिणमत इत्यप्रच्यवमानस्य तत्त्वाद् विकारम् । वर्धते इति स्वाङ्गाभ्युचयम् । सांयौगिकानां वार्थानाम् । वर्धते विजयेनेति वा । वर्धते शरीरेणेति वा । अपशीयत इत्येतेनैव व्याख्यातः प्रतिलोमम् विनर्यतीत्यपरभावस्यादिमाच हे । न पूर्वभावमाच हे न प्रतिषेधति ॥ २ ॥

अतोऽन्ये भावविकारा प्रतेषामेव विकारा भवन्तीति ह साहै । ते यथावचन-मभ्यूहितन्योः ।

न निर्वद्धा उपसर्गा अर्थान्निराहुरिति शाकटायनः। नामाख्यातयोस्तु कर्मो-पसंयोगद्योतका भैवन्ति। उच्चावचाः पदार्था भवन्तीति गौर्ग्यः। तद् य एषु पदार्थः प्राहुरिमे तं नामाख्यातयोरर्थविकरणर्मुं।

श्री इत्यर्वागर्थे। प्र परा इत्येतस्य प्रातिलोम्यम्। अभि इत्याभिमुख्यम्। प्रति इत्येतस्य प्रातिलोम्यम्। अति सु इत्यभिपूजितार्थे। निर् दुर् इत्येतयोः प्रातिलोम्यम्। नि अव इति विनिम्नहार्थीयाँ। उद् इत्येतयोः प्रातिलोम्यम्। सम् इत्येकीभावम्। वि अप इत्येतस्य प्रातिलोम्यम्। अनु इति सादृश्यापरभावम्। अपि इति

- १. नित्यं is omitted in BK.
- २. Durga gives युग्पत् as a variant.
- ३. ॰त्पंजानां BK.
- ४. श्मितरोतरो BK.
- ५. ॰कृतोपयोगश्च A.
- ६. शब्दायणीमत्वाच BK.
- ७. ॰ित्यात् W. 2.
- c. Here ends the second section in BK.
- o. cf. BD. ii. 121; PMbh. i. 3. 1.
   p. i. 258.
- 19. आयष्टे BK.
- १२. द्रव्याप्र<sup>©</sup> BK.
- १३. ॰तीत्यपभाव॰ BK.
- १४. साह BK.

- 94. of. BD. ii. 122.
- १६. भवन्तीति G. cf. RP. 12. 6: 702; VP. 8. 54-55; KAS'. II. 10: 28. p. 72; PMbh. i. 3. 1. p. 256; ii. 1. 1. p. 365.
- 90. of. RP. 12. 5: 707.
- 9c. cf. BD. ii. 94. Here ends the 4th section in BK.
- 99. 317 317 BK.
- २०. विनिम्रहाथींयो M 1, C 2, C 3, C 6. of. SRV. I. 124. 11. p. i. 566: अत्रावशब्दो विनिम्रहाथींयो न्यवेति विनिम्रहाथींयो | इति यास्क्रेनोक्तत्वात्।
- २१. cf. SRV, I. 123. 7. p. i. 559 : अपेत्येतस्य प्रातिलोग्यं.....अभीत्याः भिमुख्यमिति यास्कः ।

संसर्गम् । उप इत्युपजनम् । परि इति सर्वतोभावम् । अधि इत्युपरिभावमैश्वर्यं वा । पैवमुचावचानर्थान्प्राहुः । त उपेक्षितव्याः ॥ ३ ॥

अथ निपाता उद्यावचेष्वर्थेषु निपतन्ति । अष्युपमार्थे । अपि कर्मोपसंग्रहार्थे । अपि पदपूरणैः । तेषामेते चत्वार उपमार्थे भवन्ति ।

इवेति भाषायां च । अन्वध्यायं च ।

अपिरिर्वं । इन्द्रं इवं । इति ।

नेति प्रतिषेधार्थीयो भाषायाम् । उभयमन्बध्यायम् ।

नेन्द्रं देवमंमसर्त ।

इति प्रतिषेधार्थीयः । पुरस्तादुपाचारस्तस्य यत्प्रतिषेधति ।

दुर्मदासो न सुरायाम् ।

इत्युपमार्थीयः । उपरिष्टादुपाचारस्तस्य येनोपमिमीते ।

चिदित्येषोऽनेककर्मा। आचार्यश्चिदिदं ब्र्यात्। इति पूजायाम् । [आचार्यकसात्रें] आचार्य आचारं, ब्राह्यैंति । आचिनोत्यर्थान् । आचिनोति बुद्धिमिति वैं। दिघिचित्। इत्युपैमार्थे । कुल्मौर्षाश्चिदाहर। इत्यविकुत्सिते । कुल्मार्थाः कुलेषु सीदिन्ति ।

- The sentence एवमु ... उपेक्षितब्याः is omitted by Durga.
- R. Here ends the 5th sec. of the 1st pada in BK.
- ३. of. SRV, I. 124, 12. p. i. 566: उच्चावचेष्वधेषु निपतन्तीति यास्केनी-क्तस्वात्।
- v. cf. BD. ii. 89; RP. 12, 8: 707; VP. 8, 55.
- ५. भवन्तीति R. भवन्ति is omitted by C 2, G, S. of. BD. ii. 91:

इव न चिन्नु चत्वार उपमार्था भवन्ति ते।

- ξ. RV. X. 84. 2; 106. 3.
- o, RV. X. 84. 5; 166. 2; 173. 2.
- e. of. BD. ii. 92.
- q. RV. X. 86. 1.
- 10. RV. VIII. 2. 12.

- ef. SRV. I. 8. 5; 124. 4. pp. i. 61,
   Here ends the 1st sec. of the 2nd pāda in BK.
- 37. Omitted in BK, C 4, C 5, Kn, M 3, M i, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3. and Durga.
- १३. of. PMbh. i. 1. 3. p. 38: आचार्याचारात् संज्ञासिद्धिः।
- १४. The whole sentence from आचार्य... वा is omitted by Durga.
- १५, cf. SRV. I, 169. 3. p. i. 737: चिदित्युपमार्थे। इति यास्केनोपमार्थस्यो-क्तत्वात्।
- १६. कुल्मासांश्चिद् BK.
- 30. Quoted by SRV, I. 129, 10. p. i, 588,
- १८. कुल्मासाः BK.
- १९. The sentence कुल्मायाः कुळेषु सीदन्ति is omitted by Durga.

चु इत्येषोऽनेककर्मा । इदं चु करिष्यति । इति हेत्वपदेशे । कथं चु करिष्यति । इत्यचुपृष्टे । नन्वेतदकौर्षीत् । इति च । अथाप्युपमार्थे भवति ।

# वृक्षस्य नु ते पुरुद्दत व्यौः।

वृक्षस्येव ते पुरुद्द्रत शाखाः । वर्याः शाखा वेतेः । वातायना भवँन्ति । शाखाः खशयाः । शकोतेर्वा ।

अथ यस्यागमादर्थपृथक्त्वमह विज्ञायते न त्वीदेशिकमिव विग्रहेण पृथक्त्वात् सं कमीपसंग्रहः।

चेति समुचयार्थ उभाभ्यां संप्रयुज्यते।

अहं च त्वं च वृत्रहर्ने । इति ।

एतसिन्नेवार्थे।

देवेभ्यंश्र पितृभ्य औ । इत्याकारः ।

वेति विचारणार्थे।

हैंन्ताहं पृथिवीमिमां नि द्धानीह वेह वैं। इति ।

अथापि समुचयार्थं भवति ॥ ४ ॥ वायुर्वा त्वा मनुर्वा ला । इति वि

अह इति च ह इति च विनिग्रहार्थीर्थां। पूर्वेण संप्रयुज्येते। अयम्हेदं करो-त्वयमिदभ् । इदं ह करिष्यतीदं ने करिष्यतीति।

- १. ०कार्ची: M i, M 3, BK.
- २. Quoted by SRV. I. 91. 3. p. i. 403: तदुक्तं यास्केन। अथाप्युपमार्थे भवति। वृक्षस्य ... वया:।

Here ends the 2nd section of the 2nd pada in BK.

- a. RV. VI. 24. 3.
- 8. The passage वया:...भवन्ति is quoted by SRV. I. 59. 1. p. i. 291.
- ५. वातायना भवन्ति is omitted by Durga.
- ६. शक्तोतेवी is omitted by Durga.
- ७. ॰ एथक्त्वमहमिति  ${
  m BK}$  ; ॰ एथक्त्वमिति ह  ${
  m A}, {
  m G}.$
- ८. चौद्देशिकम् BK.
- 9. T. W 1, W 2, M i, BK.

- १०. RV. VIII. 62. 11. The अ of आहं is clided after संप्रयुज्यते by the Mss. of the longer recension. The first i of iti is accented in the Mss. but as I have separated it from the Vedic quotation, I leave it unaccented.
- 99. Quoted by SRV. I. 48.16. p. i. 246.
- 92. RV. X. 16. 11.
- १३. of. BD. i. 56: प्रमादस्वेष हन्ताहं etc.
- 98. RV. X. 119. 9.
- 94. TS. 1. 7. 7:2; KS. 13. 14. Here ends the 3rd Section of the 2nd pada in BK.
- १६. विनिम्रहार्थीयो M 1, C2, C3, C6, BK.
- १७. इदम् is omitted by Roth.
- १८. जु M 2, M 3, W 1, W 2, C 4, C 5, BK.

अथाप्युकार एतसिन्नेवार्थ उत्तरेण। मृषेमे वदन्ति सत्यमु ते वदन्तीति। अथापि पदपूरणः।

#### इद्धुं। तदुं।

हीत्येपोऽनेककर्मा । इदं हि करिष्यति । इति हेत्वपदेशे । कथं हि करिष्यति । इत्यनुपृष्टे । कथं हि ब्याकरिष्यति । इत्यसुयायाम् ।

किलेति विद्यापकर्षे । एवं किलेति । अथापि द्व ननु इत्येताभ्यां संप्रयुज्यते-ऽनुपृष्टे । न किलेवम् । ननु किलेवम् ।

मेति प्रतिपेधे। मा कार्पाः। मा हार्पीरिति च।

खिल्विति च । खलु कृत्वा । खलु कृतम् । अथापि पद्पूरणः । एवं खलु तद् वभूवेति ।

शश्वदिति विचिकित्सार्थीयो भाषायाम् । शश्वदेवम् । इत्यनुषृष्टे । एवं शश्वत् । इत्यस्वयं पृष्टे ।

नृनमिति विचिकित्सार्थीयो भाषायाम् । उभयमन्वध्यायं विचिकित्सार्थीयश्च पदपूरणश्च ।

औगस्य इन्द्राय हिवर्निकप्य मरुद्भ्यः संप्रदित्सांचकार । स इन्द्र एत्य परिदेव-यांचके ॥ ५॥

# न नृनमित्त नो श्वः कल्राहेदु यद्द्धुतम् । अन्यस्य चित्तमि सैचरेण्यमुताधीतं विनंश्यति ॥

न नृतमस्ययत्तम् । नो एव श्वस्तनम् । अद्यासिन् चित्र । श्वरित्यहो नामधे-यम् । योतन इति सतः । श्व उपाशंसनीर्यः कालः । ह्यो हीनः कालः । कस्तद्वेद् यद्द्वतम् । कस्तद्वेद् यद्भूतम् । इदमपीतरदद्भुतमभूतिसयः । अन्यस्य चित्तम् । अभि-संचरेण्यमभिसंचारि । अन्यो नानेयः । चित्तं चेततेः । उताधीतं विनश्यतीति । [अप्याध्यातं विनश्यति ] आध्यातमभिषेतम् ।

अथापि पद्पूरणः ॥ ६ ॥

- 9. RV. IV. 51. 1.
- **२.** RV. I. 62, 6.
- इ. The passage अगस्य "चक्रे is quoted by SRV. I. 170. 1. p. i. 739; of. BD. iv. 48-50.
- 2. Here ends the 4th sec. of the 2nd pada. BK. of. BD. IV. 50-51.

- 4. R.V. I. 170. 1.
- ६. उपासंसनीय: BK.
- ७. ॰ भूतमिति वा. BK.
- ८. अण्याध्यातं विनइयति is omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, M i, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, and Durga.
- Here ends the 5th sec. of the 2nd pada. BK.

नृनं सा ते प्रति वरं जिर्वे दुंहीयदिन्द्र दक्षिणा मुघोनीं। शिक्षां स्रोतुभ्यो मार्ति धुग्भगों नो वृहद्वंदेम विद्यं सुवीरीः॥

सा ते प्रतिदुग्धां वरं जिरते। वरो वरियत्वयो भवति। जिरता गरिता। दक्षिणा मधोनी मघवती। मघिसिति धननामधेयम् । महितदानकर्मणः। दक्षिणा दक्षतेः समर्धयतिकर्मणः। व्युद्धं समर्धयतीति। अपि वा प्रदक्षिणागमनात्। दिश-मिप्रेत्य । दिग्यस्तप्रकृतिदिक्षिणो हस्तः। दक्षतेरुत्साहकर्मणः। दाशतेर्वा स्याद् दानकर्मणः। हस्तो हन्तेः। पाशुर्हनेने। देहि स्तोतृभ्यः कामान्। मास्मानिदद्दीः। मास्मानितहाय दाः। भगो नोऽस्तु। वृहद्धदेम स्वे वेदने। भगो भर्जतेः। वृहदिति महतो नामधेयम्। परिवृह्ळं भवित। वीरवन्तः कल्याणवीरा वा। वीरो वीरयत्य-मित्रान्। वेतेर्वा स्याद्दिकर्मणः वीरयतेर्वा।

सीमिति परिग्रहार्थायो वा पदपूरणो वा।

प्र सीमादित्यो अंग्रजंत्।

प्रास्जदिति वा। प्रास्जत् सर्वत इति वा।

वि सीमृतः सुरुची बेन अविः। इति च।

ध्यवृणोत् सर्वत आदित्यः । सुरुच आदित्यरदमयः । सुरोचनार्ते ।

अपि वा सीमेत्येतदनर्थकमुपयन्थमाददीत पंचमीकर्माणम् । सीमः सीमतः सीमौतो मर्यादातः । सीमा मर्यादा । विपीर्व्यिति देशाविति ।

त्व इति विनिग्रहार्थीयम् । सर्वनामानुदात्तम् । अर्धनामेत्येके ॥ ७ ॥

9. RV. II. 11. 21

ef. SRV. VIII. 10. 21. p. iii. 290 : उक्तं च यास्केन । अथापि पदपूरणः । जनं सा ते प्रति वरं जस्त्रि etc.

- २. प्रतिदुग्धं C 5.
- 3. cf. PMbh. VI. 1. 1. p. 16: मंहित-दीनकर्मा I. cf. SRV. I. 57. 1. p. i. 284: मंहित दीनकर्मा ।
- ४. ०प्रति BK.
- 4. cf. SRV. VI. 30. 2. p. ii: 770:

उक्तं यास्केन । हस्तो इन्तेः प्राञ्चईनने । cf. also SRV, IX, 79, 4, p. iii. 729:

हम्तो हन्तेरिति निरुक्तम् ।

६. भगो भजते: is omitted by Durga.

- ७. परिवृदं C 2, C 6, M 1, M 4, R 1, R 2, R 5, S 6, M 3, W 3.
- ८. ॰वीरो वा BK.
- ९. The passage दोरो...वा is quoted by SRV. X. 10. 2. p. IV. 21. of. also II. 11. 21. p. ii. 32:

वीरो ... वेंत्यंतं निरुक्तमनुसंधेयम्।

- 90. RV. II. 28. 4.
- AV. 4. 1. 1; 5. 6. 1; SV. 1. 321;
   VS. 13. 3.
- १२. सुरोचनाः G.
- १३. सीमामतो BK.
- 98. विसीच्यति W 1, Mi, C 4, BK.
- १५, cf. SRV. I. 113. 5, p. i. 498; यदाह त्व इति ... सर्वनामानुदात्तम् ।

28. Hero onds the 6th sec. of the 2nd pada in BK.

ऋचां त्वः पोर्पमास्ते पुणुष्वान्गायत्रं त्वो गायति शक्रीषु । व्यक्षा त्वो वदीत जातविद्यां युंबस्य मात्रां वि मिमीत उ त्वैः ॥

इन्यृत्विकर्मणां विनियोगमाच्छे । ऋचामेकः पोपमास्ते पुषुष्वान् । होता । ऋग-चैनी । गायत्रमेको गायति शकरीषु । उद्गाता । गायत्रं गायतेः स्तुतिकर्मणः । शकर्य ऋचः । शकोतेः !

तद् यदाभिर्वत्रमशकदन्तुं तच्छक्वरीणां शक्वरीत्वम् ।

इति विज्ञायते । ब्रह्मैको जाते जाते विद्यां वदित । ब्रह्मा । सर्वेविद्यः । सर्वे वेदिनुमर्हति । ब्रह्मा परिवृह्कः श्रुततः । ब्रह्म परिवृह्कं सर्वतः । यज्ञस्य मात्रां विमिमीत एकः । अध्वर्युः । अध्वर्युरध्वरयुः । अध्वरं युनक्ति । अध्वरस्य नेता । अध्वरं कामयत इति वां । अपि वाधीयाने युरुपवन्धः । अध्वर इति यज्ञनाम । ध्वरितिर्द्धंसाकर्मा । तत्प्रतिषेधः ।

निपात इत्येके। तत्कथमनुदात्तप्रकृति नाम स्यात्। दृष्ट्ययं तु भर्वति।

<u>उ</u>त त्वं सुख्ये स्थिरपीतमाहुः। इति द्वितीयायाम्।

<u>उ</u>तो त्वंसौ तुन्वं १ वि संस्रे । इति चतुर्थ्याम्।

अथापि प्रथमीवद्यवचे ॥ ८॥

अक्षण्यन्तः कर्णयन्तः सर्खायो मनोज्वेष्यसमा बभूवः । आद्यासं उपकुक्षासं उ त्वे हृदा ईव स्नात्वां उ त्वे देरेश्रे ॥

अक्षिमन्तः कर्णचन्तः [ सखार्यैः ] । अक्षि चैंग्रेः । अनक्तिरित्याग्रायणः । तसादेते व्यक्ततरे इव भवेतेः ।

इति ह विक्षायते । कर्णः कृन्ततेः । निकृत्तद्वारो भवति । ऋच्छतेरित्याग्रायणः । ऋच्छन्तीव से उदगन्तामें ।

- 9. RV. X. 71. 11.
- २. cf. SRV. X. 71. 11. p. IV. 223: ऋ चामेकः पोपमाले ... ऋगर्चनी। इत्यादि-निरुकानुसारेण।
- ₹, ef. KB. 23. 2; ef. AB. 5. 7. 3.
- v. The passage बहीको...मईति is quoted .y SRV. I. 162. 5. p. i. 685.
- प्रत्यात्वरः C 2, C 6, M 1, M 4, R 1, R 2, R 5, S, M 3, W 3.
- ξ. परिवृद्ध C 2, C 6, M 1, M 4, R 1, R 2, R 5, S, M 3, W 3.
- 2. Quoted by SRV. II. 14, 1, p. ii. 41; cf. also II. 1, 2, p. ii. 2,

- c. cf. BD. ii. 114.
- s. RV: X. 71. 5; cf. N. 1. 20.
- 90. RV. X. 71, 4; of. N. 1. 19.
- 99. ячино Кв.
- 92. RV. X. 71. 7.
- 13. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3 and S.
- 18. of. SRV. X. 71. 7. p. IV. 222: \*\* चप्टेरित्यादिकं निरुक्तमग्र द्रष्टव्यम् ।
- 34. The quotation is untraced.

इति ह विश्वायते । मनसां प्रजवेष्यसमा वभृतुः । आस्यद्रघा अपरे । उपकक्ष-द्रघा अपरे । आस्यमस्यतेः । आस्यन्दैत एनैद्रघमिति वा । द्रघ्नं द्रध्यतेः स्रवतिकर्मणः । दस्यतेर्वा स्यात् । विदस्ततरं भवति । प्रस्नेया हदा इवैके दैहिशरे । प्रस्नेया स्नानाहीः । हदो हादैतेः शब्दकर्मणः । ह्वादतेर्वा स्याच्छीतीभावकर्मणः ।

अथापि समुचयार्थे भवति । पर्याया इव त्वदाधिर्नम् ।

आश्विनं च पर्यायाश्चेति।

अथ ये प्रवृत्तेऽथेंऽमिताक्षरेषु प्रन्थेषु वाक्यपूरणा आगच्छन्ति पदपूर्णास्ते मिताक्षरेष्वनर्थकाः । कसीमिद्धिति ॥ ९ ॥

निष्कृकासंश्चिदित्ररो भूरितोका वृकादिव । बिश्यस्यन्तो वेवाशिरे शिशिरं जीवनाय केंम् ॥ शिशिरं जीवनाय । शिशिरं शृष्टणातेः शस्नातेर्वा । एमेनं सजता सुँते ।

आस्जतैनं सुते।

तमिद्धधन्तु नो गिरीः।

तं वर्धयन्तु नो गिरः स्तुतयः। गिरो गृणातेः।

अयम् ते समितसि ।

अयं ते समतिस । इबोऽपि दृश्यते । सु विदुरिव । सु विद्वायेते इवैं ।

- 9. आसन्दन्त Kn.
- २. एतद०. S'ivadatta's edition. of. PMbh. i. 1. 4. p. i. 61: अस्यन्यनेन वर्णानित्यास्यम् । अञ्चमेतदास्यन्दत इति वास्यम् ।
- ३ ददार्शिरे C 4.
- ४) The Mss. of the longer and the Shorter recension except Kn. read the passage as follows: प्रसेषा हदा इवेके प्रसेषा दहिंशिर सानाही: I I have adopted the variant on the authority of a single Ms. because it makes the text intalligible.

The printed ed evious road हदते: ।

6. K.B. 17.4

7. गिताधारम् MI, M.3.

- ८. पदपूरणार्थे BK, C 4, M 3, R 4, R 6, W 3.
- Quoted by SRV. I. 9. 2. p. i. 64;
  of. also I. 50. 1; 123. 11; pp. i. 248, 561; cf. RP. 12. 9: 708;
  BD. ii. 90-91.
- 90. The quotation is untraced. of. SRV. V. 83. 10. p. ii. 678: कमिस्ययं शिशिरं जीवनाय कम् । Ms. Kn. cites the pratikas only but gives this quotation in full.
- 99. RV. I. 9. 2; AV. 20. 71, 8. sec. SRV. loc. cit.
- 92. RV. VIII. 92. 21; IX. 61. 14.
- 93. RV. I. 50. 4; AV. 20, 45. 1; SV. 1. 183; 2, 949.
- १४. हाते वा Kn.

अथापि नेत्येष इदित्येतेन संप्रयुज्यते परिभये ॥ १० ॥
हिविभिरेके स्वरितः संचन्ते सुन्वन्त एके सर्वनेषु सोमान् ।
दाचीर्मदेन्त उत दक्षिणाभि नेजिक्सायन्त्यो नर्रकं पतामे ॥ इति

नरकं न्यरकं नीचैर्गमनम् । नास्मिन् रमणं स्थानमल्पमप्यस्तीति वा । अथापि न चेत्येष इदित्येतेन संप्रयुज्यतेऽनुँपृष्टे । न चेत् सुरां विवन्तीति । सुरा सुनोतेः । एवमुचावचेष्वर्थेषु निपतन्ति । त उपेक्षितव्याः ॥ ११ ॥

इतीमानि चत्वारि पद्जातान्यनुकान्तानि । नामाख्याते चोपसर्गनिपाताश्च ।

र् तत्र नामान्याख्यातजानीति शाकटायनो नैरुत समर्थश्च । न सर्वाणीति गार्ग्यो वैयाकरणानां चैके तेंद्र् यत्र स्वरसंस्कारौ समर्थी प्रादेशिकेन विकारेणान्वितौ स्याताम् । संविकातानि तानि यथा गौरश्वः पुरुषो हस्तीति ।

अथ चेत् सर्वाण्याख्यातजानि नामानि स्युर्यः कश्च तत्कर्म कुर्यात् सर्व तत् सत्वं तथाचश्चीरन् । यः कश्चाध्वानमश्चवीताश्वः स वचनीयः स्यात् । यत् किञ्चित्तृं-

द्यात् तृणं तत्।

अथापि चेत् सर्वाण्याख्यातजानि नामानि स्युर्यावद्धिर्भावैः संप्रयुज्येत तावद्भो नामधेयप्रतिलम्भः स्यात् । तत्रैवं स्थूणा दरशया वां संजनी च स्यात् ॥१२॥

अथापि य एषां न्यायवान् कार्मनामिकः संस्कारो यथा चापि प्रतातार्थानि स्युक्तथैनान्याचक्षीरन्। पुरुषं पुरिकाय इत्याचक्षीरन्। अष्टत्यश्चम्। तर्दनमिति तृणम्।

अथापि निष्पन्नेऽभिन्याहारेऽभिविचारयँन्ति । प्रथनात्पृथिवीत्याहुः । क पनाः मप्रथियव्यत् । किमाधारश्चेति ।

9. इदित्येन Kn.

RVKH. 10. 106. 1.

३. परिभयेऽनुपृष्टे Kn.

8. of. BD. i. 23-24, 26-27, 30-31:

तःखब्बाहुः कतिभ्यस्तु नाम जायते । सरवानां वैदिकानां वा यद्दान्यदिह किंचन ॥

नवभ्य इति नैरुक्ताः पुराणाः कवयश्च ये। मधुकः श्वेतफेतुश्च गालवश्चेव मन्वते॥ चतुभ्यं इति तत्राहुर्यास्कगार्यश्थीतराः।

सर्वाण्येतानि नामानि कर्मतस्त्वाह शौनकः।

नाकर्मकोऽस्ति भावो हि न नामास्ति निरर्थकम् ।

नान्यत्र भावान्नामानि तस्मात्सर्वाणि कर्मतः॥

cf. PMbh. iii. 3. 1. p. 138.

नाम च धातुजमाह निरुक्ते । नाम खटविष धातुजम् । एवमाहुनैरुक्ताः व्याकरणे शकटस्य च तोकम् । वैयाकरणा नां च शाकटायन आह धातुजं नामेति ।

- u. of. SRV. I. 1. 1. p. i. 25. With regard to the punctuation at this place see my English Translation of the Nirukta note on pp. 212, 213.
- . ६. गुणेन C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S; Kn.
- o. Gune proposes to add a c. suse सर्वे आदेशिकम् after स्यालाम्. Bub see my note *Translation of the* Nirukta pp. 212, 213.
- c. Durga gives হারিল্যানানি as a
- 9. च Kn.
- १०. ०विचारयन

अधानन्वितेऽर्थेऽप्रादेशिके विकारे पदेश्यः पदेतरार्धान्त्संचस्कार शाकटायनः। पतेः कारितं च यकारादिं चान्तकरणमस्तेः शुद्धं च सकारादि च।

अथापि सत्त्वपूर्वो भाव इत्याहुः। अपरसाद्भावात् पूर्वस्य प्रदेशो नोपपद्यत इति। तदेतन्नोपपद्यते ॥ १३ ॥

यथो हि नु वा एतत् तद् यत्र स्वरसंस्कारौ समर्थी प्रादेशिकेन विकारेणौ-न्वितौ स्यातां सर्वे प्रादेशिकमित्येवं सत्यैनुपालम्भ एप भवति ।

यथो एतर् यः कश्च तत्कर्म कुर्यात् सर्वं तत् सत्त्वं तथाचक्षीरिश्वति पश्यामः समानकर्मणां नामधेयप्रतिलग्धममेकेषां नैकेषां यथा तक्षा परिवाजको जीवनो भूमिज इति ।

एतेनैवोत्तरः प्रत्युक्तः।

यथो एतद् यथा चापि प्रतीतार्थानि स्युस्तथैनान्याचक्षीरित्रिति सन्त्यल्पप्रयोगाः कृतोऽप्येकपदिका यथा व्रतिर्दम्ना जांख्य आदृणारो जागरूको दिवहोमीति ।

यथो एतनिष्पन्नेऽभिन्याहारेऽभिविचारयन्तीति भवति हि निष्पन्नेऽभिन्याहारे योगपरीष्टिः । प्रथमात्पृथिवीत्याहुः । क एनामप्रथयिष्यत् किमाधारश्चेति । अथ वै दर्शनेन पृथुः । अप्रथिता चेद्प्यन्यैः । अथाप्येवं सर्व एव दृष्टप्रवादा उपालभ्यन्ते ।

यथो एतत्पदेभ्यः पदेतरार्धान्त्संचस्कारेति योऽनन्वितेऽथे संचस्कार स तेन गई्धः । सैपा पुरुषगर्हा न शास्त्रगर्हा [ र्वेंदि ] ।

यथो एतदपरसाद् भावात्पूर्वस्य प्रदेशो नोपपद्यत इति पश्यामः पूर्वीत्वज्ञानां सत्त्वानामपरसाद्भावान्नामधेयप्रतिलम्भमेकेपां नैकेपां यथा विल्वादो लम्बेच्यूडक इति । विल्वं भरणाद्वा भेदनाद्वा ॥ १४ ॥

अथापीदमन्तरेण मन्त्रेष्यर्थप्रत्ययो न विद्यते । अर्थमप्रतियेती नात्यन्तं स्वर-संस्कारोद्देशः । तदिदं विद्यास्थौनं व्याकरणस्य कारक्ष्यम् । स्वार्थसाधकं चैं ।

यदि अन्त्रार्थप्रत्ययायानर्थकं भवतीति कौत्सः । अनर्थका हि मन्त्राः । तदेतेनोपेक्षितव्यम् ।

- 3. god C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S; Kn.
- २. स्वातामिति Kn.
- ३. सलमुपालम्भ Mi, C 5, Kn.
- 2. जास्य M 1, M 3, Mi, W 1, W 2, C 2, C 3, C 4, C 6; जास्य M 2.
- ч. आट्रारो C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, W 2.
- ६. ामनात् W 2.
- ७. हन्ये: M 3.

- ८. गई: C 4, C 5, M 3, Mi, W 2.
- ९. न शास्त्रगहीं is omitted by C 2, Kn.
- 90. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M<sup>3</sup>, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 19. लम्बचूलुक C 5; लम्बचुलक C 4, Mi.
- १२. ॰प्रतीयतो C 4.
- १३. विद्यात्स्थानं Kn.
- 99. Quoted by SRV. p. i. 21.

नियतवाचो युक्तयो नियतानुपूर्व्या भवन्ति । अथापि ब्राह्मणेन रूपसंपन्ना विधीयन्ते ।

उरु प्रथस्त । इति प्रथयति ।

प्रोहें।णि । इति प्रोहति ।

अधाष्यनुपपन्नार्था भवन्ति।

ओषंधे त्रायंस्वैनम् ।

खर्घित मैनं हिंसी: । इत्याह हिंसन् ।

अथापि विप्रतिषिद्धार्था भवन्ति।

एकं एव रुद्दोऽवंतस्थे न द्विंतीयः।

असंख्याता सहस्राणि ये छुद्रा अधि भूम्याम् । अशुत्रुरिन्द्र जँज्ञिषे । शतं सेनां अजयत साकमिन्द्रीः । इति ।

अथापि जानन्तं संप्रेष्यति ।

अमये समिध्यमानायानुब्रहि । इति ।

अथाप्याहादितिः सर्वमिति ।

अदितिद्यौरिदितिरन्तरिक्षम् । इति ।

तदुपरिष्टेोद् व्याख्यास्यामः। अथाप्यविस्पष्टार्था भवन्ति।

# अम्यर्क्षे । याद्दरिमर्पे । जार्यौयि । काणुकी । इति ॥ १५॥

- 9. VS. 1. 22; TS. i. d. 8. 1; VI. 2. 7. 3; KS. 1. 8; 31. 7; Ms. i. 1. 9.
- २. cf. VS. 2. 15: प्रोहामि.
- R. TS. i. 2. 1. 1; 3. 5. 1; VI. 3. 3. 2; KS. ii. 1; Ms. i. 2. 1; iii. 9. 3; of. VS. 4. 1; 5. 42; d. 15: ओवर्डे आवस्त्र; of. S'B. iii. 1. 2. 7.
- VS. 4. 1; 5. 42; 6. 15; TS. i. 2.
   1. 1; 3. 5. 1; VI. 3. 3. 2; KS.
   ii. 1; Ms. i. 2. 1; iii. 9. 3; of.
   S'B. iii. 1. 2. 7; 6. 4. 10; 8. 2. 12.
- 4. cf. TS. i. 8, 6, 1.
- C. VS. 16. 54; Ms. ii. 9. 9.
- RV. X. 133. 2; AV. 20. 95. 3;
   SV. 2, 1152.

- e. RV. X. 103. 1; AV. 19. 13. 2; SV. 2. 1199; VS. 17. 33.
- 9. TS. VI. 3. 7. 1; Ms. 1. 4. 11; TB. III. 3. 7. 1; S'B. ii. 5. 2. 9.
- 90. RV. I. 89. 10.
- 99. See N. 4. 23.
- 97. Occurs once only in RV. I. 169. 3.
- 93. Occurs once only in RV. V. 44. 8.
- 18. Occurs once only in RV. VI.
- 34. Occurs once only in RV. VIII. 77. 4.

All the 4 words are written, in the Mss. I have collated, without the accent. But as they are the words of the Rgveda. I have restored the accent. अर्थवन्तः शब्दसामान्यात्।

एतद् वै यज्ञस्य समृद्धं यद् रूपसमृद्धं यत्कर्म कियमाणसृग्यजुर्वाभिवैदति ।

इति च ब्राह्मणम्।

# क्रीळीन्तौ पुत्रेनेप्त्रीभेः । इति ।

यथो एतन्नियतवाचो युक्तयो नियतानुपूर्व्या भवन्तीति लौकिकेष्वप्येतत्। यथा। इन्द्राग्नी । पितापुत्रौ । इति ।

यथो एतद् ब्राह्मणेन रूपसंपन्ना विधीयन्त इत्युदितानुवादः स भवति । यथो एतद्वुपपन्नार्था भवन्तीत्याद्मायवचनादिः सौ प्रतीयेत ।

यथो एतर् विप्रतिषिद्धार्था भवन्तीति स्नौक्षेक्ष्यप्येतत् । यथा । असपँ हो । ब्राह्मणः । अनिमेत्रो राजा । इति ।

यथो एतज्ञानन्तं संप्रेष्यतीति जानन्तमभिवादयते । जानते मधुपर्क प्राह [ ईति ] ।

यथो पतद्दितिः सर्वमिति लौकिकेष्वप्येतत् । यथा । सर्वरसा अनुप्राप्ताः पानीयम् । इति ।

यथो पतद्विस्पष्टार्था भवन्तीति नैष स्थाणोरपराधो यदेनमन्धो न पर्यति । पुरुषापराधः स भवति । यथा जानपदीषु विद्यातः पुरुषविशेषो भवति पारोवर्य-वित्सु तु खलु वेदितृषु भूयोविद्यः प्रशस्यो भवति ॥ १६ ॥

## ण्. अथापीदमन्तरेण पदविभागो न विद्यते। अवसार्य पुद्धते रुद्र मुर्ळ । इति ।

पद्भद्वसं गावः पथ्यद्नम् । अवतेर्गत्यर्थस्यासो नामकरणः। तसाम्नावगृह्वन्ति ।

- 1. GB. II. 2. 6; cf. AB. 1. 4. 9; 1. 13; 16; 17 etc. The quotation in AB. is found without agai.
- 2. RV. X. 85. 42; AV. 14. 1. 22.
- 3, cf. Manu Y. 39; 44:

यज्ञार्थं परावः सृष्टाः स्वयमेव स्वयंभुवा। यज्ञस्य भूत्यै सर्वस्य तस्माद् यज्ञे दधोऽवद्यः॥

या वैद्विहिता हिंसा नियतासिश्चरा-

आहंसामेव तां विद्यात् वेदाद् धर्मी हि निवैभी॥

- ४. संपन्नो C 5; सपन्नो Mi.
- 4. of. Manu II. 130, 122:

मातुलांश्च वितृष्यांश्च श्वश्चरानृत्विजो गुरून् ।

असावहमिति ब्यात् प्रत्युत्थाय यवी-यसः॥

अभिवादात्परं विष्रो ज्यायांसमभि-वादयन् ।

असौनामाहमसीति स्वं नाम परि-कीर्तयेत्॥

of. also II. 123-125.

- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- ७. परोवर्यवित्सु C 5.
- c. RV. X. 169. 1.

अव सायाक्वान् । इति ।

स्यतिरुपंसुष्टो विमोर्चंने । तसादवगृह्णन्ति ।

दूतो निर्ऋत्या इंदमां जुगाँमं । इति ।

पंचम्यर्थप्रेक्षा वा । पष्टवर्थप्रेक्षा वा । आःकारान्तम् ।

पुरो निर्ऋत्या आ चेक्ष्ये । इति ।

चतुर्थ्यर्थप्रेक्षा। ऐकारान्तम्।

् परः सन्निकर्षः संहिताँ । पदप्रकृतिः संहिताँ । पदप्रकृतीनि सर्वचरणानां पार्षदानि ।

अथापि यांक्षे दैवतेन बहवः प्रदेशा भवन्ति । तदेतेनोपेक्षितन्यम् । ते चेद् ब्रुयुर्लिङ्गज्ञा अत्र सौ इति ।

इन्द्रं न त्वा शर्वसा देवता वायुं प्रणन्ति । इति ।

घायुलिङ्गं चेन्द्रलिङ्गं चाग्नेये मन्त्रे।

अग्निरिंव मन्यो त्विषितः सहस्त्रे । इति ।

तथाशिर्मान्यवे मन्त्रे। त्विषितो ज्वितः। त्विषिरित्यप्यस्य दीप्तिनाम भवति। अशानिनदा च ॥ १७ ॥

स्थाणुर्यं भारहारः किलाभूद्रधीत्य वेदं न विजानाति योऽधैम् । योऽधीर्ने इत्सकलं भद्रमेश्वते नाकंमेति ज्ञानंविधूतपाप्मी ॥ यद् गृहीतमेविज्ञातं निगदेनैव शब्धते । अनंग्राविव गुण्केषो न तज्वलित किंचित् ॥

- 9. RV. I. 104. 1. See Sāyaņa's commentary on the same.
- २. ०रुपस्पृष्टो C 5.
- 3. cf. SRV. VII. 28. 4. p. iii. 62.
- 2. RV. X. 165. 1; AV. 6. 27: 1.
- 4. RV. X. 164, 1; AV. 20, 96, 23.
- ef. Papini. i. 4. 109; ef. PMbh.
   i. 4. 4. p. i. 354.
- v. RP. 2. 1: 105.
- ८. यज्ञे C 5.
- 9. cf. BD. ii. 39, 109 B, 110 B.
- 90. RV. VI. 4. 7; VS. 33. 13.
- 99. RV. X. 84, 2; AV. 4, 31, 2; of. N. 1, 4.

- १२. अथामि Kn.
- 13. दीविनोंस C 4, M 3, Mi.
- 98. cf. BD. ii, 119.
- 94. cf. S. U. B. 3. Comm. and S'ānkh. B. XIV.
- 95. of. PMbh. i. 1. 1. p. i. 2:

यदधीतमविज्ञातं निगदेनैव शब्यते । अनुप्राविव शुष्कैधो न तज्ज्वलति कर्हिचित् ॥

of. Sāyaņa's comm., on the Mantra Brāhmaņa:

यद्धीतमविज्ञातं.....किहिचित् ॥
The whole passage: अथापि ज्ञानप्रशंसा.....किहिचित् is quoted by
SRV. p. i. 15.

स्याणुस्तिष्ठतेः । अर्थां ऽतेः । अरणस्थो वा ॥ १८॥

उत त्वः पश्यन दंदर्श वार्चमुत तः शृष्वन शृणोत्येनाम् । उतो तस्मै तन्वं १ वि सस्ने जायेव पत्यं उश्वती सुवासीः ॥

अध्येकः पश्यन्न पश्यित वाचम् । अपि च शृण्वन्न शृणोत्येनाम् । इत्यविद्वांस-माहार्धम् । अप्येकस्म तन्वं विसस्न इति स्वमात्मानं वितृणुते । ज्ञानं प्रकाशनमर्थ-स्याह । अनया वाचा । उपमोत्तमया वाचा । जायेव पत्ये कामयमाना सुवासाः [ऋतु-कालेषु सुवासाः कल्याणवासाः कामयमानाः ] । ऋतुकालेषु यथा स पनां पश्यित स शृणोति । इत्यर्थज्ञंप्रशंसा । तस्योत्तरा भूयसे निर्वचनार्थ ॥ १९ ॥

उत तै सुरुवे स्थिरपीतमाहुर्नेनं हिन्वन्त्यपि वार्जिनेषु । अधेन्वा चरति माययैष वार्चं शुश्रुवाँ अंफुलामंपुष्पाम् ॥

अप्येकं वाक्साओं । स्थिरपीतमाह रममाणं विपीतार्थम् । देवसख्ये । रम-णीये स्थान इति वा । विज्ञातार्थम् । यं नाप्तुवन्ति वाक्षेयेषु वलवत्स्वपि । अधेन्वा ह्येष चरित मायया । वाक्प्रतिरूपया । नास्ये कामान्दुग्धे वाग्दोह्यान् देवमनुष्यस्थानेषु यो वाचं श्रुतवान् भवत्यफलामपुष्पामिति । अफल्लासा अपुष्पा वाग्भवतीति ह्या । किंचित्यूष्णफलेति वा । अर्थे वाचः पुष्पफलमाह । याज्ञदैवते पुष्पफले । देव-काभ्यात्मे वा ।

#### साक्षात्कृतधर्माण ऋषयो बभृवुः । तेऽवरेभ्योऽसाक्षात्कृतधर्मभ्य उपदेशेनै

- 9. cf. SRV. II. 39. 1; V. 43. 1; pp. ii. 117, 587: अर्थोऽर्तेरित यास्कः।
- **2.** RV. X. 71. 4; of. N. 1. 8.
- ्र. cf. SRV. X. 71. 4. p. IV. 221: अप्येक:....वाचिमित्यादि निरुक्तमत्र द्रष्टव्यम् ।
- ४. ॰ र्थम C 4, C 5.
- 4. cf. PM bh. i. 1. 1. p. i. 4.
- E. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3 and Durga.
- o. Sāyaṇa reads अर्थज्ञस्य प्रशंसा See SRV. p. i. 16.

- c. Quoted by SRV. p. i. 17.
- S. R.V. X. 71. 5; cf. N. 1. 8.
- ९०, cf. SRV. X. 71. 5. p. IV. 221: अप्येकं.....पीतमित्यादि निरुक्तमनुः संधेयम्।
- ११. याज्ञदेवते C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- १२. The whole passage साक्षाकृते... वेदाङ्गानि च is quoted by Helarāja in his commentary on the Vākyapadīya of Bhartrhari; Ben. S. S. Vol. II. I. p. 39. (1905).

मन्त्रान्संप्रादुः । उपदेशायै ग्लायन्तोऽवरे विल्मग्रहणायेमं ग्रन्थं समाम्नासिपुरः। वेदं च वेदाङ्गानि चं । विहैमं भिल्मं भासनमिति वा ।

एतावन्तः समानकर्माणो धातवः । धातुर्दधातैः । एतावन्त्यस्य सत्त्वस्य नाम-धेयानि । एतावतामर्थानामिदमनिधानम् । नैयंटुकिमदं देवतानाम । प्राधान्येनेद-मिति । तद् यदन्यदेवते मन्त्रे निपतित नैयंटुकं तत् ।

## अश्वं न ता वार्यवन्तर्म्।

अश्वमिव त्वा वालवन्तम् । वाला दंशवारणार्था भवन्ति । दंशो दशतेः ।

# मृगो न भीमः कुंचरो गिरिष्टाः।

मृग इव भीमः कुचरो गिरिष्ठाः । मृगो माष्टेंगीतकर्मणः । भीमो विभ्यत्यसात्। भीष्मोऽप्येतसादेव । कुचर इति चरितकर्म कुत्सितम् । अथ चेद् देघताभिधानम् । कायं न चरतीति । गिरिष्ठा गिरिस्थायी । गिरिः पर्वतः । समद्रीर्णे भवति । पर्वचान् पर्वतः । पर्व पुनः पृणातेः शीणातेर्वा । अर्धमासपर्व । देवानसिन्धीणन्तीति । तत् प्रकृतीतरत्सिन्धिसामान्यात् । मेघस्थायी । मेघोऽपि गिरिरेतसादेव ।

तद् यानि नामानि प्राधान्यस्तुतीनां देवतानां तद् दैवतिमित्याचक्षते । तदुप-रिष्टाद् व्याख्यांस्थामः । नैवण्डकानि नैगमानीहेह ॥ २० ॥

#### इति प्रथमोऽध्यायः।

- १. संप्राहरुपदेशात् Helaraja, op. cit.
- २. चेत्यागमत्रामाण्यात् । Helārāja. op.
- ३. Harivṛṣabha in his commentary on the Vākyupadīya of Bhartrhari Ben. S. S. Nos. 11, 19, 24. (1887) p. 3. remarks: ऋषय: साक्षात्कृत-धर्माणो. बिल्मं समामनन्ति...वेदवेदा-क्वानि विल्म: !
- ४. देवते C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- ५. cf. BD. i. 18, 19: मझे ऽन्यदेवतेऽन्यानि निगवन्तेऽत्र का-निचित्र।

- सालोक्यात्साहचर्याद्वा तानि नेपाति-कानि तु ॥
- ξ. RV. I. 27. 1; SV. 1. 17; 2. 984.
- o. RV. I. 154, 2; X. 180, 2.
- c. Quoted by SRV. I. 145. 5. p. i. 645.
- q. Quoted by SRV. I. 55. 1. p. i. 278.
- १०. cf. BD. i. 33: अपि कुत्सितनामायस्।
- Quoted by SRV. I. 145. 2. p. i. 662. of. also I. 51. 5; V. 56. 4;
   VIII. 63. 12.
- 32. See N. 7-12.

[समाम्रायस्तत्रैचतुष्ट्वमैतोऽन्येऽथं निपाता वायुर्वात्वा न नूनं नूनं सा त ऋर्यान्त्वोऽक्षेण्यन्तो निष्ट्वेक्षांसो हिविभिरितीमान्यथापि यो येथो हि न्यथापीदमैंथवन्तो ऽथापीदं स्थाणुरयमुत त्वैः पश्यञ्चते त्वं सख्ये विश्वतिः ॥]

॥ इति निरुक्ते पूर्वेषद्वे प्रथमोऽध्यायः समाप्तः ॥

Small figure on this page represents the corresponding section of the first chapter of the Nirukta.



#### अथ द्वितीयोऽध्यायः।

अथ निर्वचनम् । तद् येषु पदेषु स्वरसंस्कारौ समर्था प्रादेशिकेन विकारेणानिवतौ स्यातां तथा तानि निर्वूयात् । अथानन्वितेऽथेऽप्रादेशिके विकारेऽथेनित्यः
परीक्षेत । केनचिद् वृत्तिसामान्येन । अविद्यमाने सामान्येऽप्यक्ष्ण्यक्ष्णसामान्यात्रिर्वूयात् । न त्वेव न निर्वूयात् । न संस्कारमाद्रियेतं । विशयवत्यो . कृत्तयो भवन्ति ।
यथार्थं विभक्तीः सन्नमयेत् ।

प्रतमवत्तमिति धात्वादी एव शिष्येते। अधाप्यस्तेर्निवृत्तिस्थानेष्वादिलोपो भवति। स्तः। सन्तिति। अधाप्यन्तलोपो भवति। गत्वा। गतमिति। अधाप्युपधालोपो भवति। गत्वा। गतमिति। अधाप्युपधालोपो भवति। उगमतुः। जम्मुरिति । अधाप्युपधाविकारो भवति। राजा। दण्डीति। अधापि वर्णलोपो भवति। तत्त्वा यामि। इति। अधापि द्विवर्णलोपः। तृच इति। अधाप्यादिविपर्ययो भवति। ज्योतिः। घनः। विन्दुः। वाद्य इति। अधाप्यादन्ति। स्तोकाः। रज्जः। सिकताः। तर्भिवैति।

अथाप्यन्तव्यापत्तिर्भवति ॥ १ ॥

ओघः । मेघः । नाधः । गाधः । वधूः । मिवति । अथापि वर्णोपजनः । आस्थत् । द्वारः । भरूजेति ।

तद् यत्र स्वरादनन्तरान्तस्थान्तर्धातुर्भवति तद् द्विप्रकृतीनां स्थानमिति प्रदि-शन्ति । तत्र सिद्धायामनुपपद्यमानायामितरयोपपिपाद्यिपेत् । तत्राप्येकेऽस्पनिष्प-सयो भवन्ति । तद् यथैतत् । ऊतिः । मृदुः । पृथुः । पृषतः । कुणारुमिति ।

- 1. गुजेन. C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S; Durga; Roth's and S'ivadatta's edition.
- 2. cf. N. I. 14.
- 3. cf. SRV. I. 1. 1. p. i. 25.
- Quoted in the Māṭhara Vṛṭṭi on the Sānkhyakārikā XXII. ed. by Sāhiṭyācārya. Benares 1922, p. 37:

अप्यक्षरवर्णसामान्यास्त्रर्भूयात् । न संस्कारमाद्रियेत् । इति नैरुक्तश्चिति-प्रामाण्यात्।. It should be noted that the intervening sentence न स्वेव न निर्मयात् is omitted and

- the Nirukta is raised to the dignity of a S'ruti.
- ५. विषयवत्यो C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S; M 3, Mi.
- ६. of. PMbh. VI. 1. 1. p. iii. 17; उपधालोपस्यावकार्शः …जग्मतुः।जग्मुः। जन्नतुः।जन्नुः।
- ७. राला. C 5.
- c. of. BD. ii. 116.
- of. PMbh. i. 1. 2. p. i. 31।
   कृतेस्तर्कुः। कसेः सिकताः। हिंसेः सिंहः।
   of. also Vol. ii. p. 87. कृतेराचन्त-विपर्थयक्ष ॥ unā. Sū. 1. 17. Aufrecht's edition p. 7.

अथापि भाषिकेभ्यो धातुभ्यो नैगमाः कृतो भाष्यन्ते । दमूनाः । क्षेत्रसाधा इति । अथापि नैगमेभ्यो भाषिकाः । उष्णम् । घृतमिति ।

अथापि प्रकृतय एवैकेषु भाष्यन्ते। विकृतय एकेषु । रावतिर्गतिकर्मा कंबोजेष्वेय भाष्यते। कंबोजाः कंबलभोजाः । कंबलभोजाः वा। कंबलः कमनीयो भवति। विकारमस्यायेषु भाषन्ते। राव इति। दातिर्लबनार्थे प्राच्येषु । दात्रमुदीच्येषु । एवमेक-प्दानि निर्वृयात्।

अथ तिद्वतसमासेष्वेकपर्वसु वानेकपर्वसु च पूर्व पूर्वमपरमपरं प्रविभज्य निर्वृ्यात् । दण्ड्यः पुरुषः [ दण्डपुरुषः ] । दण्डमर्हतीति वा । दण्डेन संपद्यत इति वा । दण्डो ददातेर्थारयतिकर्मणः । अकृरो ददते मणिमित्यभिभाषन्ते । दमनादित्यौप- क्रम्यवः । दण्डमस्याकर्षतीति गर्हायास् ।

कक्ष्यारज्जुरश्वस्य । कक्षं सेयते । कक्षो गाहतेः । क्स इति नामकरणः । ख्याते-वानर्थकोऽभ्यासः । किमस्मिन् ख्यानमिति । कपतेर्या । तत्सामान्यान्मजुष्यकक्षः । वाहुर् उसामान्यादश्वस्य ॥ २ ॥

र'ज्ञः पुरुषो राजपुरुषः । राजा राजतेः । पुरुषः धुँरि षादः । पुरि शयः । पूरयते-र्या । पूरयत्यन्तरित्यन्तरपुरुषमभिष्रेत्य ।

यसात्परं नापर्मिस्त किंचिद् यसानाणीयो न ज्यायोऽस्ति केंश्चित् ।
वृद्ध हेच स्तब्धो दिवि तिष्ठ्येकुस्तेनेदं पूर्णं पुरुपेणु सर्वेमें ॥ ३ ॥
इत्यपि निगमो भवति ।

विश्वकद्राकर्षः । वीति चकद्र इति श्वगतौ भाष्यते । द्रातीति गतिकृत्सना । कद्रातीति द्रातिकृत्सना । चकद्राति कद्रातीति सतोऽनर्थकोऽभ्यासः । तद्सिन्न-स्तीति विश्वकद्रः ।

कल्याणवर्णरूपः । कल्याणवर्णस्येवास्य रूपम् । कल्याणं कमनीयं भवति । वर्णो वृणोतेः । रूपं रोचतेः । एवं तिद्धतसमासान्निर्वृयात् ।

- of. PMbh. i. 1, 1. p. i. 9; शवित-गैतिकमी कम्बोजेप्वेव भाषितो भवित ।
- २. कंबल अवित is quoted by Kṣīrasvāmin in his commentary on the Amarakoṣa II, 9, 107. Poona ed. (1913) p. 157.
- इ. cf. PMbh. i. 1. 1. p. i. 9; विकार एनमार्था भाषन्ते शव इति...दातिर्लव-नार्थे प्राच्येषु दात्रमुदीच्येषु ।
- 8. चानेक॰. C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2 R 1, R 2, R 5, S; C 4, C 5, Mi, W 1, W 2; Roth's edition.

- 4. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; and Durga.
- ξ. cf. BD. ii. 106.
- ७. ददते॰. C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- c. ॰क पंतिति C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- of. SRV. I. 126. 4. p. i. 571: कक्ष्यारज्ञुरश्वस्थेति यास्केनोक्तत्वात्।
- 90. प्रक्शाद: W 2.
- 99. किंचित् C 2, C 3, C 4, C 5, C 6, M 3, Mi, W 1, W 2.
- 92. TA. 10. 10. 3: Mu, 10. 4.

नैकपदानि निर्व्यात् । नावैयाकरणाय । नानुपसन्नाय । अनिदंबिदे वा । नित्यं ह्यविद्वातुर्विद्वानेऽस्या । उपसन्नाय तु निर्व्यात् । यो वालं विद्वातुं स्यात् । मेधा-विने । तपस्विने वा ॥ ३ ॥

विद्या ह वै बाह्यणमा जुगाम् गोपीय मा शेविषिष्टेऽहमेसि । अस्यकायानं जवेऽयुताय न मा बूया वीर्यवेती तथा स्योम् ॥ य आंतुणस्यैवित्येन कर्णायद्वं : लं कुर्वव्यस्तं सं प्रयंच्छन् । तं मन्येत पितरं मातरं च तस्मै न द्वंद्येत् कृतमं चुनाहं ॥ अध्यापिता ये गुरुं निद्वियन्ते विश्री वाचा मनेसा कर्मणा वो । स्थैव ते न गुरोगोंजनीयास्ययेव ताक सुनिक्ति श्रुतं तत् ॥ यमेव विद्याः शुचिमेप्रमत्तं मेधाविनं बद्याचर्पेपपंतर्मे । यस्ते न द्वहोत् कृतमं चनाह तस्मै मा बूया निष्ठपाय बहाने ॥

इति । निधिः शेवधिरिति ॥ ४॥

अथातोऽनुक्रमिष्यामः । गौरिति पृथिव्या नामधेयम् । यद् दूरं गता भवति । यद्यास्यां भूतानि गच्छन्ति । गातेर्वीकारो नामकर्णः ।

अथापि पशुनामेह भवत्येतसादेव । अथाप्यस्यां ताद्वितेन कृत्सविश्वगमा भवन्ति ।

#### गोभिः श्रीणीत मत्सुरम् ।

इति पयसः। मत्सरः सोमः। मन्द्तेस्तृप्तिकर्मणः। मत्सर इति लोभनाम । अमिमत्त एनेन धनं भवति । पयः पिवतेर्वा प्यायतेर्वा। क्षीरं क्षरतेः। घसेर्वेरो नामकरणः। उशीरमिति यथा।

# अंशुं दुहन्तो अध्यासते गीवि ।

इत्यिषवणचर्मणः। अंशुः शमप्रमात्रो भवति। अननाय शं भवतीति वा। वर्म चरते वा। उष्टृतं भवतीति वा।

#### अथापि चर्म च श्लेप्मा च।

- of. Manu II. 114; Su. III.; Vas.
   II. 8; Viṣṇu XXIX. 9.
- २. आतृण्स्ववि०. C 5.
- ef. Manu II. 144; Vas. II. 10;
   Viṣṇu. XXX. 47; Āp. I. 1. 14.
- w. cf. Manu II. 115; Vas. II. 9; Viṣṇu XXIX. 10.
- 4. All the 4 verses are found in SU. B. 3. (Burnell. pp. 29-32). Quoted by SRV. p. i. 22.
- इ. cf. SRV. I. 158. 2. p. i. 672:
   तथा च निरुक्तं गौरिति...नामकरणः ।
   cf. S'B. VI. 1. 2. 34. Weber's ed.
   p. 505: इमे वे लोका गौर्यद्वि किं च गच्छतीमांखाङ्कोकान् गच्छति ।
- o. RV. IX. 46. 4.
- c. RV. X. 94. 9.
- Quoted by SRV. IX. 89. 6; 97.
   14; pp. iii. 759, 780.

गोभिः सर्त्रद्धो असि वीक्रयंस्वं। इति रथस्तुतौ। अथापि स्नाव च केष्मा च। गोभिः सर्त्रद्धा पतर्ति प्रस्नुतौ।

इतीषुस्तुतौ।

ज्यापि गौरुच्यते । गव्या चेत् ताद्धितम्। अथ चेन्न। गव्या गमयतीष्-निति ॥ ५ ॥

वृक्षेत्रे श्रे नियंता मीमयुद् गौस्ततो वयः प्र पंतान्पूरुपादः।

वृक्षेवृक्षे धनुषिधनुषि । वृक्षो बश्चनात् [ वृत्वा क्षां तिष्ठतीति वा । क्षाक्षियते । निवासकर्मणैः ] नियता मीमयद् गौः शब्दं करोति । मीमयतिः शब्दकर्मा । ततो वयः प्रपतन्ति । पुरुषानदनार्यं । विरिति शक्किननाम । वेतेगीतिकर्मणः । अधापीषुनामेह भवत्येतसादेव ।

आदित्योऽपि गौरुच्यते।

उतादः पंरुषे गवि ।

पर्ववति भास्वतीत्यौपमन्यवः । अथाप्यस्यैको रिमश्चंद्रमसं प्रति दीप्यते तदेतेनोपेक्षितव्यम् । आदित्यतोऽस्य दीप्तिर्भवति ।

दुगुरणः सूर्यरिमश्रन्द्रमा गर्न्धर्वः ।

इत्यपि निगमो भवति । सोऽपि गौरुच्यते ।

अत्राहु गोरंमन्वतं ।

इति । तदुपरिधीद् व्याख्यास्यामः । सर्वेऽपि रक्ष्मयो गाव उच्यन्ते ॥ ६ ॥

- RV. VI. 47. 26; AV. 6. 125. 1;
   of. N. 9. 12.
- RV. VI. 75. 11; VS. 29. 48; of. N, 9. 12.
- ₹. RV. X. 27. 22.
- 9. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 4. Quoted by SRV. VI. 75. 11. p. ii. 890.

- a. cf. BD. ii. 111.
- 9. RV. VI. 56. 3.
- ९. RV. I. 84. 15; AV. 20. 41. 3; SV. 1. 147; 2. 265; cf. N. 4. 25. The passage: अधाप्यस्को...गोर-मन्वतेति is quoted by SRV. I. 84. 15; p. i. 379.
- 90, N. 4, 25.

# ता वां वास्तून्युक्मिस गर्मध्ये यत्र गावो भूरिशांगा अयासः । अत्राहु तदुंरुगायस्य दृष्णंः पर्मं पदमर्व भाति भूरि ॥

तानि वां वास्तृनि कामयामहे गमनाय यत्र गावो [ भूरिशृंगाँ ] वहुशृंगाः । भूरिति वहुँनो नामधेयम् । प्रभवतीति सतः । शृंगं श्रयतेवा । शृणातेवा । शमातेवा । श्रापायोद्गतिमिति वा । शिरसो निर्गतिमिति वा । अयासोऽयनाः । तत्र तदु-रुगायस्य विष्णोर्महागतेः परमं पदं परार्ध्यस्थमवभाति भूरि । पादः पर्यतेः । तन्नि-धानात् पदम् । पशुपादप्रकृतिः प्रभागपादः । प्रभागपादसामान्यादितराणि पदानि ।

एवमन्येपामिप सस्वानां संदेहा विद्यन्ते । तानि चेत् समानकर्माणि समान-निर्वचनानि । नानाकर्माणि चेन्नानानिर्वचनानि । यथार्थं निर्वक्तव्यानि । इतीमान्येक-विद्यातिः पृथिवीनामधेयान्यनुकान्तानि ।

तज्ञ निर्ऋतिर्निरमणात् । ऋच्छतेः छच्छ्रापित्तरा । सा पृथिव्या संदिह्यते । तयोविभागः । तस्या एषा भवति ॥ ७ ॥

# य ई चुकार न सो अस्य वेद य ई दुदर्श हिक्गिन्न तसात्। स मातुर्योना परिवीतो अन्तर्येहुप्रजा निर्ऋतिमा विवेर्यं॥

वहुप्रजाः क्रच्छ्रमापद्यत इति परिव्राजकाः । वर्षकर्मेति नैरुक्ताः । य ई चका-रेति करोतिकिरती संदिग्धौ वर्षकर्मणा । न सो अस्य वेद् मध्यमः । स एवास्य वेद् मध्यमो यो द्दर्शादित्योपहितम् । स मातुर्योनौ । मातान्तरिक्षम् । निर्मीयन्तेऽस्मिन् भूतानि । योनिरन्तरिक्षम् । महानवयवः । परिवीतो वायुना । अयमपीतरो योनि-रेतसादेव । परियुतो भवति । बहुप्रजा भूमिमापद्यते वर्षकर्मणा ।

शाकपृणिः संकल्पयाश्चके । सर्वा देवता जानानीति । तस्य देवतोभयलिङ्गा प्रादुर्वभूव । तां न जन्ने । तां पप्रच्छ । विविदिषाणि त्वेति । सास्मा पतामृचमादिदेश। एपा मद् देवतेति ॥ ८ ॥

## अयं स शिक्त येन गौर्मीर्रुता मिमाति मायुं ध्वसनावधि श्रिता । सा चित्तिभिनि हि चुकार मत्यी विद्युद्भवन्ती प्रति वित्रिमीर्हतं ॥

- 9. RV. I. 154. 6.
- Nomitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- इ. बहुन्हों BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- ४. अयनात् C 4, M 3, Mi, W 1.
- cf. SRV. I. 154, 6. p. i. 664. अयं मन्नो यास्केन...च्याख्यात: । तानि वां... पाट: पचते: । of. PMbh. i. 2. 3. p. 1. 247: पचते: पाट: ।

- ξ. RV. I. 164. 32; AV. 9. 10. 10.
- Quoted by SRV. I. 160. 2. p. i. 674.
- ८. जानामीति C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- SRV. I. 164. 29. p. i. 709; सा चायं स शिक्त इत्येषा मद् देवता तम्र प्रतीयमानं मत्स्वरूपमित्युपदिदेश।
- 30. RV. I. 164. 29; AV. 9. 10. 7.

अयं स शब्दायते थेन गौरभिष्रवृत्ता मिमानि । मायुं शब्दं करोति । मायुमि-वादित्यमिति वा । वागेषा माध्यमिका । ध्वंसने मेवेऽधिश्रिता । सा चित्तिभिः [कर्मभिनींचैः ] निकरोति मर्त्यम् । विद्युद्भवन्ती प्रत्यूहते वित्रम् । विद्यिरिति रूप-नाम । वृणोतीति सतः । वर्षेण प्रच्छाच पृथिवीं तत्युनराद्ते ॥ ९ ॥

हरण्यनामान्युलगणि पंचद्श । हिरण्यं कस्मात् । हियत आयस्यमानमिति
 वा । हियते जनाज्जनमिति वा । हितरमणं भवतीति वा [हद्यरमणं भवतीति वा] ।
 हर्यतेर्वा स्यात् प्रेप्सार्कर्मणः ।

अन्तरिक्षनामान्युत्तराणि पोडँदा । अन्तरिक्षं कस्मात् । अन्तरा आन्तं भवति । अन्तरेमे इति वा । शरीरेष्वन्तरर्क्षयमिति वा ।

तत्र समुद्र इत्येतत् पार्थिवेन समुद्रेण संदिद्यते । समुद्रः कसात् । समुद्द्रव-न्त्यसादापः । समभिद्रवन्त्येनमापः । संमोदन्तेऽस्मिन्भूतानि । समुद्को भवति । समुनंत्रीति वा । तयोर्विभागः ।

तत्रेतिहासमाचक्षते । देवापिश्चार्ष्टिपेणः शंतनुश्च कौरव्यौ भ्रातरो वभूर्वतुः । स शंतनु कनीयानंभिषेचयांचँके । देवापिस्तपः प्रतिपेदे । ततः शंतनो राज्ये द्वादश वर्षाणि देवो न वर्वेषे । तमूचुर्वाह्मणाः । अधर्मस्वया चरितः । ज्येष्ठं भ्रातरमन्त-रिस्तप्रामपेचितम् । तसात्ते देवो न वर्षतीति । स शंतनुर्देवापि शिशिक्ष राज्येन । तमुवा-त्र देवाषिः । पुरोहितस्तऽसानि । याजयानि च त्वेतिं । तस्येतद् वर्षकामस्-कर्मं । तस्यैषा भवति ॥ १० ॥

# आर्<u>ष्टिं</u>षेणो होत्रमृषिर्नि पीर्दन्देवापिर्देवसुमृति चिकितान । स उत्तरसाद्धरं समुद्रम्पो दिव्या अस्टजद्वर्षी र्वेनि ॥

आर्ष्टिपेण ऋष्टिपेणस्य पुत्रैः। इषितसेनस्येति वा। सेना सेश्वरा। समानग-

- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3,
- Quoted by SRV. III. 54. 11.
   p. ii. 309; cf. also VI. 72. 3. p. ii. 582.
- 3. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; and Durga.
- %. The whole passage: हिरण्यं कस्मात्... प्रेप्साकमण: is quoted by SRV. I. 22. 5. p. i. 115.
- प. षोलश C 5, Mi.
- ६. ॰ न्तरिक्षयमिति BK, C4, C5, Kn, M3, Mi, R4, R6, W1, W2; W3.

- o. The passage समुद्र: कस्पात्...समुन-त्तीति वा। is quoted by SRV I. 30. 18. p. i. 156; cf. also I. 160. 4, VI. 72. 3; pp. i. 675; ii. 884.
- c. of. BD. VII. 155.
- ९. कलीयान् C 5.
- 90. cf. BD. VII. 156; VIII. 1.
- 99. cf. BD. VIII. 2.
- 92. cf. BD. VIII. 4-5.
- 93. cf. SRV. X. 98. 1. p. IV. 324.
- 98. RV. X. 98. 5. ..
- 34. cf. SRV. X. 98. 5. p. IV. 325.

तिर्या । पुत्रः पुरु त्रायते । निपरणाद्वा । पुत्रस्कं ततस्त्रायत इति वा । होत्रमृषिर्निर्धाः दन् । ऋषिर्दर्शनात् । स्तोमान्दद्शेत्योपमन्यवः ।

तद्यदेनांस्तपस्यमानान् ब्रह्म स्वयंभ्यभ्यानपंत [त ऋषयोऽभैवतः] तद्यीणासुपित्वेम ।

इति विश्वायते । देवापिदेवानामाध्या मृत्या च प्रदानेन च देवसुमितं देवानां कल्याणीं मितं चिकित्वांश्चेतनावान् । म उत्तरसादधरं समुद्रम् । उत्तर उद्धनतरो भवित । अधरोऽधोरः । अधो न धावतीत्यूध्वेगितः प्रतिपिद्धा । तस्योत्तरा भूयसे निवेचनाय ॥ ११ ॥

यद्देवापिः शन्तेनवे पुरोहितो होत्रायं वृतः कृपयुत्रदीधेत् । देवश्चतं वृष्टिवति रर्गणो बृहम्पतिवीर्चममा अयच्छर्तं ॥

शन्तनुः शं तनोऽस्चिति वा। शमसौ तन्वा अस्त्विति वा। पुरोहितः पुर प्रतं दर्धिति। होत्राय वृतः रूपायमाणोऽन्वध्यायत्। देवश्वतं देवा एतं श्रूण्वन्ति [ वृष्टि-र्वान ] वृष्टियाचिनम्। रराणो रातिरभ्यस्तः । वृहस्पतिर्वद्यायीत्। सोऽसौ वाच-मयच्छत्। वृहदुपन्याख्यातम् ॥ १२ ॥

साधारणान्युत्तराणि पड् दिवश्चादित्यस्य च । यानि त्वस्य प्राधान्येन्तेत्रानिष्ठाः त्तानि व्याख्यास्यामः । आदित्यः कसात् । आदत्ते रसान् । आदत्ते भासं उयोगितपाम् । आदीतो भासेनि वा । अदितेः पुत्र इति वा । अल्पप्रयोगं त्वस्यैतदार्चाभ्याम्नाये स्क्रभाद् ।

## मुर्यमादितेयम् ।

[ अदितेः पुत्रभ्रें ]। एवमन्यासामपि देवतानामादित्यप्रवादाः स्तुतयो भवन्ति। तद् यथैतन्मित्रस्य वरुणस्यार्थमणो दक्षस्य भगस्यांद्रास्येति।

#### अधापि मित्रावरुणयोः।

- of. SRV. I. 68. 10; 40. 2; 125. 3;
   pp. i. 329, 212, 568. cf. Manu. IX. 138.
- **R.** Quoted by SRV. IX. 96, 6, p. iii. 770.
- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- v. TA. ii. 9. The words within the brackets are not omitted in TA.
- 4. Quoted by SRV, I. 70, 6, p. i. 333.
- ε, RV, X, 98, 7,

- o. Quoted by SRV. I. 1. 1. p. i. 24. of. BD. VIII. 6.
- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn,
   M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2,
   W 3.
- S, of. BD, VIII, S B.
- 90. See N. 12. 8-22.
- 99. RV. X. 88, 11; of. N. 7, 29.
- 98. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

## आदित्या दार्चन्स्पंतीं।

दानपती । अथापि मित्रस्थैकस्य।

प्र स भित्र मती अस्तु प्रयंखान्यस्त आदित्य शिक्षति वैतेन ।'

इत्यपि निगमो भवति । अथापि वहणस्थैकस्य अर्था वयमोदित्य व्रते तैर्व ।

वतिर्मातं कर्मनाम । निवृत्तिकर्म वारयतीति सर्तः । इदमपीतरद्भतमेतसादेव वृणोतीति सर्तः । अन्नमपि वतमुख्यते । यदावृणोति शरीरम् ॥ १३ ॥

स्वरादित्यो भवति । सु अरणः । सु ईरणः । स्वृतो रसान् । स्वृतो भासं ज्योतिपाम् । स्वृतो भासेति वा । एतेन चौर्व्याख्याता । पृक्षिरादित्यो भवति । प्राश्चुत एनं वर्ण इति नैरुक्ताः । संस्प्रष्टा रसान् । संस्प्रष्टा भासं ज्योतिपाम् । संस्प्रष्टो भासेति वा । अथ चौः । संस्पृष्टा ज्योतिर्भिः पुण्यकृद्धिश्च ।

नाक आदित्यो भवति [ नेता रसानाम् ] नेता भासाम् । ज्योतिषां प्रणयः। अथ द्योः। कमिति सुखनाम। तत्प्रतिषिद्धं प्रतिषिध्येत।

न वा अमुं लोकं जम्मुपे कि च नाकमें।

भ ता अमुं लोकं जर्मेंपे कि चिनासुखम्। पुण्यकृतो हाव तत्र गच्छन्ति।

गौरादित्यो भवति । गमयति रसान् । गच्छत्यन्तरिक्षं । अथ दाः । यत्पृथिव्या अधिदूरं गता भवति । यद्यास्यां ज्योतींपि गच्छन्ति । विष्ट्रियादित्यो भवति । आविष्टो रसान् । आविष्टो भासं ज्योतिपाम् । आविष्टो भासेति वा । अथ द्याः । आविष्टा ज्योतिर्भिः पुण्यकृद्धिश्च ।

नभ आदित्यो भवति । [ नेता रसानीं ] । नेता भासाम् । ज्योतिषां प्रणैयः । अपि वा भन एव स्याहिपरीतः ।

- 9. RV. I. 136. 3; II. 41. 6; SV. 2, 262.
- RV. III, 59, 2.
- **3.** RV. I. 24. 15; VS. 12. 12.
- ४. वृणोतीति सत: Durga and Bib. Ind.
- ५. निष्टृत्तिकर्म वारयतीति सतः Durga and Bib, Ind.
- Cf. SRV. I. 112. 5; 148. 1; VII.
   10. 2. pp. i. 488; 650; iii. 25.
- o. Cf. SRV. IX. 83. 3. p. iii. 734
- c. Omitted by BK, C4, C5, Kn,

- M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; and Durga.
- The quotation is untraced. Cf. SRV. I. 125, 5. p. i. 569.
- 90. गत्ववंते C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S; and Roth, edition.
- ११. विष्टपा॰ C 3; विष्टवा॰. W 1.
- 93. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, and Durga.
- 93. प्रभव: BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3,

न न भातीति वा। एतेन द्यांव्यांख्याता॥ १४॥

रिहमनामान्युत्तराणि पंनाद्दा । रिहमर्यमनात् । तेपामादितः साधारणानि पञ्चाश्वरदिमभिः।

दिङ्नामान्युत्तराण्यष्टा । दिशः कस्मात् । दिशतेः । आसदनात् । अपि वाभ्य-शनात् ।

तत्र काष्टा इत्यतद्नेकस्यापि सत्त्वस्य [ नार्म ] भवति । काष्टा दिशो भवन्ति । कान्त्वा स्थिता भवन्ति । काष्टा उपदिशो भवन्ति । इतरेतरं क्रान्त्वा स्थिता भवन्ति । आदित्योऽपि काष्टोच्यते । क्रान्त्वा स्थितो भवति । आउयन्तोऽपि काष्टोच्यते । क्रान्त्वा स्थितो भवति । आपोऽपि काष्टा उच्यन्ते । क्रान्त्वा स्थिता भवन्तीति स्थावराणाम् ॥ १५ ॥

अतिष्ठन्तीनामनिवेशनानां काष्टांनां मध्ये निहितं शरीरम्। वृत्रस्यं निण्यं वि चंरन्त्यापे दीर्धं तम् आर्श्यदिन्द्रंशतुः।

अतिष्ठन्तीनामनिविश्वमानानामित्यस्थावराणां काष्टानां मध्ये निहितं शरीर मेघः। शरीरं श्रणातेः। शस्त्रातेवां। वृत्रस्य [निण्यं] निर्णामं विचरन्ति विज्ञानन्त्याप इति। दीर्त्रं द्राप्रतेः। तमस्तनोतेः। आशयद्विशेतेः। इन्द्रशत्रुरिन्द्रोऽस्य शम्यापिता वा शातियता वा। तस्मादिन्द्रशत्रुः। तत्को वृत्रः। मेघ इति नैक्काः। [त्याष्ट्रोऽस्य शम्यापता वा। तस्मादिन्द्रशत्रुः। तत्को वृत्रः। मेघ इति नैक्काः। [त्याष्ट्रोऽस्य इत्येतिहासिकाः।] अपां च ज्योतिषश्च मिश्रीभावकर्मणो वर्षकर्म जायते। अत्येत्राप्तायेन युद्धवर्णा भवन्ति। अहिवत्तु खलु मन्त्रवर्णा ब्राह्मणवादाश्च। विवृद्धा शरीरस्य श्रोतांसि निवारयाश्चकार। तस्मिन् हते प्रसंस्थन्दिर आपः। तद्भिन्यापर्भवति॥ १६॥

Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

२. आज्यन्त्वो W 1; आज्यत्यंतो C.5.

<sup>3.</sup> Cf. SRV. VIII. 80. 8; X. 103. 9. pp. iii. 529; IV. 340.

<sup>8.</sup> Cf. SRV. I. 37. 10. p. i. 202.

<sup>4.</sup> RV. I. 32, 10.

<sup>8.</sup> Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3

७. जाघते: C 5.

c. ञ्दाशयते: BK, C 4, C 5, Kn, M 5, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

स्वाष्ट्री...इलैतिहासिका: is omitted by BK, C4, C5, 'Kn, M3, Mi, R4, R6, W1, W2, W3, and Durga. The passage अतिष्ठन्ती-नाम...इलैतिहासिका: is quoted by SRV. I. 32. 10. p. i. 170.

<sup>90.</sup> प्रशस्यन्दिर BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

दासपंनीरहिंगीया अतिष्टन्निरुद्धा आपः पृणिनेव गार्वः । अपा विल्मपिंहितं यदासीवृत्रं जेवन्वाँ अपु तद्वेवारे ॥

दासपत्नीर्दासाधिपत्न्यः । दासो दस्यतेः । उपदासयति कर्माणि । अहिगोपा अतिष्ठन् । अहिना गुप्ताः । अहिरयनात् । एत्यन्तरिश्चं ।

अग्रमपीतरोऽहिरेतस्मादैव । निर्हसितोपसर्गः । आहैन्तीति । निरुद्धा आपः पणिनेव गावः । पणिवेणिग्भवति । पणिः पणनात् । वणिक् पण्यं नेनेकि । अपां विस्तमिहितं यदासीत् । विस्तं भरं भवति विभर्तः । वृत्रं जिन्नवान् । अपववार तत् । वृत्रो वृणोरे कि किर्मा । वर्षतेर्वा ।

यदवृणोत्तर्दुं वृत्रस्य वृत्रत्वम् । इति विज्ञायते । यदवर्तत नेतु वृत्रस्य वृत्रत्वम् । इति विज्ञायते । यदवर्धत तेतु वृत्रस्य वृत्रत्वम् । इति विज्ञायते ॥ १० ॥

रात्रिनामान्युत्तराणि त्रयोविर्दातिः । रात्रिः कस्मात् । प्ररमयति भूतानि नक्तञ्चारीणि । उपरमयतीतराणि ध्रुवीकरोति । रातेर्वा स्याद्दानकर्मणः । प्रदी-यन्तेऽस्यामवद्यार्दाः ।

उपोनामान्युत्तराणि पोर्डश । उपाः कस्मात् । उच्छतीति सैत्याः । रात्रेरपरः कार्कः । तस्या एपा भवति ॥ १८ ॥

इदं श्रेंद्र ज्योतियां ज्योतिरागांचित्रः श्रेकेतो अजुनिष्ट विभ्यां । यथा प्रम्नता सवितुः सवायं एवा राज्युवसे योनिमारैके ॥

इदं श्रेष्ठं ज्योतिषां ज्योतिरागमत्। चित्रं प्रकेतनं प्रकाततममजनिष्ठ विभूतत-मम्। यथा प्रस्ता सवितुः प्रसवाय रेतिरादित्यस्यैवं राज्युपसे योनिमरिचत् स्था-नैम्। स्त्रीयोनिरभियुत पनां गर्भः।

तस्या प्यापरा भवति ॥ १९ ॥

- 9. RV. I. 32. 11.
- 2. Cf. BD. V. 166.
- ३. तह C 4, Mi, W 1, W 2.
- ४. Cf. TS. 11. 4. 12. 2. स इमाँ छो-कानवृणोत् । यदिमाँ छोकानवृणोत् तद् वृत्रस्य वृत्रत्वम् ।
- ५. All the three quotations are untraced. The passage: दासपत्ती... विज्ञायते in quoted by SRV. I. 32. 11. p. i. 170; Cf. also I. 124. 10. p. i. 566.
- ६. विश्वती BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3

- 9. प्रसमयति ..... इतराणि is quoted by SRV. III. 34. 4, p. ii. 249.
- c. Cf. BD. iii. 9.
- ९. पोलश C 3, C 5.
- 10. Cf. BD. III. 9.
- Cf. BD. iii. 8. Dawn is a kalā i. e.
   16th portion of night.
- 32. RV. I. 113. 1; SV. 2. 1099.
- 13. The text seems to be corrupt.
  I propose to read তথা: for বারি:,
  this will make the line intelligible.
- १४. इदं श्रेष्ठं ... स्थानम् is quoted SRV. I. 113. 1. p. i. 496.

# रुर्यंडत्सा रुर्यती श्रेत्यागादारंगु कृष्णा सदनान्यस्याः । समानवन्यु असते अनुची द्यावा वर्णी चरत आमिनाने ॥

स्वाह्नत्सा स्वंवत्सा । स्वादिति वर्णनामं । रोचते उवेलिकमेणः । स्वंमस्या वत्समाह । साहचर्यात् । रसहरणाद्धा । स्वाती श्वेत्यागात् । श्वेत्या श्वेततेः । अरिचत् कृष्णा सद्नान्यस्याः कृष्णवर्णा राजिः । कृष्णं कृष्यतेः । निकृष्टो वर्णः । अर्थने संस्ताति । समानवन्ध् समानवन्धने । अमृते अमरणधर्माणौ । अनूची [ अनूच्या-विति ] । इतीतरेतरमभिषेत्य । द्यावा वर्णं चरतः । ते एव द्यावौ । द्योतनात् । अपि वा द्यावा चरतस्तया [ सर्वः ] चरत इति स्यात् । आमिनाने । व्यक्तिचाने ] । अन्योन्यस्याध्यात्मं कुर्वाणे ।

अहर्नामान्युत्तराणि द्वादशः। अहः कस्मात् । उपाहरन्त्यस्मिन् कर्माणि । तस्यपि निपातो भवति वैश्वानगीयायामृचि ॥ २०॥

अहंश्व कृष्णमहुरर्जुनं च वि वेतेते रजसी वेद्याभिः। वृक्षानरो जार्यमानो न राजावातिर्ङ्योतिपाविस्तमीसि ॥

अहश्च रुष्णं रात्रिः। शुक्कं चाहरर्जुनम् । विवतंते रजसी वेद्यामिवंदितव्यामिः प्रवृत्तिभिः। वैश्वानरो जायमान इव । उद्यक्षादित्यः। सर्वेषां ज्योतिपाराजा। अवाह-श्वविज्योतिषा तमांसि।

मेघनामान्युत्तराणि त्रिंशत् । मेत्रः कस्मात् । मेहँतीति सतः । आ उपर उपल इत्यंताभ्यां साधारणानि पर्वतनामभिः । उपर उपलो मेघो भवति । उपरमन्तेऽसि-स्रभाणि । उपरता आप इति वा । तेपामेषा भवति ॥ २१ ॥

देवानां माने प्रथमा अतिष्टन्कृन्तत्रदिपामुपरा उदायन् । त्रयस्तपन्ति पृथिवीमनूपा द्वा चत्रुकं वहतः पुरापम् ॥

<sup>9.</sup> RV. I. 113. 2.

<sup>₹.</sup> Cf. SRV. VI. 64. 1. p. ii. 865.

<sup>3.</sup> Cf. SRV. I. 92, 2, p. i. 410.

**<sup>2.</sup>** Cf. SRV. I. 35. 2; 123. 2. pp. i. 186, 557.

<sup>4.</sup> Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

<sup>.</sup> Omitted by BK, C 4. C 5, Kp,

M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, and Durga.

The passage रुझद्रस्ता...कुर्वाणे is quoted by SRV. I, 113. 2. p. i. 497.

c. RV. VI. 9. 1.

९. विद्याभि॰ C 6.

१०. मेहयतीति C 4, W 1.

<sup>99.</sup> RV. X. 27. 23.

देवानां निर्माणे प्रथमा अतिप्रन्माध्यमिका देवगणीः। प्रथम इति मुख्यनाम। प्रतमो भवैति। [क्रन्तत्रमन्तरिक्षम्। विकर्तनं मेघानाम्। विकर्तनेन मेघानामुद्दकं जायते। त्रयस्तपन्ति पृथिवीमन्पाः। पर्जन्यो वायुरादित्यः शितोणवर्षेरोपधीः पाचयन्ति। अनूपा अनुवपन्ति लोकान्त्रस्वेन स्वेन कर्मणा। अयमपीतरोऽनूप पत्तसादेव। अनूप्यत उदकेन। अपि वान्वाविति स्यात्। यथा प्रागिति। तस्यानूप इति स्यात्। यथा प्राचीनिमिति। द्वा वृबुकं वहतः पुरीषं। वाय्वादित्या उदकम्। धृवृकमित्युद्दकुनाम। व्रवीतेः [वा] शब्दकर्मणः। भ्रंशतेर्वा। पुरीषं पृणातेः। पूर्यतेर्वा॥ रेर ॥

वाङ्गामान्युत्तराणि सप्तपञ्चाद्यत् । वाङ्ग कस्मात् । वचेः । तत्र सरस्वतीत्ये-तस्य नदीवदेवतावच निगमा भर्वन्ति । तद् यद्देवनावदुपरिष्टात्तद्वधाख्यास्यामः । अथैतन्नदीवत् ॥ २३ ॥

ह्यं शुष्मेभिविस्ता ईवारुजुत्सातुं गिरीणां तंत्रिवेभिक्किमिंभिः। पारावत्रवामवेसे सुवृक्तिभिः सरस्वतीमा विवासेम धीतिभिः।

इयं शुप्पैः शोषणः ! शुप्ममिति बलनाम । शोषयतीति सतः । विसं विस्यते-भेंदनकर्मणः । वृद्धिकर्मणो वा । सानु सैमुच्छ्रितं भवैति । समुँबुद्यमिति वा । महिद्गरू-मिभिः । पारावत्रप्तीं पारावारघातिनीभैं । पारं परं भवति । अवारमवरम् । अवनाय सुप्रवृत्तीभिः [ श्रीभनीभिः ] स्तुतिभिः सरस्वतीं [ नैदीं ] कर्मभिः परिचरेम ।

उद्कनामान्युत्तराण्येकशतम् । उद्कं कस्मात् । उन्तीति सतः ।

नदीनामान्युत्तराणि सप्तजिञ्चात् । नदः क्रसीत् । नदना [ इमाँ ] भवन्ति । शब्दवत्यः । बहुलमासां नेर्वैण्टुकं वृत्तम् । आश्चर्यमिव प्राधान्येन ।

तेंत्रेतिहासमाचक्षते । विश्वामित्र ऋषिः सुदासः पैजवनस्य पुरोहितो वभृव ।

- 4. Cf. SRV. X. 27, 23, p. IV. 80.
- २. त्रथमो C 5, M 3, Mi, W 1, W 2.
- 3. Cf. SRV. I. 123. 2. p. i. 557; VI. 72. 1. p. ii. 883.
- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- ५. Cf. SRV. III. 22. 4. p. ii. 194; omitted along with प्रयतेनी by Durga.
- **E.** Cf. SRV. I. 3. 12. p. i. 40; Cf. BD. ii. 135-136.
- 9. See N. 11. 25-27.
- ८. परावतन्नीम॰ M 1.
- 9. RV. VI. 61. 2.
- १०. समुद्रतं G.

- 33. Quoted by SRV. I. 128. 3. p. i. 580; Cf. also II, 23. 7. p. ii. 65.
- १२. समुन्ननिमिति M 1, M 2, W 3; is omitted along with वा by C 3; समुन्न नयतीति वा Durga.
- 13. Quoted by SRV. VI. 61. 2. p, ii. 855.
- १४. सुप्रवृक्ताभि: BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 94. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- १६. नेकण्डकं M 3.
- १७. तत्रेदिहास C 3,

विश्वामित्रः सर्वमित्रः। सर्वं संस्तम् । सुदाः कल्याणदानैः। पैजवनः पिजवनस्य पुत्रः । पिजवनः पुनः स्पर्धनीयज्ञवो वा । अमिश्रीभावगतिर्वा । स वित्तं गृहीत्वा विपाद्रस्तुतुद्योः सम्भेदमाययौ । अनुययुरितरे । स विश्वामित्रो नदीस्तुण्यव । गाधा भवतेति । अपि द्विवत् । अपि वहुवत् । तद् यद् द्विवदुपरिण्यात्तद् व्याख्यास्यः । अथैतद्वहुवत् ॥ २४ ॥

# रमध्वं मे वर्चसे सोम्याय ऋतावरीक्षं मुहुर्तमेवैः । प्र सिन्धुमच्छां बृहुती मनीृपावुस्युरेदे कुश्चिकस्यं सूद्ध ।

उपरमध्यं मे वचसे सोम्याय सोमसम्पादिने । ऋतावरीर्ऋत त्यः । ऋतमित्यु-दकनामं । प्रत्युनं भवित । मुहर्तमेवैरयनैरवनैर्या । मुहर्तां मुहर्क्कतुः । ऋतुरर्त्तंगिति-कर्मणः । मुहर्मूई इव कालः । यावद्भीक्षणं चेति । अभीक्ष्णमिक्षणं भवित । अणः क्षणोतेः । प्रक्षणुतः कालः । कालः कालयतेर्गितिकर्मणः । प्राभिद्वयामि सिन्धुं वृहत्या महत्या मनीपया मनस ईपया स्तुत्या प्रज्ञया वावनाय । कुशिकस्य सृतुः । कुशिको राजा वभूवं । कोशतेः शब्दकर्मणः । कंशतेर्वा स्यात्प्रकाशयित कर्मणः । साधु विको शियाऽर्थानामिति वा । नद्यः प्रत्युचुः ॥ २४ ॥

# इन्द्री असाँ अरद्धन्नवाहुरपोहन्वृत्रं परिधि नदीनाम् । देवोऽनयत्सविता सुपाणिस्तस्य वृयं प्रसुवे याम दुँवीः ॥

इन्द्रोऽस्मानग्द्रहज्जवाहुँः।ग्दतिः खनतिकर्मा। अपाहन् वृत्रं परिधि नदीना-मिति व्याख्यातम्।देवोऽनयत्मविता। खुपाणिः कल्याणपाणिः। पाणिः पंणायतेः पूजाकर्मणैः।प्रगृह्य पाणी देवान् पूजर्यैन्ति। तस्य वयं प्रसवे याम उँवीः। उँव्यं ऊणातेः।वृणोतेरित्यौर्णवाभैः।प्रत्याख्यायान्तत आद्युश्रुद्यः॥२६॥

- 9. Cf. SRV. I. 63, 8, p. i. 313,
- 2. Cf. BD. IV. 106, 107,
- **2.** N. 9. 39.
- 8. RV. III. 33, 5,
- 4. Cf. SRV. J. 2. 8. p. i. 3.
- ६. प्रत्सृतं C 3.
- o. Ra: is omitted by C 5.
- ८. मृद C 6, M 1, M 2.
- 9. Cf. SRV. III. 33. 5. p. ii. 243.
- 90. R.V. III. 33, 6.

- ११. बाह् BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 12. पणेयते C 4, M 3.
- 13. cf. SRV. I. 22.5; III. 54. 11. pp. i. 115; ii. 309.
- 18. The passage कत्याणपाणि ... पूजयन्ति is omitted by C 4.
- \$4. cf. SRV. III. 33. 6. p. ii. 244.
- 9इ. जरुर्य BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- १७. उर्द्य ... स्पोर्णवाभ: is omitted by Durga.

आ ते कारो श्रणवामा वचौसि ययार्थ दूरादर्नसा रथेन । नि ते नंसे पीप्यानेव योषा मर्यायेव कुन्या शश्चचे ते' ॥

आशृणवाम ते कारो वचनानि । याहि दूरादनसा च रथेन च निनमाम ते पाययमानेव योषा पुत्रम् । मर्यायेव कन्या परिष्वजनाय । निनमा इति वा ।

अश्वनम्मान्युत्तराणि पिंड्वंशितः । तेषामष्टा उत्तराणि बहुवत् । अश्वः कस्मात् । अश्वतेऽध्वानम् । महांशनो भवतीति वा । तत्र दिधिका इत्येतद् द्धत् कामतीति वा । दधत् कर्न्दंतीति वा । दधदाकारी भवतीति वा । तस्याश्ववद्देवतावस्र निगमा भवन्ति । तद् यद् देवतावदुपरिष्टार्त्तद् व्याख्यास्यामः । अथैतदश्ववत् ॥ २०॥

उत स नाजी क्षिपणि तुरण्यति ग्रीनायां नुद्रो अपि कक्ष आमानि । कतुं दिधका अर्च संतनीलत्पथामङ्काँसन्नापनीफणते ।।

अपि स वाजी वेजनवार्त् । क्षेपणमनु तूर्णमश्रुतेऽध्वानम् । श्रीवायां वदः । श्रीवा गिरतेवां । गृणातेवां । गृह्वातेवां । अपि कक्ष आसनीति व्याख्यातम् । कृतुं दिधिकाः कर्म वा प्रज्ञां वां । अनुसंतवीत्वत् । तनोतेः पूर्वया प्रकृत्या निगमः । पथामङ्काँसि पथां कुटिलानि । पन्थाः पततेवां । पद्यतेवां । पन्थतेवां । अङ्कोऽञ्चतेः । आपनीफणदिति फणतेश्चर्करीतवृत्तम् ॥

दशोत्तराण्यादिष्टोपयोजनानीत्याचक्षते साहचर्यक्षानाय । ज्वलतिकर्माण उत्तरे धातव एकाद तावन्सेवोत्तराणि ज्वलतो नामधेयानि यानि ॥ २८ ॥

#### इति दितीयोऽध्या

<sup>9.</sup> RV. III. 33, 10.

<sup>2.</sup> of. SRV. III. 33, 10. p. ii. 246,

<sup>3.</sup> of. BD. ii. 56.

<sup>22.</sup> 

<sup>4,</sup> RV. IV. 40, 4.

ξ. cf. SRV. IV. 40. 4. p. ii. 458.

The following passage is added after कतुं by C 5: वाजी क्षिपणि तुरण्यति मीवायां बद्धः।

c. of. SRV. I. 123, 8, p. i. 560.

[ अंथ निर्वचनमोधी रांको विद्या ह व अंथातोऽ तुक्रिसिप्यामी वृक्षेर्वृक्षे तावां वास्त्नि यं ई चकारायं से शिक्के हिरण्यनामान्यार्धिषेणो यहेर्वापिः सौधारणानि स्वरादित्यो रिहमनामान्यति धैन्तीनां दांसपत्ती रीविनामानीदं अप्रेष्ठं रुदे इत्साह अधि कृष्णं देवीनां माने वौद्धामानीयं अधिक शुष्मिम रमें स्व म इन्द्रों अस्मानाते काराबुर्त स्य वाज्यधार्विद्यातिः ॥ ]

॥ इति निरुक्ते पूर्वपद्वे द्वितीयोऽध्यायः समाप्तः॥

Small figure on this page represents the corresponding section of the second chapter of the Nirukta.



#### ॥ अथ तृतीयोऽध्यायः॥

कर्मनामान्युत्तराणि पड्विंशतिः । कर्म कस्मात् । क्रियत इति सतः ।

अपत्यनामान्युत्तराणि पञ्चद्दा । अपत्यं कस्मात् । अपतितं भवति । नानेन पतितिति वौ । तद् यथा जनयितुः प्रजौ । एवमर्थीये ऋचा उदाहरिष्यामः ॥ १ ॥

परिषद्यं ह्यरंणस्य रेक्णों नित्यंस्य रायः पर्तयः स्थाम । न शेषां अन्ने अन्यजीतमस्त्यचेतानस्य मा पृथो वि दुंधः ॥

परिहर्तव्यं हि नोपसर्तव्यम् । अरणस्य रेक्णः । अरणौऽपाणीं भवति । रेक्ण इति धननाम । रिच्यते प्रयतः । नित्यस्य रायः पतयः स्थाम । पित्र्यस्येव धनस्य । न रोपोऽम्ने अन्यजातमस्ति । रोष इत्यपत्यनाम । शिष्यते प्रयतः । अचेतयमानस्य तत्प्रमत्तस्य भवति । मा नः पथो विदुर्दुर्षं इति ।

तस्योत्तरा भूयसे निर्वचनाय ॥ २॥

न हि प्रभायारणः सुशेवोऽन्योदयों मनसा मन्तवा उ । अर्था चिदोकः पुनरित्स एत्या नी वाज्यभीषाळेतु नव्यः ॥

न हि प्रहीतव्यो अरणः सुसुखतमोऽपि । अन्योदर्यो मनसापि न मन्तव्यः । ममायं [पुर्जः] इति । अथ स ओकः पुनरेव तदेति यतं आगतो भवति । ओक इति निवासनामोच्यते । एतु नो वाजी वेजनवान् । अभिषहमाणैः सपत्नान् । नवजातः स एव पुत्र इति ।

#### अथैतीं दुहितृदायाच उदाहरन्ति । पुत्रदायाच इत्येके ॥ ३ ॥

- cf. Manu. IX. 138; Vişnu. XV.
   44.
- of. Manu. IX. 32, 35-41. The diametrically opposite view is given IX. 48-54. of. also Vas. XVII. 6-9; 63-64; Ap. Dh. II. 13. 6-7; Ga. Dh. XVIII. 9-14.
- 3. RV. VII. 4. 7.
- 8. of. SRV. VII. 4. 7. p. iii. 14.
- 4. of. SRV. I, 93. 4; p. i. 418.

- ξ. cf. SRV. VII. 4. 7. p. iii. 14.
- o. RV. VII. 4. 8.
- c. Omitted by BK, C 4, C 5, Ku, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- ९. यते BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- १०. अभिषद्ममाण: C 4, C 5.
- ११. अंथेनां Durga and S'ivadatta's edition. of, BD. IV, 110-111,

# शासुद्रार्द्विहुनुर्नित्यंगाद्विद्वाँ ऋतस्य दीर्थिति सप्येन् । पिता यत्रे दुहितुः सेकमृङ्गन्तसं शुग्म्येन मनेसा द्रथन्वे ॥

प्रशास्ति योव्वहाँ सन्तानकर्मणे दुहितः पुत्रभावम्। दुहिता दुर्हिता। दुरे हिता। दोग्धेर्या। नप्तारमुपागमत्। दौहित्रं पौत्रमिति। विद्वान् प्रजननयन्नस्य। रेतसो वा। अङ्गादङ्गात्संभूतस्य दृद्याद्धिजातस्य मातरि प्रत्यृतस्य। विधानं पूजयर्त्। अविशेषेण मिथुनाः पुत्रा दायादा इति। तदेतदक्क्षोकाभ्यामभ्युक्तम्।

अङ्गीदङ्गास्तंभविति इदेयादधिजायसे । आस्मा वै पुत्रनामासि सं जीव शरदेः शतम् ॥ इति । अविशेषेण पुत्राणां दायो भवति धर्मतः । मिथुनानां विसर्गादौ मर्तुः स्वायंभुवोऽत्रंवीत् ॥

न दुहितर इत्येके।

तसात्युमान् दायादोऽदायादा जी<sup>9°</sup>।

इति विज्ञायते।

तस्मात्स्त्रयं जातां परास्यन्ति न पुमांसमें।

इति च।

स्त्रीणां दानविक्रयातिसर्गा विद्यन्ते न पुंसः । पुंसोऽपीत्येके । शौनःशेषे दर्श-नात् । अभ्रातृमतीवाद इत्यपरम् ।

> [ अमूर्या यन्ति जामयुः सर्वा लोहितवासर्सैः ] अभातर्र इव योगास्तिष्टन्ति हतवस्त्रीनैः ॥

- 9. RV. III. 31. 1. The Second hemistitch is paraphrased by yaska in the last part of the fifth Section.
- R. Hett, C 1, C, 2, C 3, C, 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- 3. cf. BD. IV. 112.
- 8. Omitted by C 5.
- 4. of. SRV. I. 34. 5. p. i. 182.
- ξ. cf. SRV. III. 31. 1. p. ii. 226.
- ७. दायदा C 5.
- c. S'B. XIV. 9. 4. 8; BU. VI. 4. 8; SVB. 1. 5. 17.
- 3. of. Manu. IX. 130, 133, 139; Ba. II. 3. 14,

- १०. The quotation is untraced. cf. Ms. 4. 6. 4; 4. 7. 9: यत्स्थाली रिचन्ति न दारुमयं तसात्पुमान् दायादः स्थदायादा! यत्स्थाली परास्यन्ति न दारुमयं तसात् स्थियं जातां परास्यन्ति न पुमांसम्।
- १३. Durga gives the quotation in the following manner: अथ यत् स्थाली परास्थन्ति हवनकर्मणो न तथा जुद्धिति न दारुमयं परास्थन्ति हवनकर्मणः दारुम-येणेव जुद्धिति तस्यात् खियं जातां परास्थन्ति परस्थै प्रयच्छन्ति न पुमांसम्।
- 93. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; and Durga.
- 93. cf. AV. 1. 17. 1.

अभ्रातृका इव योपास्तिष्ठन्ति सन्तानकर्मणे पिण्डदानाय हतवरर्मानः। इत्यभ्रान्तृकाया अनीर्वाहं औपिक्षकः। तस्योत्तरा भूयसे निर्वचनाय॥ ४॥

अश्रातेवं पुंस एति प्रतीची गर्ताकिगिव सनये धनानाम्। जायेव एत्यं उश्राती सुवासां उषा हम्नेव नि रिणीते अप्सः॥

अभ्रात्केव पुंसः पितृनेत्यभिमुखी सन्तानकर्मणे पिण्डदानाय नै पतिम्। गर्तारोहिणीव धनलाभाय दाक्षिणांजी। गर्तः सभास्थाणुः। गृणातेः। सत्यसङ्गरो भवति।
तं तत्र यापुत्रा यापतिका सारोहति । तां तत्राक्षेणांघ्रन्ति । सा रिक्थं लभते।
इमशानसंचयोऽपि गर्त उच्यते। गुरतेः। अपगूर्णो भवति। इमशानं इमशयनम्। इम
शरीरम्। शरीरं शृणातेः। शम्नातेर्वा। इमथु लोम। ईमनि श्रितं भवति। लोम
छुनातेर्वा। लीयतेर्वा।

नीपरस्याविष्कुर्याद् यदुपरस्याविष्कुर्याद् गर्तेष्ठाः स्यात्प्रमायुको यजमानैः।

इत्यपि निगयो भवति।

रथोऽपि गर्त उर्व्धते । गृणातेः स्तुतिकर्मणः । स्तुततमं यानम् । आ रोहथो वरुण मित्र गर्तम् ।

इस्यपि निगमो भवति।

जायेव पत्ये कामयमाना सुवासा ऋतुकालेपूर्या हसनेव दन्तान्विषुणुते रूपाणीति । चतस्र उपमाः ।

नाभात्रीमुपयच्छेत तोकं हास्य तद् भैवति ।

इस्रभ्रातृकाया उपयमनप्रतिषेधः प्रस्यक्षः । पितुश्च पुत्रभावः । पिता यत्र इहितरप्रताया रेतःसेकं प्रार्जयति । संद्धात्यात्मानं संगमेन मनसेति ।

अथैतां ज्ञाम्या रिक्थप्रतिषेध उदाहरैंन्ति । ज्येष्ठं पुत्रिकार्यां इत्येके ॥ ५॥

- 9. cf. Manu. III. 11; Ya. I. 53.
- 2. RV. I. 124. 7.
- a. Omitted by C 2, C 5, C 6, M 1, M 2, M 3, W 3.
- V. दाक्षिणाय. BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3. दाक्षिणाजा SRV.
- प. •सङ्करो W 2.
- तत्राक्षेराझन्ति C 1, C 2, C 3, C 6,
   M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- o. of. SRV. I. 124. 7. p. i. 565.
- c. इमनि: C 4.

- िवः कुर्यो. C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- to. The quotation in untraced.
- 99. of. SRV. V. 62. 5. p. ii. 643.
- 92. RV. V. 62. 8.
- १३. उपा is omitted by C 5.
- 98. The quotation is untraced.
- 94. of. Manu. III. 11; Ya. I. 53.
- १६. cf. BD. IV. 111: रिक्थस्य दुहितु-दानं नेस्यृचि प्रतिषिध्यते ।
- 19. of. Manu. IX. 134.

# न जामये तान्वी रिक्थमरिक् चुकार गर्भी सनितुर्निधानीम् । यदी मातरी जनर्यन्त विद्वमन्यः कृती सुकृतीरुन्य ऋन्धन् ॥

न जामये भगिन्ये। जामिरन्येऽस्यां जनयन्ति जांमपत्यम् । जमतेर्वा स्याद्गति-कर्मणः। निर्गमनप्राया भवति। तान्वं आत्मजः पुत्रः। रिक्थं प्रारिचत् प्रादात्। चकारैनां गर्भनिधानीम्। सनितुर्हस्तप्राहस्य। यदी मातरो जनयन्त। वहिं पुत्रम्। अविक चित्रयम्। अन्यतरः सन्तानकर्ता भवति पुमान्दायादः। अन्यतरोऽर्द्वयित्वा जामिः प्रदीयते परसी॥ ६॥

मनुष्यनामान्युत्तराणि पञ्चविंशतिः।

मनुष्याः कसात्। मत्वा कर्माणि सीव्यन्ति । मनस्यमानेन सृष्टाः । मनस्यतिः धुनर्मनस्वीभावे । मनोरपत्यम् । मनुषो वा ।

तत्र पञ्चजना इत्येतस्य निगमा भवन्ति ॥ ७॥

तद्य वाचः प्रथमं मंसीय येनासुराँ अभि देवा असीम । ऊजीद उत येज्ञियासः पश्चजना मर्म होत्रं जुपेन्त्रम् ॥

तद्द्यवैत्वः परमं मंसीय येनासुरानिभवेम देवाः । असुरा असुरताः। स्थानेष्वस्ताः। स्थानेभ्य इति वा। अपि वा सुरिति प्राणनाम । अस्तः शरीरे भवति। तेन तद्वन्तः।

सोर्देवानस्जत तत् सुराणां सुरत्वम् । असोरसुरानस्जत तद्यरंगिंगामसुरत्वम् ।

#### इति विशायते।

#### ऊर्जाद उत यित्रीयासः । अन्नादाश्च यित्रयाश्च । ऊर्गित्यन्ननाम । ऊर्जयतीति

- RV. III. 31. 2. cf. BD. i. 57, where it is quoted as an example of denial.
- २ अजिनम्॰ M 3; अजैनम्॰ C 4, C 5, Mi, W 1, W 2.
- ३. •अपचम C 5. of. A B. 7. 3. 1.
- 8. तान्वा M 3, Mi.
- 4. cf. BD. ii. 113.
- इ. यदि ह C 1, C 3, M 1, M 2, R. of. SRV. III. 31. 2, p. ii, 227.
- ७. अजनयन्त SRV. loc. cit.

- e. of. SRV. III. 31. 2; I. 123. 5; pp. ii. 227; i. 558. of. अथी हि कन्या परकीय एवं S'ak. IV.
- ९. असुरा C 5,
- १०. होरांत्रं C 3, M 3.
- 11. RV. X. 53. 4.
- 92. Cf. SRV. X. 53. 4. p. IV. 158.
- १३. Cf. TB. ii. 3. 8. 2, 4. तेनासुनाऽसुरा-नस्जत तद्सुराणामसुरत्वम् ।
- १४ वहेम्यासः ० ६.

सतः। पक्तं सुप्रवृक्णमिति वा। पञ्चजना मम होत्रं जुषध्वम्। गन्धवाः पितरो देवा असुरा रक्षांसीत्येके । चत्वारो वर्णा निषादः पञ्चम इत्यौपमःयवः। निषादः कस्मात्। निषद्नो भवति। निषण्णमिसन्पापकमिति नैरुक्ताः।

#### यत्पार्श्वजन्यया विशाँ।

पञ्चजनीनयाँ विशा। पञ्च पृक्ता संख्या। स्त्रीपुंनपुंसकेष्वविशिष्टा।

वाहुनामान्युत्तराणि द्वादश । वाहुः कस्मात् । प्रवाधत आभ्यां कर्माणि ।

अङ्कुलिनामान्युत्तराणि द्वाविंशतिः। अङ्कुल्यः कस्मात्। अग्रगामिन्यो भवन्तीति वा। अग्रगालिन्यो भवन्तीति वा। अग्रकारिण्यो भवन्तीति वा। अग्रकारिण्यो भवन्तीति वा। अञ्कना भवन्तीति वा। अञ्चना भवन्तीति वा। अपि वाभ्यर्जनादेव स्युः। तासामेषा भवति॥ ८॥

दर्शावनिभ्यों दर्शकक्ष्येभ्यों दर्शयोक्रेभ्यों दर्शयोजनेभ्यः । दर्शाभीशुभ्यो अर्चताजरेभ्यों दश्च धुरों दर्श युक्ता वहंद्रचैः ॥

अवनयोऽङ्कुल्यो भवन्ति । अवन्ति कर्माणिं । कक्ष्याः प्रकाशयन्ति कर्माणि । योक्राणि योजनानीति व्याख्यातम् । अभीशयोऽभ्यश्चवते कर्माणिं । दशघुरो दश युक्ता वहद्भः । धूर्धूर्वतेर्वथकर्मणः । इयमपीतरा धूरेतस्मादेव ।

विहेन्ति वहीम् । धारयतेर्वा ।

कान्तिकर्माण उत्तरे धातवोऽष्टाद्दा।

अन्ननामान्युत्तराण्यष्टाविंशतिः । अन्नं कस्मात् । आनतं भूतेभ्यः । अत्तेर्वा । अत्तिकर्माण उत्तरे धातवो दश ।

- 9, Cf. BD. VII. 68; cf. AB. III. 31. 5.
- Cf. BD. VII. 69—72; SRV. 1. 89.
   VIII. 32. 22; pp. i. 399; iii. 390.
- a. Omitted by Durga. निवद्यतीति is added by C 1.
- 8. RV. VIII. 63. 7.
- ५. पञ्चजनीयया C 1, M 3.
- E. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, & Durga.

- o. अञ्जना BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- ८. वास्यञ्जनादेव॰. C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, S, R. 5. Roth.
- 9. RV. X. 94. 7.
- 90. Cf. SRV. I. 62. 10. p. i. 309.
- 99. Cf. SRV- I. 38. 12. p. i. 206.
- १२. विहति C 3.
- 9३. वहे C 5.
- 38. Cf. SRV. X. 94. 7. p. IV. 206.

बस्रनामान्युत्तराण्यण्यविशतिः । वस्रं कस्मात् । वस्रं भरं भवति । विभनेः । धननामान्युत्तराण्यण्यविशतिरेव । धनं कस्मात् । धिनोतीति सतः । गोनामान्युत्तराणि नव । कुभ्यतिकर्माण उत्तरे धातवो दश । क्रोधनामान्युत्तराण्येकादश ।

गतिकमाण उत्तरे धातवो द्वाविंदारीतम्।

क्षिप्रनामान्युत्तराणि षड्विंशतिः । क्षिप्रं कस्तात् । संक्षित्रो विकर्षः । अन्तिकनामान्युत्तराण्येकाद्श । अन्तिकं कस्तात् । आनीतं भवति ।

संग्रामनामान्युत्तराणि षट्चत्वारिंशत्। संग्रामः कसात्। संगमनाहा । संगरणाहा। संगतौ ग्रामाविति वा।

तत्र खल इत्येतस्य निगमा भवन्ति ॥ ९ ॥

अभी दे दमेक मेकी असि निष्पाँ कभी द्वा किमु त्रयेः करन्ति । खले न पुर्पान्प्रति हन्मि भूरि कि मा निन्दन्ति शत्रेवीऽनिन्द्राः ॥

अभिभवामीदमेकमेकः । असि निष्पहमाणः । सपतानिभिभवामि । द्वौ किं मा त्रयः कुर्वन्ति । एक इता संख्या । द्वौ द्वततरा संख्या । त्रयस्तीर्णतमा संख्या । चत्वारश्चलिततमा संख्या । अष्टावश्चोतेः । नव न वननीया । नावासा वा । दश दस्ता । दृष्टार्था वा । विशातिद्विदशैतः । शतं दशदशतः । सहस्रं सहस्वत् । अर्युतं प्रयुतं नियुतं तत्तदभ्यस्तम् ।

अर्चुदो मेघो भवति । अरणमम्बु । तदः । [ अम्बुद्दो ] अम्बुमद्भातीति वा । अम्बुमद्भवतीति वा । स यथा महान्बहुर्भवति वर्षस्तदिवार्बुदम् । खेले न पर्षान्प्रति हिन्म भूरि । खल इत पर्षान् प्रतिहिन्म भूरि । खल इति संग्रामनाम । खलतेर्वा । स्वलतेर्वा । अयमपीतरः खल पतसादेव । समास्कन्नो भवति । किं मा निन्दन्ति शत्रवोऽनिन्द्राः । य इन्द्रं न विदुः । इन्द्रो ह्यहमसि । अनिन्द्रा इतर इति वा ।

<sup>1.</sup> द्वाविशं शतम् C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.

२. नि:षाळ∘ C 6, M 1; नि:षाइ C 3; नि:षाङ: C 4.

a. RV. X. 48. 7; cf. BD. I. 49.

v. Cf. SRV. X. 48. 7. p. IV. 146.

५. नावात्या <sup>C</sup> 6

६. दिष्टार्था C 3.

o. Omitted by C 5.

ट. नियुत्तं. C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.

९. अयुतं C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.

Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M
 Mi. R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
 अस्त्रमदातीति is omitted by Durga;

<sup>19.</sup> खलेन Roth.

<sup>9</sup>२. विविद्: C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 6, S.

व्याप्तिकर्माण उत्तरे धातवो दश । तत्र हे नामनी आक्षाण आश्रुवानः। आपान आयुवानः।

धधकर्माण उत्तरे धातवस्त्रयस्त्रिशत्। तत्र वियात इत्येतद् वियातयत इति वा। वियातयेति वा।

आर्खण्डल प्र ह्यसे'।

आखण्डयितः। [ खण्डं ख**ण्डयतेः'** ]।

तैळिदित्यन्तिकवधयोः संस्रष्टकर्म । ताळैयतीति सतः ॥ १० ॥

स्या व्यं सुवृधा ब्रह्मणस्पते स्पाही वस्त्रं मनुष्या देदीमहि ।

या नी दूरे तुळितो या अरातयोऽमि सन्ति जुम्भया ता अनुप्रसः ॥

त्वया वयं सुवर्धयित्रा ब्रह्मणस्पते स्पृहणीयानि वस्नि मनुष्येभ्य आद्दीमहि । याश्च नो दूरे तळितो याश्चान्तिके । अरातयोऽदानकर्माणो वा । अदानप्रज्ञा वा । जम्भय ता अनम्रसः । अम्र इति रूपनार्मं । आम्रोतीति सतः ।

विद्युत्तिळ्द्भवतीति शाकपूणिः । सा ह्यवताळयति । दूराच दृश्यते । अपि त्विद्मन्तिकनामैवाभिष्रेतं स्यात् ।

## दूरे चित्सन्त्ळिदिवाति रोचंसे।

दूरेऽपि सन्नन्तिक इव संदृश्यसं इति।

वजनामान्युत्तराण्यप्राद्श । वज्रः कसात् । वर्जयतीति सतः । तत्र कुत्स इत्येतत् कुन्ततेः । ऋषिः कुत्सो भवति । कर्ता स्तोमानामित्यौपमन्यवः । अधाप्यस्य वधकर्मैव भवति । तत्सख इन्द्रः शुष्णं जधीनेति ।

एश्वर्यकर्माण उत्तरे धातवश्चत्वारः॥

ईश्वरनामान्युत्तराणि चत्वारि । तत्रेन इत्येतत् सनित पेश्वर्येणेति वा । सनि-तमनेनैश्वर्यमिति वा ॥ ११ ॥

यत्रां सुपूर्णा अमृतंस्य भागमनिमेषं विद्यां मि स्वरेन्ति । इनो विश्वंस्य भुवंनस्य गोपाः स मा धीरः पाकुमत्रा विवेशैं ॥

- 3. RV. VIII. 17. 12; AV. 20. 5. 6. SV. 2. 76.
- 3. Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, Durga.
- ३. तडिद्• C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- 8. ताह्यतीति. C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.

- 4. RV. II. 23. 9.
- Cf. SRV. II. 23. 9, p. ii. 66.
- w. RV. I. 94. 7.
- c. Cf. SRV. I. 94. 7. p. i. 423.
- %. बज्रयतीति C 4, C 5, M 3, Mi, W 1.
- १०. अत्रा॰ C 1, C 6, M 1, M 2.
- 99. Cf. SRV, L 11. 7. p. i. 78.
- 12. RV. I 164. 21; cf. AV. 9. 9. 22.

यत्र [सुपर्णाः] सुपतना आदित्यरदमयैः। अमृतस्य भागमुद्कस्य। अनिमि-पन्तो वेदनेनाभिस्वरन्तीति वा। अभिप्रयन्तीति वा। ईश्वरः सर्वेषां भूतानां गोपायितादित्यः। स मा धीरः पाकमत्रा विवेदोति। धीरो धीमान्। पाकः पक्तव्यो भवतिः।

विपक्तप्रज्ञ आदित्यः।

इत्युपनिपद्वणीं भवति । इत्यिधदेवतम् ।

अथाध्यात्मम् । यत्र [ सुर्पर्णाः ] सुपतनानीन्द्रियाणि । असृतस्य भागं ज्ञानस्य । अनिमिपन्तो वेदनेनाभिस्यरन्तीति वा । अभिप्रयन्तीति वा । ईश्वरः सर्वेपामिन्द्रियाणां गोपायितात्मा । स मा धीरः पाकमत्रा विवेदोति । धीरो धीमान् । पाकः पक्तव्यो भवति । विपक्तपर्वं आत्मा । इत्यात्मगतिमाचष्टे ॥ १२ ॥

बहुनामान्युत्तराणि द्वादश । बहुः कंसात् । प्रभवतीति सतः ॥

इस्वनामान्युत्तराण्येकादश । इस्वो इसतेः ।

महन्नामान्युत्तराणि पञ्चविश्वतिः । महान् कसात् । मानेनान्याञ्जहातीति शाकपूणिः । महँनीयो भवतीति वा । तत्र वयक्षिथ विवक्षस इत्येते वक्तेर्वा साभ्यासात् ।

गृहनामान्युत्तराणि द्वाविदातिः। गृहाः कस्मात्। गृहन्तीति सताम्।

परिचरणकर्माण उत्तरे धातवो दश।

सुखनामान्युत्तराणि विरातिः । सुखं कसात् । सुहितं खेभ्यः । खंपुनः खनतेः ।

रूपनामान्युत्तराणि पोडश । रूपं रोचतेः ।

प्रशंस्यनामान्युत्तराणि दश।

प्रज्ञानामान्युत्तराण्येकाद्श ।

सत्यनामान्युत्तराणि पर्। सत्यं कस्मात् । सत्यु तायते । सत्यभवं भव-

अष्टा उत्तराणि पदानि पदयतिकर्माण [ उत्तरे ] धातवश्चायतिप्रभृतीनि च । नामान्यामिश्राणि ।

#### नवोत्तराणि पदीनि सर्वपदसमाझानाय।

- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 2. Cf. SRV. 1. 164, 21, p. i. 705.
- Cf. SRV. I. 31, 14; 129, 1; pp. i. 163, 583.
- 3. The quotation is untraced.
- 'S. अनिमिपन्ति BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3,

- ६. одят М 3.
- ७. मांहनीयो M 3.
- 4. Cf. SRV. V. 30. 1. p. ii. 551.
- %. प्रशंख Mi.
- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; and Durga.
- 41. Cf. SRV. X. 50. 5. p. iv. 152: तथापि हिकं नुकमित्यादीनि नवोत्तराणि पदानीत्युक्तवान्यास्काचार्थः।

अथात उपमाः। यदतत्तत्त्वह्यमिति गार्ग्यः। तदासां कर्म। ज्यायसा वा गुणेन प्रख्याततमेन वा कनीयांसं वाप्रख्यातं वोपमिमीते। अथापि कनीयसा ज्यायांनमम्॥ १३॥

## तुनूत्यजेव तस्करा वनुर्य रशानाभिद्वशिन्ध्यधीताम् ॥

तनूत्यक् तन्त्यका। वनर्ग् वनगामिना । अग्निमन्थनी वाह् तस्कराभ्यामुँपिनिमीते । तस्करस्तत्करोति [तत्करो भवैति ] यत्पापकमिति नैक्काः । तनोतेर्वा स्यात् । सन्ततकर्मा भविते । अहोरात्रकर्मा वा । रहानाभिर्देशभिरभ्यभीताम् । अभ्यधीतामिति ] अभ्यधाताम् । ज्यायांस्तत्र गुणोऽभिष्नेतः ॥ १४ ॥

कुई स्विद् दोपा कुट्ट बस्तोर्थिना कुट्टीमिपिलं केरतः कुट्टोपतुः। को बी शयुत्रा विधवैव देवरं मर्यं न योषा कृणते सुधस्य औं॥

क स्विद्रात्रो भवथः क दिवा। काभिप्राप्ति कुरुथः। क वसथः। को वां शयने विधवेव देवरम्। [देवरः कस्मात्। द्वितीयो वर उच्येते ]। विधवा विधातका भवति। विधवनाद्वा। विधावनाद्वेति चर्मिशिराः। आपि वा धव इति मनुष्यनाम। तद्वियोगाद्विधवा। देवरो दीव्यतिकर्मा। मर्यो मनुष्यो मरणधर्मा। योषा यौतेः। आकुरुते संधर्स्थाने।

अथ निपाताः पुरस्तादेव व्याख्याताः । यथेति कर्मीपमा । यथा वातो यथा वनं यथा समुद्र एँजीति ॥ आर्जन्तो अमयो यथा ॥ आत्मा यक्ष्मस्य नदयति पुरा जीवगुभी यथा ॥

आत्माततेर्चा । आप्तेर्चा । अपि वाप्त इव स्यात् । यावद् व्याप्तिभूत इति । अग्निर्न ये आर्जसा रुक्मवंक्षर्सः ।

- 9. RV. X. 4. 6.
- 2. Cf. SRV. X. 4. 6. p. iv. 9.
- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; and Durga.
- ४. यतः करोति पापकमिति Durga.
- Y. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; and Durga.
- ξ. RV. X. 40. 2.
- ७. विधवनाद्वेति S'ivadatta's ed.
- ८. प्रवर्भशियाः S'ivadatta's ed.

- S. 研修。 C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S. and Roth's edition.
- 90. Cf. SRV. X. 40. 2. p. iv. 121.
- 99. RV. V. 78. 8.
- 97. RV. I. 50. 3; AV. 13. 2. 18; 20. 47. 15; VS. 8. 40.
- 93. RV. X. 97. 11; VS. 12. 85.
- १४. RV. X. 78. 2. According to Durga some Mss. do not read the quotation thinking that na is already explained: दुर्मदासो न सुरायाम् see N. 1. 4.

अक्रिरिव ये [ महतो भ्राजमाना रोचिष्ण्रस्का ] भ्राजस्वन्तो रुक्मव-क्षसः॥१५॥

चुतुरश्चिद्दंपानाद्धिभीयादा निधातोः । न दुंक्कायं स्पृहयेत् ॥

चतुरश्चिद् [ अक्षान् ] धारयत इति । तद्यथा कितवाद्विभीयादेवमेव दुरुकाद्विभीयात् । न दुरुकाय स्पृह्येत् कदाचित् ।

आ इत्याकार उपसर्गः पुरस्तादेव ब्याख्यातः । अथाप्युपमार्थे इत्यने ।

जार आ मगम्।

जार इव भगम् । आदित्योऽत्र जार उच्यते । रात्रेजरियर्ता । स एव भामाम् । तथापि निगमो भवति ।

खसंजारं: शृंणोतु नं: । इति

उपसमस्य स्वसारमाहं साहचर्यात् । रसहरणाहा । अपि न्वयं मगुष्यजार प्वाभिष्रेतः स्यात् । स्त्रीभगस्तथा स्यात् । भजतेः ।

मेष इति भूतोपमा।

मेषो भूतो इमि युर्नियः।

मेषो मिषतेः। तथा पशुः पश्यतेः । अग्निरिति रूपोपमा।

हिरण्यरूपः स हिरण्यसंदगुपां नपात्सेदु हिरण्यंत्रेणीः ।

हिरण्यवर्णस्येवास्य रूपम् । था इति च ।

तं प्रक्रथी पूर्वथी विश्वथेमधी।

प्रते इव पूर्व इव विश्व इवेम इवेति । अयभेततरोऽमुप्मात् । असावस्ततरोऽ-सात् । अमुथा यथासाविति व्याख्यातम् ।

#### वदिति सिद्धोपमा।

- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- ₹. RV. I. 41. 9.
- ३. चिद् is omitted by Kn. and Sāyana.
- 8. Cf. SRV. I. 41. 9. p. i. 217: चतुरोऽक्षान्धारयत...स्पृह्येत्।
- 4. Fragment of RV. X. 11. 6; AV. 18. 1. 23.
- इ. Cf. PMbh. जरयन्तीति जाराः । जीर्यन्ति तैजाराः । vol. II. p. 147.

- ७. जार C 4, M 3.
- c. RV. VI. 55. 5.
- 9. एवाभिन्नेतं W 2; ॰न्नेत C 4, M 3.
- 90. RV. VIII. 2. 40.
- ११. Cf. S'B. VI. 2. 1. 4: यद्पश्यत्तसादेते पशवसोप्वेतमपश्यत्तसाद्वेते पशवः । Weber's edition p. 507.
- 92. RV. II. 35. 10.
- १३. प्रलथा W 1.
- 98. RV. V. 44. 1; VS. 7. 12.
- १५. प्रस W 1.

#### बाह्यणवंहृपसंवते ।

ब्राह्मणा इव वृषका इवेति । [वृषको वृषशीलो भवति । वृषाशीलो वा ] ॥ १६ ॥

श्रियमेथनदंत्रिवजातंवेदो विरूपवत् । अङ्गिरखन्महित्रत् प्रस्केण्वस्य श्रुधी हर्वम् ॥

त्रियमेथः । त्रिया अस्य मेथा । यथैतेपामृपीणामेवं प्रस्कण्वस्य शृणु ह्वानम् । प्रस्कण्वः कण्वस्य पुत्रः । कण्वप्रभवः । यथा प्राप्रम् । अर्विषि भृगुः संबभ्व । भृगुर्भुज्यमानो न देहे । अङ्गारेप्विङ्गराः । अङ्गारा अङ्गनाः [अञ्चर्नाः ] । अत्रैव तृतीयमृच्छतेत्यूचुः । तसादित्रः। न त्रय इति । विखननाष्ट्रैखानसः। भरणाद्वारहाजः। विरूपो नानारूपः। महित्रतो महावते इति ॥ १७ ॥

अथ लुप्तोपमान्यथांपमानीत्याचक्षते। सिंहो व्याघ्र इति पूजायाम्। श्वाकाक इति कुत्सायाम्। काक इति शब्दानुकृतिः। तदिदं शकुनिषु वहुलम्। न शब्दानुकृतिर्विद्यत इत्योपमन्यवः। काकोऽपकालयितव्यो भवति। तिनिरिस्तरणात्। तिलमात्रचित्र इति वा। कपिञ्जलः कपिरिव जीर्णः। कपिरिव जवते। ईपित्रकृतो वा। कमनीयं शब्दं पिञ्चयतीति वा। श्वा ग्रुयायी। शवतेर्वास्याद्गतिकर्मणः। श्वसितेर्वा। सिंहः सहनात्। हिंसेर्वा स्याद् विपरीतस्य । संपूर्वस्य वा हन्तेः। संहाय हन्तीति वा श्याद्यो व्यादाय हन्तीति वा॥ १८॥

अर्चतिकर्माण उत्तरे धातवश्चतुश्चन्वारिंशत्।

मेथाविनामान्युत्तराणि चतुर्विंशतिः। मेधावी कस्मात्। मेधया तद्वान्भवति। मेथा मतौ धीयते।

#### स्तोतृनामान्युत्तराणि त्रयोद्श । स्तोता स्तवनात् ।

- The quotation is untraced. Mss. of the longer recension do not accent the passage.
- Q. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn,
   M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 5,
   W 3; and Durga.
- 3. R.V. I. 45. 3.
- 9. Cf. SRV. I. 139. 9. p. i. 623.
- 4. Cf. SRV. I. 44. 6. p. i. 225.
- Cf. SRV. I. 45. 3. p. i. 229; cf. BD. V. 99.
- o. Cf. AB. iii. 34: येऽङ्गारा आसंने ऽङ्गिरसोऽभवन।

- Cf. SRV. I. 1. 6; 127. 2; X. 62. 5; 67. 2. pp. i. 27, 574; IV. 186, 206.
- c. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn,
   M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2,
   W 3; and Durga.
- e, Cf. SRV. I, 139, 9, p. i, 623,
- 90. ॰हैसानसः W 1.
- 35. Cf. SRV. I. 45. 3. p. i. 229.
- १२. हिंसेर्बा विषयीतस्य is omitted by

यश्चनामान्युत्तराणि पञ्चद्रा । यशः कस्मात् । प्रख्यातं यजित कर्मेति नैरुक्ताः। याच्जो भवतीति वा। यजुरुन्नो भवतीति वा। वहुकृष्णाजिन इत्यौपमन्यवः। यजुरुवेनं नयन्तीति वा।

ऋत्विङ्गामान्युत्तराण्यधौ । ऋत्विक् कस्मान् । ईरणः । ऋग्यष्टा भवतीति दााकपूणिः । ऋतुयाजी भवतीति वा ।

याच्याकर्माण उत्तरे थातवः सप्तद्दा। दानकर्माण उत्तरे थातवो दश। अध्येषणाकर्माण उत्तरे थातवश्चत्वारः। स्वपितिसस्तीति द्वौ स्वपितिकर्माणौ।

क्रपनामान्युत्तराणि चतुर्दशै । क्रपः कस्मात् । कु पानं भवति । कुण्यतेर्वा । स्तेननामान्युत्तराणि चतुर्दश । स्तेनः कस्मात् । संस्थानमस्मिन्पापकमिति नैरुक्ताः ।

निर्णातान्तर्हितनामधेयान्युत्तराणि पट् । [निर्णातं कस्मात् । निर्णिक्तं भवति व दूरनामान्युत्तराणि पञ्च । दूरं कस्मात् । दुतं भवति । दुरयं वा । पुराणनामान्युत्तराणि पट् । पुराणं कस्मात् । पुरा नवं भवति । नवनामान्युत्तराणि पळेव । नवं कस्मात् । आनीतं भवति ॥ १९ ॥

द्विश उत्तराणि नामानि वर्ड्डिशतिः । प्रपित्वेऽभीक इत्यासैन्नस्य । प्रपित्वे प्राप्ते । अभीकंऽभ्यैके ।

> आृपित्वे नः प्रपित्वे त्यसा गीहें। अभीकें चिदुलोक्कर्त्।

इत्यपि निगमौ भवतः।

दभ्रमर्भकिमित्यल्पस्य । दभ्रं दभ्रोतेः । सुदम्भं भवति । अभैकमबहृतं भवति । उपीप मे पर्ण मृश्य मा मे दुभ्राणि मन्यर्थाः । नमी मृहद्भर्यो नमी अभैकेभ्यः ।

- 9. বনুইহাৰ Roth's and S'ivadatta's edition.
- R. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 3. Cf. SRV. I. 126, 3, p. i. 571.
- 8. Cf. SRV. I, 104. 1. p. i. 457.

- 4. RV. VIII. 4. 3; SV. 1. 252; 2. 1071.
- ξ. RV. X. 133, 1; AV. 20, ξ5, 2; SV. 2, 1151.
- o. Cf. SRV. I. 31. 6. p. i. 160.
- ८. दभ्रोते: C 5, M 3, Mi.
- q. RV. I. 126, 7; cf. BD. IV. 3.
- 30. RV. I. 27. 13; cf. VS. 16. 26.

इत्यपि निगमा भवतः।

तिरः सत इति प्राप्तस्यं। तिरस्तीणं भवति। सतः संसृतं भवति।

तिरिक्चिद्र्यया परि वृतियीतमदाभ्या । पात्रीव भिन्दन्सत एति रक्षसः ॥

इत्यपि निगमी भवतः।

त्वो नेम इत्यर्थस्यं । त्वोऽपततः । नेमोऽपनीतः । अर्ध हरतेर्विपरीतात् । धार-यते वी स्यात् । उद्धृतं भवति । ऋभ्रोते वी स्यात् । ऋद्भतमो विभागः ।

पीयंति त्वो अनु सो गृणाँति ।

नेमें देवा नेमें असुराः।

इत्यपि निगमा भवतः।

ऋक्षाः स्तृभिरिति नक्षत्राणार्म् । नक्षत्राणि नक्षतेर्गतिकर्मणेः ।

नेमानि क्षत्रीणि

इति च ब्राह्मणम् । ऋक्षा उदीर्णानीव ख्यायन्ते । स्तृभिस्तीर्णानीव ख्यायन्ते ।

अमी य ऋक्षा निहितास उर्ची । पश्यन्तो द्यामिय स्टैंभिः ।

इत्यपि निगमी भवतः।

वर्ष्वाभिरुपजिह्निका इति सीमिकानाम् । वस्यो वमनात् । सीमिका स्यमनात् । उपजिह्निका उपजिद्यः ।

- १. अत्राह्मस्य is given as a variant by Durga.
- 2. Cf. SRV. VI. 75. 9; VII. 104. 21.
- 3. RV. V. 75. 7.
- 8. RV. VII. 104. 21; AV. 8. 4. 21.
- 4. Cf. SRV, L. 72. 4; 147. 2; V. 61. 8; VI. 32. 5. pp. i. 340, 648; ii. 639, 777.
- ६. ऋद्मो S'ivadatta's edition.
- o. RV. I. 147. 2; VS. 12. 42.
- c. Cf. Ms. ii. 9':

देवाश्च वा असुराश्चास्पर्धन्त नेमे देवा आसन्नेमेऽसुराः।

- 9. Cf. SRV. I. 24. 10. p. i. 132.
- 90. Cf. SRV. I. 166. 11. p. i. 728.
- ११. Cf. Tait. B. I. 5..2. 5, 6: अमुँ स लोकं नक्षते। तन्नक्षत्राणां नक्षत्रत्वम्। देवगृहा वै नक्षत्राणि ।.....यानि वा इमानि पृथिब्याश्चित्राणि तानि नक्ष-त्राणि।
- १२. Quotation is untraced. Cf. Tait. Br. II. 7. 18. 3. न वा इमानि क्षत्राण्यभूवज्ञिति । तज्ञक्षत्राणां नक्षत्रः त्वम् ।
- 33. Cf. SRV. I. 50. 2. p. i. 248.
- 98. RV. I. 24. 10.
- 94. RV. IV. 7. 3.

[ वुम्रीभिः पुत्रमुमुवी अदानम् ] यदन्युप्तिरिका यद्दम्रो अतिसंपति ।

इत्यपि निगमो भवति [ निगमौ भवतः ै] ऊर्दरं ऋदरमित्यावपनस्य । ऊर्दरमुद्दीणं भवति । ऊर्जे दीणं वा । तमूर्दरं न पृणता यवेनं ।

इत्यपि निगमो भवति । तमूर्दरमिव पूरयति यवेन । कृदर कृतद्र भवात । समिद्रो अञ्जन् कृदरं मतीनाम् ।

इत्यपि निगमो भवति ॥ २० ॥ रम्भः पिनाकमिति दण्डस्य । रम्भ आरमन्त एनम् ।

आ ला रम्भं नु जित्रयो रर्म्भं ।

इत्यपि निगमो भवति । आरभामहे त्वा जीर्णा इव दण्डम् । पिनाकं प्रतिपिनष्ट्येनेन ।

कृत्तिवासाः पिनाकह्स्तोऽवंततष्ट्रन्या ।

इत्यपि निगमो भवति।

मेना द्वा इति स्त्रीणाम् । स्त्रियः स्त्यायतेरपत्रपणकर्मणैः । मेना मानयन्त्येनीः ।

अमेनाँश्विजनिवतश्वकर्थं 1 प्रास्त्वाकृत्तवर्षते।

इत्यपि निगमी भवतः।

होपो वैतस इति पुंस्प्रजननस्य । होपः रापतेः स्पृशतिकर्मणः । वैतसो वितस्तं भवति ।

- 9. RV. IV. 19. 9. It is omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, and Durga.
- ₹. RV. VIII. 102. 21; VS. 11. 24.
- रं. निगमी सवत: is read by C 1, C 2, C 3, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S. and Roth.
- 8. RV. II. 14. 11.
- 4. VS. 29. 1.
- 8. RV. VIII. 45. 20.
- e. Cf. SRV. VIII. 45, 20. p. iii. 432.
- e. KS. 9. 7; of. VS. 3. 61.; S'B. 2. 6. 2. 7; TS. 1. 8. 6. 2.
- 9. Cf. SRV. I. 51. 13; I. 161. 4;

- IV. 34. 7; V. 43. 6. pp. i. 260, 679; ii. 445, 558.
- 90. श्विय:...कर्मण: is omitted in the passage quoted by SRV. I. 15, 3. 62. 7. pp. i. 93, 308; cf. also I. I. 51. 13. p. i. 260. Cf. PMbh. स्त्यायतरेव स्ती.....स्त्यायतस्यां गर्भ इति। Vol. I. p. 245, 246.
- 99. Quoted by SRV/ I, 51, 13, p. i. 260.
- 92. Quoted by SRV. I. 15. 3. p. i. 93.
- 93. RV. V. 31. 2.
- 98. MS. 1. 9. 4: 134. 8; KS. 9. 9.
- 94. Cf. SRV. IX. 113. 4; X. 95. 4. pp. iii, 829; IV. 310.

यस्यामुशन्तः प्रहराम शेपम् । त्रिःस मार्द्धः श्रथयो वैतृसेनं ।

इत्यपि निगमी भवतः।

अयेनेत्युपदेशस्य।

अया ते अग्ने समिधा विधेमैं। इति स्त्रियाः। एना वो अग्निम् । इति नपुंसकस्य। एना पत्या तुन्वं भू संस्रेजस्य। इति पुंसः।

सिपर्कुं सचत इति सेवमानसं।

स नः सिपकु यस्तुरः । स नः सेवतां यस्तुरः । सचस्वा नः खुर्त्तये । सेवस्व नः खर्त्तये ।

स्वस्तीत्यविनाशनीम । अस्तिरभिपूजितः । ध्वे अस्तीति । भ्यसते रेजत इति भयवेपनैयोः ।

यस्य ग्रुष्माद्रोदंसी अभ्यंसेताम् । रेजंते अग्रे पृथिवी मुखेभ्यः ।

इत्यपि निर्गमौ भवतः।

यावापृथिवीनामधेयान्युत्तराणि चतुर्विंशतिः।

तयोरेषा भवति ॥ २१ ॥

also I. 35, 1; 89, 6.

<sup>4.</sup> RV, X, 85, 37; cf, AV, 14, 2, 38.

RV. X. 95. 5.

<sup>3.</sup> RV. IV. 4. 15.

**<sup>8.</sup>** RV. VII. 16. 1; SV. 1, 45; 2, 99; VS. 15. 32.

<sup>4.</sup> RV. X. 85. 27; cf. AV. 14. 1. 21.

<sup>8.</sup> सिपक्ति BK, C4, C5, Kn, M3, Mi, R4, R6, W1, W2, W3.

Gf. SRV, I. 18, 2; 38, 8, pp. i. 104, 205.

c. RV. I. 18. 2; VS. 3. 29.

<sup>9.</sup> RV. I. 1, 9; VS. 3. 24.

<sup>90.</sup> Cf. SRV, VIII, 5. 2. p. iii, 255.

११. • विनाशि. Roth's edition. Durga gives विनाश as a Variant.

१२. स्वसीति C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S; & Roth. Cf. SRV. VIII. 1. 1. p. iii. 6; of.

<sup>93.</sup> Cf. SRV. I. 31. 3; 87. 3; II. 12. 1; pp. i. 159, 390; ii. 32.

<sup>98.</sup> RV II. 12. 1; AV. 20. 34. 1.

<sup>94.</sup> RV. VI. 66, 9.

१६. निगमी Roth's edition.

कृतरा पूर्वी कत्रापरायोः कथाजाते केवयः को विवेद । विश्वं त्मना विभृतो यद्ध नाम वि वेतिते अहंनी चिक्रयेवं ॥

कतरा पूर्वा कतरापरैनयोः। कथं जाते। कवयः क पने विजानाति। सर्वमात्मना विभृतो यद्ध। पनयोः कर्म। विवर्तेते चैनयोः। अहनी अहोरात्रे। चिक्रयेव चक्रयुक्ते इवेति। द्यावापृथिव्योर्महिमानमाचष्ट आचष्टे॥ २२॥

## इति तृतीयोऽध्यायः।

[ कर्मनामानि परिषद्यं न हि प्रभाय शासद्वंहिरभ्रातेवं न जार्मये मनुष्यनामानि तर्दद्य दशावनिभ्योऽभीदं त्वया वैयं यत्री सुपर्णा बहुनीमानि तनूर्त्येजेव कुँहस्त्रिचर्तुर-श्चित्रियेमेथवद्धं लुप्तोपमान्यचिति द्विषो रम्भैः केतरा पूर्वा द्वाविशतिः॥]

॥ इति निरुक्ते पूर्वषद्वे तृतीयोऽध्यायः समाप्तः॥

<sup>,</sup> RV. I. 185. 1.

<sup>2.</sup> Cf. SRV. I, 185. 1. p. i. 772.

<sup>3.</sup> Small figure within brackets

represents the corresponding section of the third chapter of the Nirukta.



## ॥ अथ चतुर्थोऽध्यायः॥

एकार्थमनेकशब्दमित्येतदुक्तम् । अथ यान्येनेकार्थान्येकशब्दानि तान्यतोऽनु-क्रमिष्यामः । अनवगतसंस्कारांश्च निगमान् । तदैकपदिकमित्याचक्षते ।

जहा जघानेत्यर्थः॥१॥

को नु मर्या अमिथितः सखा सखायमत्रवीत्। जुहा को असदीयते ।।

मर्या इति मनुष्यनाम । मर्यादाभिधानं वा स्यात् । [मर्यादा मर्यैरादीयैते ] मर्यादा मर्यादिनोर्विभागः । मेथतिराक्रोशकर्मा । अपापकं जवान कमहं जातु । कोऽसम्ब्रीतः पलार्यते ।

निधा पाश्या भवति । यन्निधीयते । पाश्या पाशसमृहः । पाशः पाशयतेः । विपाशनात् ॥ २ ॥

वर्यः सुपूर्णा उपं सेदुरिन्द्रं प्रियमेधा ऋषयो नार्धमानाः । अपं ध्वान्तमूर्णुहि पूर्धि चर्स्रुर्मुमुग्ध्यर् सान्निधयेव बुद्धाने ॥

वयो वेर्बहुवचनम् । [ सुपर्णाः ] सुपतना आदित्यरक्षमय उपसेदुरिन्द्रं याच-मार्नाः । अपोर्णुद्याध्वस्तं चक्षुः । चक्षुः ख्यातेर्वा । चंष्टे वा । पूर्धि पूरय देहीति वा । मुश्चास्मान् पारोरिव बद्धान् ॥

## पार्श्वतः श्रीणितः शितामुतः ।

पार्श्वं पर्शुमयमङ्गं भवति । पर्शुः स्पृशतेः । संस्पृष्टा पृष्ठदेशम् । पृष्ठं स्पृँशतेः । संस्पृष्टमङ्गैः । अङ्गमङ्गनात् । अञ्चनाद्वा । श्रोणिः श्रोणैतेर्गतिचलाकर्मणः । श्रोणिः

- 9. यान्यन्येका॰ M 3.
- RV. VIII. 45. 37.
- 3. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3;
- 8. Quoted by SRV. VIII. 45. 37. p. iii. 435. of. BD. ii. 109,
- 4. RV. X, 73, 11; SV. 1, 319.7

- ६. याजमानाः C 3.
- o. Cf. SRV. I. 164. 14. p. i. 701,
- e, Cf. SRV. 1. 35, 12. p. i. 195.
- 9. Fragment of VS, 21. 43.
- 90. Cf. SRV. I. 164. 1. p. 1. 696.
- 99. श्रोयतेः C 5.

श्रास्ति गण्छतः । दोः शिताम भवति । दोईवतेः । योनिः शितामेति शाकपूणिः । विषितो भवति । इयामतो यकत्त इति तैटीकिः । ईयामं इयायतेः । यकृद् यथा कथा चै कृत्यते । शितिमांसतो मेदस्त इति गालवः । शितिः इयतेः । मांसं माननं वा । मानसं वा । मनोऽस्मिन्त्सीदतीति वा । मेदो मेद्यतेः ॥ ३ ॥

यदिन्द्र चित्र मेहनास्ति लादातमद्रिवः। राधुस्तन्त्री विदृद्दस उभयाहुस्त्या भर्रै॥

यदिन्द्र [ चिँत्रं ] चायनीयं मंहनीयं धनमस्ति । यन्म इह नास्तीति वा । श्रीणि मध्यमानि पदानि । त्वया नस्तद् दातव्यम् । अद्रिवन् । अद्रिरादणात्येनेन । अपि वात्तेः स्थात् ।

ते सोमादों । इति ह विज्ञायते।

राध इति धननाम । राध्रुवन्त्यनेने । तन्नस्त्वं वित्तधनोभाभ्यां हस्ताभ्यामाहर । उभौ समुर्वधौ भवतः ।

द्मृना दममना वा। दानमना वा। दान्तमना वैं। अपि वा दम इति गृह-नाम। तन्मना स्थार्त् । मनो मनोतेः॥ ४॥

जुष्टो दर्मना अतिथिर्दुरोण इमं नी युज्ञम्रुपे याहि विद्वान् । विश्वो अमे अभियुजी विहत्यो शत्रृयुतामा भेरा मोर्जनानि ।।

अतिथिरभ्यतितो गृहान्भवति । अभ्येति तिथिपु परकुलांनीति वा । [ पैर ]

- 5. Cf. BD. ii. 114.
- २. शामं M 2.
- ३. चिद् C 1.
- ४. क्रायते C 4, C 5, M 3, Mi.
- ч. शतं: C 3, C 5, M 3, W 2.
- ξ. RV. V. 39. 1; SV. 1. 345; 2. 522.
- Omitted by, BK, C4, C5, Kn, M
   Mi, R4, R6, W1, W2, W3.
- Quoted by SRV. V. 39. 1. p. ii. 573.
- Quoted by SRV. VIII. 4. 21. p. iii. 254.
- १७. स्यान् is omitted by C 1. cf. SRV. I. 129. 10. p. i. 588.
- 19. RV. X. 94. 9. It looks as if Yaska did not think it to be a Vedic quotation otherwise he

- would have used the words, as he usually does:, इत्यपि निगमो भवति instead of इति ह विज्ञायते which are generally used with Brâhmaṇa quotations.
- 12. Omitted by Durga.
- 13. समुबद्धी BK, C4, C5, Kn, M3, Mi, R4, R6, W1, W2, W3.
- 98. Cf. SRV. I. 123. 3; VI. 71. 4. pp. i. 558, ii. 883.
- 94. Cf. SRV. I. 60. 4; IV. 11. 5; pp. i. 295; ii. 381.
- 98. RV. V. 4. 5; AV. 7. 73. 9.
- १७. परगृहाणीति वा परक्रलानीति वा M 1.
- 3c. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

गृहाणीति वा । दुरोण इति गृहनाम । दुरवा भवन्ति दुस्तर्पाः । इमं नो यक्तमुपयाहि विद्वान् । सर्वा अग्ने अभियुजो विहत्य रात्र्यतामाभरै भोजनानि । विहत्यान्येषां घळानि रात्र्णां भवनादाहर भोजनानीति वा । धनानीति वा ।

मृषो मूर्षिका इत्यर्थः। मूषिकाः पुनर्भुष्णातेः। मूषोव्येतसादेवै ॥ ५ ॥

सं मां तपन्त्यभितः सपनीरिव परीवः । मूपो न शिक्षा व्यदिन्ति माध्यः स्तोतारं ते शतकतो वित्तं में अस्य रोदसीं ॥

सन्तपन्ति मामभितः सपह्य इवेमाः पर्शवः कूपपर्शवः । मूषिका इवा-स्नातानि सूत्राणि व्यद्गित । स्वाङ्गाभिधानं वा स्यात् । शिश्नानि व्यद्गतीति वा । सन्तपन्ति माध्यः कामाः । स्तोतारं ते शतकतो [ वित्तं मे अस्य रोदेंसी ] । जानीतं मेऽस्य द्यावापृथिष्याविति ।

त्रितं कूपेऽविहतमेतत्स्कं प्रतिवभौ। तत्र ब्रह्मेतिहासिमश्रमृङ्मिश्रं गाथा-मिश्रं भवति। त्रितस्तीर्णतमो मेधया वभूव। अपि वा संख्यानामैवाभिषेतं स्यात्। एकतो द्वितस्त्रित इति त्रयो वैंभूवुः॥६॥

ड्षिरेण ते मनेसा सुतस्य भक्षीमिह पित्र्यस्येव रायः। सोमे राजन्त्र ण आर्यूषि तारीरहानीन सुयी वासराणि ।।

ईषणेन वैषणेने वार्षणेन वा। ते मनसा सुतस्य भक्षीमिह पिज्यस्येव धनस्य। प्रवर्धय च न आयंृषि सोमराजन्। अहानीव सुर्यो वासराणि। वासराणि वेसराणि विवासनानि गमनानीति वा।

कुरुतनेत्यनर्थका उपजना भवन्ति । कर्तनहन्तनयातनेति । जठरमुद्दं भवति । जग्धमस्मिन्धियते चीयते वा ॥ ७ ॥

- 9. अयमपीतरोऽतिथिरेतसादेव is added after at by Durga & S'ivadatta.
- **?.** Cf. SRV. III. 25, 5, p. ii. 200.
- 3. अगहर C 1, C 4, C 5, M 3.
- ४. निहत्व C 1, C 2, C 3, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- ч. भवतामाहर BK, С 4, С 5, Kn, М 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- E. Cf. SRV. I. 105. 8. p. i. 464.
- e. RV. I. 105. 8; X. 32, 2; cf. BD. VII. 34.
- €. वहान्ति C 3, C 4, C 5, M 3.

- q. Cf. SRV, I, 105, 8. p. i. 464.
- 90. Cf. SRV. X. 33. 3; p. IV. 99.
- 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- १२. Cf. SRV. X. 1. 3. p. IV, 2. Durga oites the following passage: भार्यागारेणाभ्युपाद्यत् तत एकतोऽजायत। द्वितीयं ततो द्वितः। तृतीयं ततस्त्रितः।
- 93. RV. VIII. 48. 7.
- 98. Cf. SRV. I. 128. 5, p. i. 581.
- 94, Cf, SRV. I. 112, 17, p. i. 492.

#### मक्ताँ इन्द्र वृपुभो रणीय पिबा सोमेमनुष्वधं मदीय । आ सिश्च खजुठरे मध्ये ऊर्मिं तं राजीसि प्रदिवंः सुतानीम् ॥

मरुत्वानिन्द्र [ मरुद्धिः ] तद्वान् । वृषभो वर्षितापाम् । रणाय रमणीयाय संग्रामायं । पिव सोमम् । अनुष्वधमन्वन्नम् । मदाय मदनीयाय जैत्राय । आसिश्च स्वजटरे मधुन अर्मिम् । मधु सोमिसित्यौपिमकं माद्यतेः । इदमपीतरन्मध्वेतसादेव । त्वं राजाति पूर्वेष्वष्यहःसु सुतानाम् ॥ ८ ॥

तितउ परिपवनं भवति । ततवद्वा । तुम्नवद्वा । तिल्लमात्रतुन्नमिति वाँ ॥ ९ ॥ सक्तुंमिव तिर्तउना पुनन्तो यत्र धीरा मनेसा वार्चमकेत । अत्रा सर्वायः मुख्यानि जानते भुद्रैपाँ लुक्ष्मीनिहिताधि वाँचि ॥

सक्तिमेव परिपवनेन पुनन्तः। सक्तः सचतेः। दुर्धावो भवति। कँसते वी स्याद्वि-परीतस्य। विकसितो भवति। यत्र धीरा मनसा वाचमरुपत प्रज्ञानम्। धीराः प्रज्ञानवन्तो ध्यानवन्तः। तत्र सखायः सख्यानि संज्ञानते। भद्रैषां छक्ष्मीनिहिताधि-वाचि [ इति ]। भद्रं भगेन व्याख्यातम्। भर्जनीयं भूतानामभिद्रवणीयम्। भवद्रमयतीति वा। भाजनवद्रा । छक्ष्मीर्छाभाद्वा। छक्षणाद्वा। [ छप्स्यनाद्वां ]। छाज्छनाद्वा। छपते वी स्याद्येष्साकर्मणः। छज्जते वी स्याद्यक्षायाकर्मणैः।

शित्रे इत्युपरिष्टे द्वाख्यास्यामः ॥ १० ॥

तत्मूर्यस देवलं तन्महिलं मध्या कर्तोविततं सं जभार। यदेदयुक्त हरितः सधस्यादाद्रात्री वासंस्तनुते सिमसी॥

तत्स्यस्य देवत्वं तन्महित्वं मध्ये यत्कर्मणां कियमाणानां विततं संहियते। यदासावयुर्क्कं हरणानादित्यरद्मीन्। हरितोऽद्दंगीनिति वा। अथ रात्री वासस्तनुते तिमस्म।

- 9. RV. III. 47. 1; VS. 7. 38.
- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M
   Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- ३. वा is added after अवाम् by C 3.
- 8. Quoted by SRV. III. 47. 1. p. ii. 284.
- e. Quoted by SRV, X. 71, 2. p. iv. 220.
- ξ. RV. X. 71. 2.
- э. कपत: C 4, M 3.
- ८. ज्ञानवन्त: W 2.
- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M
   Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

- १०. भन्दनीयं is added, after भजनीय by
- 19. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- ३२. लब्बनाहा BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 93. Cf. PMbh. i. 1. 1. p. i. 4.
- 38. See N. 6. 17.
- 9's. RV. I. 115. 4; AV. 20. 123. 1; VS. 33. 37.
- 14. og示 BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; of. SRV. I. 115. 4.
- १७. अश्वानीति W 2.

वेसरमहरवयुवती सर्वसात्। अपि धोपमार्थे स्यात्। रात्रीव वासस्तनुत इति। तथापि निगमो भवति।

पुनः समेन्यद्वितेतं वर्यन्ती । समनात्सीत ॥ ११ ॥ इन्द्रेंण सं हि दर्श्वसे सञ्जग्मानो अविभ्युषा । मन्दू समानवेर्चसौ ॥

इन्द्रेण हि संदश्यसे संगच्छमानोऽविभ्युषा गणेन । मन्दू मदिष्णू । युवां स्थः । अपि वा मन्दुना तेनेति स्यात् । समानवर्चसेत्येतेन व्याख्यातम् ॥ १२ ॥

र्डमीन्तासः सिलिकमध्यमासः संशर्रणासो दिन्यासो अत्याः । हुंसा ईव श्रेणियो यंतन्ते यदाक्षिपुर्दिन्यमन्ममश्रीः ॥

ईर्मान्ताः समीरितान्ताः। [ सुसमीरितान्ताः ] पृथ्वन्ता वा । सिलिकमध्यगाः संस्तमध्यमाः शीर्षमध्यमा वा । अपि वा शिर आदित्यो भवति । यदनुशेते सर्वाणि भूतानि । मध्ये चैषां तिष्ठति । इदमपीतरिच्छर एतसादेव । समाश्रितान्ये-तिदिन्द्रियाणि भवन्ति । संशूरणास [ दिच्यासो अत्याः ] शूरः शवतेर्गतिकर्मणः । दिच्या दिविजाः । अत्या अतनाः । हंसा इव श्रेणिशो यतन्ते । हंसा हन्तेर्प्रन्यभ्वानम् । [ श्रेणिश दैति ] श्रेणिः श्रयतेः । समाश्रिता भवन्ति । यदाक्षिषुर्यदापन्ते । दिव्यमज्यमजनिमाजिमश्र्वाः ।

अस्त्यादित्यस्तुतिरश्वस्य । आदित्यादश्वो निरतष्ट इति ।
सुरादश्वे वसवो निरतर्ष्टं । इत्यपि निगमो भवति ॥ १३ ॥
कार्यमानो वना लं यन्मातृर्य्यगन्त्रपः ।
न तत्ते अग्रे प्रमृषे निवतिनं यदृरे सन्निहार्भवः ।।

कायमानश्चायमानः कामयमान इति वा । वनानि । त्वं यन्मातृरपोऽगम उपशा-म्यन् । न तत्ते अग्ने प्रमृष्यते निवर्तनम् । दूरे यत् सन्निह भवसि जायमार्नैः ।

- 9. वासरम् SRV. I. 115. 4. p. i. 511.
- २. RV. II. 38. 4.
- **3.** RV, I. 6. 7; AV. 20. 40. 1; 70. 3; SV. 2. 200.
- v. Cf. SRV. I. 6. 7. p. i. 52; ef. BD. ii. 141.
- 4. RV. I. 163. 10; VS. 29. 21.
- §. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

- ७. अथानुदात्तं is added often अतनाः by
- ८, P.Mbh. Vol. III. p. 21, हम्मतेईसः। इन्तेईसः। हल्त्यध्वानमिति।
- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M
   Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- १०. यदापु: SRV. I. 163. 10. p. i. 694.
- 99. Cf. SRV. loc. cit.
- 92. RV. I. 163. 2; VS. 29. 13.
- 93. RV. III. 9. 2, SV. 1. 53.
- 98. Cf. SRV. III. 9. 2. p. ii. 160

## लोधं नयन्ति पशु मन्यमानाः ।

लुन्धमृषि नयन्ति पशुं मन्यमानाः।

शीरं पावकशोचिषम् । पावकदीप्तिम् । अनुशायिनमिति वा । आशिन-मिति वा ॥ १४ ॥

# कुनीनुकेन निद्धधे नने द्वपुदे अर्भुके । युश्रू यामेषु शोभेते ॥

कनीनके कन्यके । कन्या कमनीया भवति । केयं नेतन्येति वा [कमनेनानी-यत इति वा ] कनतेवी स्यात्कान्तिकर्मणः । कन्ययोरिष्ठेष्ठानप्रवचनानि । सप्तम्या एकवचनानीति शाकपूणिः । न्युद्धयीर्दारुपाद्धोः । दारु हणातेर्वा । द्रैणातेर्वा । तस्मादेव हु । नवे नवजाते । अर्भके अवृद्धे । ते यथा तद्दिष्ठानेषु शोभेते एवं वभ्रू यामेषु शोभेते । वस्वोरश्वेयोः संस्तवेः

इदं च मेऽदादित्यृषिः प्रसंख्यायाह ।

## सुवास्ता अधि तुर्ग्वीन ।

सुचास्तुर्नदी । तुम्व तीर्थं भवति । तूर्णमेतदायन्ति ।

कुविश्रंसन्ते मुरुतः पुनिर्नः।

पुनर्नो र्नमन्ते मरुतः। नसन्त इत्युपरिष्टांद्याख्यास्यामः।

- RV. III. 53. 23; cf. BD. IV. 117-120. Durga Remarks: यसिन् निगमे एप शब्द: सा वसिष्ठद्वेषिणी ऋक्। अहं च कापिष्ठलो नासिष्ठः। अतस्तां न निर्मनीमीति।
- RV. III. 9. 8; VIII. 43. 31; 102. 11.
- 3. Cf. SRV. VIII, 102. 11. p. iii. 596.
- 8. RV. IV. 32. 23.
- ч. Cf. SRV. I. 123, 10. p. i. 560.
- 8. Omitted by BK, C 4, Ø 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

- o. Cf. BD. IV. 44.
- ८. विद्ययो: C 1, M 1,
- ९. दूणाते: C 4, C 5, C 6, M 3, W 2.
- 10. स्ववृद्धे C 5.
- ११. रइमयो: C 4, C 5, M 3, Mi, W 2.
- १२. Cf. BD. IV. 144.
- १३. अदात is omitted by M 3, W 2.
- 98. RV. VIII. 19. 37.
- 94. RV. VII. 58. 5.
- १६. नवन्ते C 4, C 5, M 3, W 1, W 2.
- १७. नसत BK, C 4, C 5, Kn, M 3, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 3c. Sec. N. 7. 17.

ये ते मदा आहुनसो विहायस्तिभिरिन्द्रं चोद्य दार्तवे मुघम् । ये ते मदा आहुनवन्त वंचनवैन्तस्तिरिन्द्रं चोद्य दानाय मधम् ॥ १५ ॥ उपी अदर्शि शुन्ध्युवो न वश्री नोधा ईवाविरंकृत पियाणि । अदुमसन्न संसतो बोधयन्ती शश्चनमागात्पुनरेयुपीणाम् ॥

उपादिशं गुन्ध्युवः । गुन्ध्युगिद्त्यो भवति । शोधनात् । तस्यैव वक्षो भार्ताध्युहम् । इदमपीतरद्वश्च पतसादेव । अध्युहं काये । शकुनिरिष गुन्ध्युरुच्यते । शोधनादेव । उदकचरो भवति । आपोऽपि गुन्ध्युव उच्यन्ते । शोधनादेव । नोधा ऋषिभवति । नवनं दर्धाति । स यथा स्तुत्या कामानाविष्कुरुत प्वमुपा रूपाण्याविष्कुरुते । अद्मसत् । अद्मान्नं भवति । अद्मसादिनीति वा । अद्मसानिनीति वा । ससतो
वोधयन्ती । शश्चत्तमागात्युनरेयुपीणाम् । [स्वपतो वोधयन्ती ] शाश्वतिकतमागात्युनरेयुपीणाम् ।

ते वाशींमन्त इिमेणुः।

ईपणिन इति वैपणिन इति वार्पणिन इति वा। वाशीति वाङ्गम । वास्यत इति सत्याः ।

शंस्रविध्वर्यो प्रति मे गृणीहीन्द्रीय वार्तः कृणवाव जुर्धमे । अभिवहनैस्तुतिमभिषर्वेणप्रवादां स्तुति मन्यन्ते । पेन्द्री त्वेव शस्यते । परितक्म्येत्युपरिष्टांद् व्याख्यास्यामः ॥ १६ ॥

- 9. RV. IX. 75. 5.
- R. Cf. SRV. IX. 75. 5. p. iii. 723.
- 3. RV. I. 124. 4.
- ४. भालोऽध्यृदम् C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S; भालो-ध्युदम् S'ivadatta.
- 4. अध्युद्धं C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- s. Cf. SRV. I. 61. 14. p. i. 302.
- ७. मुखा C 5.
- ८. अस्रसानिनीति C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S; of. SRV. I. 124, 4.
- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M
   Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

- ९०. आगामिनीनाम् C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S & Roth. SRV. I. 124, 4-the entire passage being quoted.
- 99. RV. I. 87. 6.
- 92. RV. III, 53, 3.
- १३. अभिभवन C 5.
- १४. अधियवणा॰ C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S & Durga.
- १५. ब्यवादा BK, C 4, C 5, Kn, Mi; R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 98. स्तुति C 4, M 3, W 2.
- 90. See N. 11. 25.

सुविते सु उते सूने । प्रजायामिति वा।

पृत्वितं मां थाः। इत्यपि निगमो भवति।

द्यतिरनेककर्मा।

नवेत् पूर्वे द्यमानाः खोमे । इत्युपद्याकर्मा ।

य एक् इद्विदयंते वर्षु । इति दानकर्मा वा विभागकर्मा वा । दुर्वेतुंर्भामो देयते वर्नानि । इति दहतिकर्मा । दुर्वेतुंर्द्वारः । विदर्द्वसुर्देयमानो वि शर्त्वृन् । इति हिंसाकर्मा ॥

डुमे सुता इन्दंबः प्रातिन्विना सजीपेसा पिबतम्धिना तान्। अहं हि बोमृतये बन्दंनाय मां बोयुसो दोषा दयमानो अवृतुषर् ॥

द्यमान इति । नू चिदिति निपातः । पुराणनवयोः । नू चेति च । अद्या चिन्नू चित्तद्यो नदीनाम् ।

अद्य च पुरा च तदेव कर्म नदीनाम्।

नू च पुरा च सदेनं रेथी णामें।

अद्य च पुरा च सदनं रयीणाम् । रियरिति धननाम । रातेर्दानकर्मणः ॥ १७॥ विद्याम् तस्य ते व्यमकूपारस्य देनुवने ।

विद्याम तस्य ते वयमकूपरणस्य दानस्य । आदित्योऽप्यकृपार उच्यते । अकूपारो भवति दूरपारः । समुद्रोऽप्यकूपार उच्यते । अकूपारो भवति महापारः । कच्छपोऽप्यकृपार उच्यते । अकूपारो न कूपमृच्छतीति । कच्छपः कच्छं पाति । कच्छेन पातीति वा । कच्छेन पिवतीति वा । कच्छन पिवतीति व

## शिशींते शृङ्गे रक्षसे विनिक्षे"।

- 1. TS. i. 2. 10.2; KS. 2. 8.
- **2.** KS. 19. 3; TB. 111. 5. 13. 1; N. 9. 43; of. VS. 28. 16-
- **3.** RV. I. 84. 7; AV. 20. 63. 4; SV. 1. 389; 2. 691.
- v. RV. VI. 6. 5.
- 4. RV. III. 34. 1; AV. 20. 11. 1.
- ધ. અર્થ C 1, C 2, C 3, M 1, R 1, R 2, R 5. S.
- o, Quotation is untreced. Durga explains the 4th pada only & remarks: मृग्योऽत्रशेष:।

- ८. दीयमान C 1.
- 9. Cf. SRV. I. 136. p. i. 612.
- 90. RV. VI. 30. 3.
- ११. रयीण्यम् C 4, M 3, W 2.
- 92. RV. I. 96. 7.
- 13. RV. V. 39. 2; SV. 2. 523.
- 99. Quoted by SRV. X. 109. 1. p. IV. 364.
- १५. cf. PMbh. Vol. II. p. 98. कच्छेन पिबति कुच्छप:।
- 9६. स्वच्छ: C 1.
- 99. RV. V. 2. 9.

निश्यति शुक्ते रक्षसो विनिक्षणाये। रक्षो रिश्वतव्यमसात् । रहित क्षणोतीति वा। रात्रौ नक्षत इति वा।

अप्रिः सुतुर्कः सुतुर्केभिरैश्वैः ।

खुतकनः खुतुकनैरिति वा । सुप्रजाः सुप्रजोभिरिति वा ।
सुप्रायणा असिन्यु वे वि श्रीयन्ताम् ।
सुप्रगमनाः ॥ १८ ॥

देवा नो यथा सद्मिड्घे असुन्नप्रायुवी रक्षितारी दिवेदिवे।

देवा नो यथा सदा वर्धनाय स्युः । अत्रायुवोऽप्रमाद्यन्तः । रक्षितारश्च । अह-न्यहनि ।

च्यवन ऋषिर्भवति । च्यावयिता स्तोमानाम् । च्यवानमित्यप्यस्य निगमा भवन्ति ।

युवं च्यवनं सनयं यथा रथं पुनुर्युवनं चरथाय तक्षर्थः।

युवं च्यवंनम् । सनयं पुराणम् । यथा रथं पुनर्युवानं चरणाय ततक्षयुः । युवा प्रयोति कर्माणि । तक्षतिः करोतिर्किर्मा ।

रजो रजतेः । ज्योती रज उर्च्यंते । उदकं रज उर्च्यंते । लोका रजांस्युर्च्यंन्ते । असगहनी रजसी उँच्येते ।

# [ रजीसि चित्रा वि चरन्ति तान्धेर्वः । इत्यपि निगमी भवति । ]

- 9. Cf. SRV. V. 2. 9. p. ii. 502.
- R. Cf. SRV. I. 35, 10; 129, 11; pp. i. 190, 588.
- 3. RV. X. 3. 7.
- v. VS. 28. 5.
- ५. लुप्रगमाना: C 4, C 5, M 3, W 2.
- **6.** RV. I. 89. 1; VS. 25. 14.
- असन् is given as a variant by Durga who however attributes it to the carclessness of the Scribes' इस्येप: प्रमादपाट: ।
- c. RV. X. 39. 4.
- 9. gai M 1.
- 10. च्यवानं M 2.
- 11. Quoted by SRV. X. 39. 4. p. IV. 117.

- 99. Quoted by SRV. VI. 62. 2. p. ii. 859.
- 13. Cf. SRV. I. 161. 1; 164. 14; II. 39. 7. pp. i. 676, 701; ii. 119.
- 98. Cf. SRV. I. 33. 7; 35. 2; 50. 7; 90. 7; 110. 6; VI. 70. 5; X. 129. 1; pp. i. 176, 186, 250, 401, 482; ii. 879; IV. 423. cf. 'SB. VI. 3. 1. 18. इमे वे लोका रजा ऐसि।
- १५. Cf. SRV. I. 124, 5. p. i. 564. The entire passage: रजी रजते उच्येते is quoted SRV. I. 19. 3. p. i. 107.
- 98. RV. V. 63. 5.
- 99. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi 1, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; and Durga. It is struck out in C 1.

हरो हरतेः । ज्योतिर्हर उैच्यते । उदकं हर उच्यते । लोका हरैांस्युच्यन्ते । असृगहनी हरसी उच्येते ।

[ प्रत्येषे हरसा हरः शृणीहि । इत्यपि निगमो भवति ।

जुहुरे वि चितयुन्तः । जुिह्नरे विचेतयमानाः।

व्यन्त इत्येषोऽनेककर्मा।

पुदं देवस्य नर्मसा व्यन्तः । इति पश्यतिकर्मा ।

वीहि शूर पुरोठाशम् । इति खादतिकर्मा।

बीतं पातं पर्यस उम्मियायाः । अश्रीतं पिवतं पयस उम्मियायाः । उम्मि-

येति गोनाम । उस्राविणोऽस्यां भोगाः । [ उस्रोति चें ]

स्वामिनद्र मृतिभिः सुते सुनी्थासी वसूरीवैः।

गोभिः काणा अनुषते ॥

गोभिः कुर्घाणा अस्तोषत ।

आ तू पिश्च हरिमीं द्रोरुपसे वाशीमिसक्षतारमन्मैयीभिः ।

आसिश्च हरिं द्रोरुपस्थे दुममयस्य । हरिः सोमो हरितवर्णः । अयमपीतरो हरि-रेतस्मादेव । वाशीभिस्तक्षतादमन्मयीभिः । वाशीभिरदममयीभिरिति वा । वैंगिभ-रिति वा ।

## स शर्द्धदुर्यो विषुणस्य जन्तोमी शिश्नदेवा अपि गुँर्ऋतं नः ।

स उत्सहतां यो विषुणस्य जन्तोर्विषमस्य । मा शिश्वदेवा अब्रह्मचर्याः । शिश्वं श्रथंतेः । अपि गुर्ऋतं नः । सत्यं वा यज्ञं वीं ॥ १९ ॥

- 9. Cf. SRV. X. 87. 25. p. IV. 278.
- २. हरा उच्यन्ते BK, C4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- **1.** RV. X. 87. 25; SV. 1. 95.
- v. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, and Durga. The line प्रस्पर्धे... भवति is struck out in C 1.
- 4. RV. V. 19. 2.
- & RV. VI. 1. 4.
- w. RV. III. 41. 3; AV. 20. 23. 3.
- e, RV. I. 153. 4; AV. 7. 73. 5.
- ९. उत्साविजो SRV. III. 31, 11. p. 231.

- 90. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 39. The quotation is untraced.
- 92. Cf. RV. I. 134. 2.
- १३. Cf. SRV, I, 134. 2. p. i. 605: क्राणा: कुर्वाण इति यास्कः ।
- 98. RV. X. 101. 10
- १५. वामिरिति C 4, C 5, M 3, Mi, W 2.
- 98. RV. VII. 21. 5.
- Quoted by SRV. X. 27. 19. p. IV. 79.
- 9c. Cf. SRV. I. 2. 8; VII. 22. 5. pp. i. 33; iii. 50.

आ घा ता गेच्छानुत्तरा युगानि यत्रं जामयः कृष्वन्नजामि । उपं वर्षेहि वृपुभायं बाहुमुन्यमिच्छस्व सुभगे पतिं मर्त् ॥

आगमिष्यन्ति तान्युत्तराणि युगानि । यत्र जामयः करिष्यन्त्यजामिकर्माणि । जाम्यतिरेकनाम । बालिशस्य वा । सैमानजातीयस्य वोपजनः । उपधेहि वृषभाय बाहुम् । अन्यमिच्छस्य सुभगे पतिं मदिति व्याख्यातम् ॥ २०॥

द्योंमें पिता जीनता नाभिरत्र बन्धेमें माता पृथिवी महीयम् । जुत्तानयोश्चम्बोर्धयोनिर्न्तरत्री पिता दुंहितुर्गर्भमाधात् ॥

द्यौमें पिता पाता वा पालंथिता वा जनयिता। नाभिरत्र वन्धुमें माता पृथिवी महतीयमें । बन्धुः संबन्धनात्। नाभिः संनहनात्।

नाभ्या सन्नद्धा गर्भा जायन्ते <sup>ह</sup>।

इत्याहुः। पतस्मादेव ज्ञातीन् सनाभय इत्याचश्चते। सबन्धव इति च । ज्ञातिः संज्ञानात्। उत्तानयोश्चम्वोदयोनिरन्तः। उत्तान उत्ततानः। ऊँर्ध्वतानो वा। तत्र पिता दुहितुर्गर्भे द्धाति पर्जन्यः पृथिव्याः।

[ शंयुः सुखंयुः।]

अर्था नः शं योरर्रेपो दंघाते ।

रपो रिप्रमिति पापनामनी भवतैः। शमनं च रोगाणां यैौवनं च भयानीम् । अथापि शंयुर्बार्हस्पत्य उच्यते ।

तच्छंयोरार्वृणीमहे गातुं युज्ञार्य गातुं युज्ञपंतये । इत्यपि निगमो भवति । गमनं यज्ञाय गमनं यज्ञपतये ॥ २१ ॥

- 9. RV. X. 10. 10; AV. 18. 1. 11.
- २. असमानजाती॰. Durga.
- 3. R.V. I. 164. 33; A.V. 9. 10. 12.
- 8. Omitted by Durga.
- ५. महीयम् Durga.
- ξ. Cf. TS. VI. 1. 7. 2.
- ७. ॰न्सनाभय M 1, M 2.
- ८. ऊर्धतानो C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- Omitted by BK, C4, C5, Kn,
   M3, Mi, R4, B6, W1, W2, W3.

- 90. ०रस्यो M 3.
- 99. RV. X. 15. 4; VS. 19. 55; Cf. AV. 18. 1. 15.
- 98. Cf. SRV. I. 157. 4; VIII. 67. 21; pp. i. 670; iii. 493; Cf. BD. VII. 95.
- 93. पावनं C 3, M 3.
- 18. Quoted by SRV. I. 93. 7. p. i. 419; Cf. also I. 106. 5. p. i. 476.
- १५. Cf. 'SB. I. 9. 1. 24. शंयुई वे बाईस्पत्थः
- 98. TS ii. ' 10. 2; S'B. i. 9. 1. 26.

अदितिरदीना देवमाता ॥ २२ ॥

अदितिचौरिदितिरंतिरंश्वयदितिमीता स पिता स पुत्रः । विश्वे देवा अदितिः पश्च जना अदितिजीतमदितिजीनिसैम् ॥

इत्यदिते विभूतिमा वैष्टे । पनान्यदीनानीति वा । यमेरिरे भगेवैः ।

परिर इतीर्तिरुपसृष्टोऽभ्यस्तः॥ २३॥

उत सैनं वस्त्रमिथं न तायुमनं क्रोशन्ति क्षितयो भरेषु । नीचार्यमानं जसुंदिं न ब्येनं अवश्वाच्छा पशुमचे यूथमें ॥

अपि सौनं वस्त्रमिथिमिव बस्त्रमार्थिनम् । वस्त्रं वस्तः । तायुरिति स्तेननाम । संस्त्यानमिसन् पापकमिति नैहकाः । तस्यतेर्वा स्यात् । अनुक्रोशन्ति क्षितयः संग्रामेषु । भर्रं इति संग्रामनाम । भरतेर्वा । हर्रतेर्वा । नीव्ययमानं नीव्यरयमानम् । नीवैर्निवितं वित्रं भवति । उचैरुचितं भवति । जस्तमिव इयेनम् । इयेनः शंसनीयं गच्छति । अवश्चाच्छा पशुमच । यूथम् अवश्चापि पशुमच यूथम् । प्रशंसां च यूथं च । धनं च यूथं चेति वा । यूथं यौतेः । समायुतं भवति ।

इन्धान एनं जरते खाँधीः । गृणाति ।

मन्दी मन्दतेः स्तुतिकर्मणैः।

प्र मन्दिने पितुमद्रचिता वैचै: । प्रार्चत मन्दिने पितुमद्रचः ।

गौर्व्याख्यातेः॥ २४॥

अत्राहु गोरंमन्वत् नाम् लष्टुरभी च्यंम् । हृत्था चन्द्रमंसो गृहे वि

- **R.** R.V. I. 89. 10; A.V. 7. 6. 1; VS. 25, 23.
- a. Cf. SRV. I. 89, 10. p. i. 399.
- 8. RV. I. 143, 4.
- 4. RV. IV. 38. 5.
- Quoted by SRV. IV. 38 5. p. ii. 454.
- ७. स्यायु: M 3.

- ८. भारत C 5.
- 9. Cf. SRV. I, 132. 1. p. i, 598.
- १०. निश्चितं Mi.
- 11. उचितं M 3; उचतं C 3.
- 92. RV. X. 45. 1; VS. 12. 18.
- 33. Quoted by SRV. I. 101. 1. p. i. 446.
- 98. RV. I. 101. 1; SV. 1. 380.
- 14. See N. 2. 5.
- 95. RV. I. 84. 15; AV. 20. 41. 3; SV. 1. 147; 2. 265.

<sup>9.</sup> Cf. BD. ii. 46.

अत्र है गोः सममंसतादित्यरशमयः स्वं नाम । अपीच्यमपचितम् । अपगतम् । अपिहितम् । अन्तर्हितं वा । अमुत्र चन्द्रमसो गृहे ।

्गानु व्याख्यातः।

[ गातुं कृणवन्नुपसो जनायं । इत्यपि निगमो भवति ।

दंसयः कर्माणि । दंसयन्ति एनानि ।

कुत्सांय मन्मंबुद्धंश्च दुंसर्यः । इत्यपि निगमो भवति । स तृतायु नेनंमश्लोत्यंहृतिः ।

स तुताव नेनमंहतिरश्लोति । अंहतिश्चांहश्चांहुश्च हन्तेः । निरूढोपधात् । विपरीतात् ।

## बृहंस्पते चयसे इत्पियारुम् ।

बृहस्पते यञ्चातयसि देवपीर्युम् । पीर्येतिहिंसाकर्मा । वियुते द्यावापृथिव्यौ । वियवैनात् ।

# सुमान्या वियुते दूरअन्ते व ।

समानं संमानमात्रं भवति । मात्रा मानात् । दूरं व्याख्याँतम् । अन्तोऽततेः । ऋधगिति पृथग्भावस्य प्रवचनं भवति । अथाप्यृभोत्यर्थे दर्दैर्यते ।

## ऋधंगया ऋधंगुताश्रीमिष्ठाः।

- 9. Omitted by C 3.
- २. अपित्रम् is Omitted by C 3; is preceded by अपगतम् in C 1, C 6, M 1, M 2.
- अनन्तिहितम् BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- v. See N. 4, 21.
- 4. RV. IV. 51. 1.
- 6. Omitted by BK, C4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- o. RV. X. 138. 1.

- c. RV. I. 94, 2.
- ९. चांह: is omitted by C 5.
- 90. RV. I. 190. 5.
- 99. Quoted by SRV. I. 190. 5. p. i. 788.
- १२. पीयुति: C 1, C 2, C 3, C 5, C 7, Mi, W 2, W 3.
- वियमनात् <sup>C</sup> 5, M 3, Mi, W 2;
   वियमनात् <sup>C</sup> 4.
- 98. RV. III. 54. 7.
- 94. See N. 3. 19.
- 98. Quoted by SRV. IX. 64. 30. p. iii. 683.
- 99. VS. 8. 20.

ऋध्रवन्नयाक्षीः । ऋध्रवन्नरामिष्ठा इति च । अस्या इति चांस्येति चोदात्तं प्रथमादेशे । अनुदात्तमन्वादेशे । तीवार्थतरमुदात्तम् । अन्धायोऽर्थतरमनुदात्तम् ।

अस्या ऊ पु ण उपं सात्रयं भुवोऽहैळमानो रित्वा अंनार्थ ।

[ श्रवस्थतामंजाध । ]

अस्थे नः सातय उपभव । अहेळमानोऽकुध्यन् । रिरवान् । रातिरभ्यस्तः । अजाश्वेति पूपणर्माह । अजाश्वा अजा अजनाः ।

अथानुदात्तम्।

दीर्घायुरस्या यः पतिजीविति श्ररदेः श्रुतम् ।

दीर्घायुरस्या यः पतिर्जीवनु स शरदः शतम् । शैरच्छृता अस्यामोर्पधयो भवन्ति । शीर्णा आप इति वा ।

असेत्यस्या इत्येतेन व्याख्यातम् ॥ २५ ॥

अस वामसं पितृतस्य होतुस्तस्य आतां मध्यमो अस्त्यक्षः।
तृतीयो आतां घृतपृष्ठो असात्रापदयं विद्यति सप्तप्तंत्रम् ॥

अस्य वामस्य वननीयस्य । पिलतस्य पालियतुः । होतुर्ह्वातव्यस्य । तस्य भ्राता मध्यमोऽस्त्यदानः । भ्राता भरतेर्हरितकर्मणः । हरते भागं भर्तव्यो भवतीति वा । तृतीयो भ्राता घृतपृष्ठोऽस्यायमिक्षः । तत्रापद्यं सर्वस्य पातारं वा पालियतारं वा । विद्यति सप्तपुत्रं सप्तमिषुत्रं सप्णपुत्रमिति वा । सप्त सृप्ता संख्या । सप्तादित्यरदमय इति वदन्ति ॥ २६ ॥

- 1. चास्या इति BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- २. ॰मनुद्यत्तम् <sup>C</sup> 3.
- 3. Quoted by SRV. VII. 34. 4. p. iii. 78.
- v. RV. I. 138. 4.
- Y. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- Quoted by SRV. I. 138. 4. p. i. 618.
- ७. आज्या C 5.

- c. RV. X. 85. 39; AV. 14. 2. 2.
- 3. शरच्छिता M 3.
- १०. अस्या ओपधयो M 3.
- 99. RV. I. 164. 1; AV. 9. 9. 1.
- 92. Cf. BD. IV. 33.
- 93. Cf. SRV. I. 9. 4. p. i. 65.
- १४. Durga remarks: सप्तमो छसावादिख:
  पुत्र इत्येवमैतिहासिका मन्यन्ते।ब्राह्मणोऽपि च । .....तिस्मन्नादिख: सप्तम
  इन्द्रोऽष्टतम इति ह विज्ञायते । अथवा
  सप्तसंख्यायुक्ता अस्य रदमय: पुत्रास्तेनासी
  सप्तपुत्र:।

#### सप्त यंज्ञन्ति रथमेकंचक्रमेका अथौ बहति सप्तनामा। जिनाभि चक्रमजरमनर्व यत्रमा विश्वा अवनाधि तस्यैः ॥

स्त युजन्ति रथम् । एकचक्रमेकचारिणम् । चकं चक्तेर्वा । चरतेर्वा । कामैते-र्या। एकोऽभ्यो वहाति सप्तनामादित्यः। सप्तासी रदमयो रसानभिसन्नामयन्ति। सप्तेनसूपयः स्तुवन्तीति वा । इदमपीतरज्ञामतसादव । अभिसन्नामात् । संब-त्मरप्रधान उत्तरोऽर्धर्चः । त्रिनामि चक्रम् । ब्युतः संवत्सरः । श्रीष्मो वर्षा हेमन्त इति । संबन्सरः संबसन्तेऽस्मिन्भतानि । ब्राप्मो ग्रम्यन्तेऽस्मित्रसाः । वर्षा वर्षत्यास् पर्जन्यः। हमन्तो हिमवान्। हिमं पुनर्हन्तेवा। हिनोतेवा। अजरमजरणधर्माणम्। अनवमप्रत्यतमन्यस्मिन् । यत्रेमानि सर्वाणि भृतान्यभिसन्तिष्टन्ते । तं संबत्सरं सर्वमात्राभिः स्ताति ।

पश्चरि चक्र परिवर्तमाने।

इति पञ्चन्त्रया।

पञ्जतीयः संबन्धरस्य ।

इति च ब्राह्मणम् । हेमन्तिशिशयोः समासेन । पर्छर आहरपितमें।

इति पळुतुनया । अराः प्रत्युता नाभा । पट्ट पुनः सहतेः । इादेशारं नहि तजरिये। डादेश प्रधयंथकमेकमें।

इति मासानाम । मासा मानास । प्रचिः प्रहितो भवति । तिसन्त्याकं त्रिशता न शङ्कवोऽपिताः पष्टिन चलाचैलासः "। पष्टिश्व ह वे जीणि च जनानि संवस्तरस्याहोरींजीः।

#### इति च बाह्यणं समासेन।

- 3. RV. 1, 164, 2; AV. 9, 9, 2; 13.
- 2. Quoted by SRV, I. 164. 2. p. i.
- 3. Cf. SRV. X. 101. 7. p. 1V. 336.
- 8. Cf. GB. I. 5. 5.
- ५. संबम्बन्त C 3.
- ६. अन्यस्मिन् is omitted by C 3.
- ७. ॰मात्राभिष्टीति M 3.
- c. RV. I. 164. 13; AV. 9. 9. 11.
- ९. ॰तताया: C 4, M 3, W 2.
- 10. Cf. AB. i. 1. 14: द्वादश मासा: पंचर्तवो हेमन्तशिशिरयोः समासेन तावान्संब-हसर: 1 Cf. S'B. i. 7. 2.8; XII. 3. 2. 1; Tand B. XVIII. 2, 14; 4, 11.

- 11. ॰ शिशिस्त्रमासन BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 12. RV. I. 164, 12; AV. 9. 9. 12.
- 13. RV. J. 161. 11; AV. 9. 9. 3.
- 18. RV. I. 164. 48; AV. 10. 8. 4.
- 14. Quoted by SRV. I. 164, 48. p. i. 718.
- १६. चलाप: M 3.
- 49. RV. I. 164. 48; AV. 10. 8. 4.
- १८. Cf. GB. I. 5. 5. त्रीणि च ह वै शतानि पद्धिस संबन्धरस्याहोरात्राणि । Cf. AB. 11. 17. 2: त्रीणि च वै शतानि पष्टिश्च संबत्सरस्याहानि। Cf. S'B. XII, 3, 2, 3, बीणि च वे शतानि पष्टिश्व संवत्सरस्याः हानि । Cf. KB. iii. 2.

## सप्त श्वाति विश्वतिश्वं तस्थुः।

सप्त च वै शतानि विंशतिथ संवत्सरसाहोरात्राः । इति च ब्राह्मणं विभागेन विभागेन ॥ २७ ॥

इति चतुर्थोऽध्यायः।

[ पकार्थ की नु वयः सुपर्णा यदिन्द्रं जुष्टो दमूनाः सं मा तपन्तीपिरेण मरु-त्वांस्तिते सर्कुमिय तत्स्र्येस्थेन्द्रेणे समीर्मान्तीसः कायमानः केनीनकेवोपो भैंदर्शि सुविते विद्याम देवीनो आधा द्योमें ऽदितरिदितर्देतसात्राहीस्य वामर्स्य सैंप्त युक्जन्ति सप्तविश्वातिः ॥ ]

॥ इति निरुक्ते पूर्वपद्वे चतुर्थोऽध्यायः समाप्तः ॥

<sup>9.</sup> RV. I. 164 11; AV. 9. 9. 13.

R. Cf. GB. I. 5. 5; AB. II. 17. 4; S'B. XII. 3. 2. 4; AA. III. 2. 1.

Small figure within brackets represents the corresponding section of the fourth chapter of the Nirukta.



#### अथ पञ्चमोऽध्यायः।

सिस्तिमविन्द्चरंणे नदीनाम् । सिस्त संस्नातं मेघम् । वाहष्टा वां हवानां स्तोमो दृतो हुवन्नरां ।

बोद्दृतमो ह्वानानां स्तोमो दूतो हुवन्नरौ । नरा मनुष्या नृत्यन्ति कैर्मसु । दूतो जवतेर्वा । द्वतेर्वा । वारयतेर्वा ।

[ दूतो देवानामिष् मर्त्यानाम् । इत्यपि निगमो भवति ] वावशानो वष्टेर्वा । वाश्यतेर्वा । सप्त स्वसूररुपीर्वावशार्नः । इत्यपि निगमो भवति ।

वार्यं वृणोतेः। अथापि वरतमम्।

तंद्वार्य वृणीमहे वरिष्ठं गोप्यत्यर्म् ।

तद्वार्यं वृणीमहे । वर्षिष्टं गोपायितव्यम् । गोपायितारो यूयं स्थ । युग्मभ्यमिति वा।

अन्ध इत्यन्ननाम । आध्यानीयं भवति ।

आमेत्रेभिः सिश्चता मद्यमन्धेः।

आसिञ्चतामत्रैर्मदैनीयमन्थः। अमत्रं पात्रम्। अमा अस्मिन्मदैन्ति । अमा पुनरनिर्मितं भवति। पात्रं पानात्।

तमोऽप्यन्ध उच्यते । नास्मिन्ध्यानं भवैति । न दर्शनम् । अन्धन्तम इत्यभिमा-पन्ते । अयमपीतरोऽन्ध एतसादेव ।

- 9. RV. X. 139. 6.
- RV. VIII. 26. 16.
- Quoted by SRV. I. 149, 2, p. i. 652.
- 8. RV. X. 4. 2.
- 4. Omitted by BK, C4, C5, Kn, M3, Mi, R4, R6, W1, W2, W3.
- §. RV. X. 5. 5.

- ७. तद्वीर्य C 5.
- c. RV. VIII. 25: 13.
- 9. RV. II. 14. 1.
- 10. मधमन्ध: BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3
- ११. नद्गित C 4, C 5, M 3. Quoted by SRV. II. 14. 1. p. ii. 41.
- 93. Quoted by SRV. I. 62. 5. p. i. 307.

परयदश्चण्याच्य वि चेतदुन्धः । इत्यपि निगमो भवति ॥ १ ॥ असंस्चन्ती भूरिधारे पर्यस्वती ।

असज्यमाने इति वा । अब्युदस्यन्त्याविति वा । बहुधारे उद्कवत्या । बहुधारे उद्कवत्या । बहुधारे उद्कवत्या । बहुधारे उद्कवत्या ।

बुनुयामे बनुष्यतः । इत्यपि निगमो भवति । दीर्घप्रयज्युमित यो वेनुष्यित वयं जीयेम् पृतनास दृह्यैः ।

दीर्घप्रततयज्ञमभिजिद्यांसित यो वयं तं जयेम पृतनासु । दृद्यं दुर्घियं पापिय-यम् । पापः पाताऽपेयानाम् । पापत्यमानोऽवाङेच पततीति वा । पापत्यनेर्वा स्यात् ।

तरुप्यतिरप्येवंकर्मा।

इन्द्रेण युजा तर्रुपेम वृत्रर्म् । इत्यपि निगमो भवति ।

भन्दना भन्दतेः स्तुतिकर्मणः।

पुरुष्टियो भन्दते धार्मभिः कृषिः । इत्यपि निगमो भवति । स भन्दना उदियति युजीवतीः । इति च। अन्येन सद्दिनो याद्वि तृथेर्मे ।

अन्येन मदहनो गच्छ क्षिप्रम् । आहंसीय भाषमाणेत्यसँभ्यभाषणादाहना इय भवति । एतसादाहनः स्यात् ।

ऋषिर्नदो भवति। नद्तेः स्तुतिकर्मणः।

नृदस्य मा रुधतः काम आर्गर्नै ।

नदनस्य मा रुधतः काम आगमत् । संरुद्धप्रजननस्य ब्रह्मचारिणः। इत्यृपिपुत्र्या विलिपतं वेदयन्ते ॥ २ ॥

- 3. RV. I. 164. 16; AV. 9. 9. 15.
- RV. VI. 70. 2.
- 3. Quoted by SRV, VI. 70. 2. p. ii. 880.
- 8. Quoted by SRV. I. 73. 9; 121. 10. pp. i. 347, 547.
- 4. RV. I. 132. 1; VIII. 40. 7.
- ε. RV. VII, 82. 1.
- ७. पापत्यतेर्वा स्यात् is omitted by Durga.

- c. RV. VII. 48. 2.
- 9. RV. III. 3. 4.
- 90. RV. IX. 86. 41.
- 99. RV. X. 10. 8; AV. 18. 1. 9.
- 12. ०णेत्यभ्य०. C 3.
- १३. स्या: C 5, M 3.
- १४. RV. I. 179. 4; Cf. BD. i. 53: विलाप: स्यान्नदस्य मा । Macdonell translates नदस्य 'as of the reed'.
- 94. Quoted by SRV. I. 179, 4. p. i. 758.

न यस्य द्यार्वापृथिवी न धन्य नान्तरिश्चं नार्द्रयः सोमी अक्षीः । अश्लोतेरित्येवमेके ।

> अनुषे गोमानगोभिरक्षाः सोमो दुग्धाभिरक्षाः । लोपादाः सिंहं श्रत्यश्चमन्साः ।

क्षियतिनिगमः पूर्वः क्षरितनिगम उत्तर इत्येके । अनूपे गोमान् गोमिर्यदा क्षियत्वथ सोमो दुग्धाभ्यः क्षरित । सर्वे क्षियतिनिगमा इति शाकपूणिः ।

श्वात्रमिति क्षिप्रनाम । आशु अतनं भवति ।

स पंतुत्रीत्व्ररं स्था जगुद्यच्छ्रात्रम्पिरंकृणोजात्वेदाः । स पत्रित्र चेत्वरं स्थावरं जङ्गमं च यत्तत् क्षित्रमग्निरकरोजातवेदाः । ऊतिरवनात् ।

आ त्वा रथं यथोतीय । इत्यपि निगमो भवति ।

हासमाने इत्युपंरिष्टाद् ज्याख्यास्यामः।

व्रम्रकः पुड्मिरुप सर्पदिन्द्रेम् ।

पानैरिति वा। स्पाशनैरिति वा। [स्पर्शनैरिति वा]

सुसं न पुकर्मविद्च्छुचन्तीम् ।

स्वप्रमेतन्मार्थ्यमिकं ज्योतिरनित्यदर्शनम् । तदिवाविद्ञाज्वस्यमानम् । द्विता च सत्ता स्वधया च शांधुः ।

हैं भें ' सत्ता मध्यमे च स्थान उत्तमे च । शंभुः सुखर्भूः ।

<sup>9.</sup> RV. X. 89. 6.

R. R.V. IX. 107. 9; SV. 2. 348.

<sup>3.</sup> RV. X. 28. 4; Omitted by Durga.

<sup>8.</sup> RV. X. 88. 4.

<sup>4.</sup> Quoted by SRV. X. 88. 4. p. IV. 279.

**<sup>4.</sup>** RV. VIII. 68. 1; SV 1. 354; 2. 1121.

<sup>.</sup> See N. 9. 39.

c. RV. X. 99. 12.

S. Omitted by Bk, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, and Durga.

<sup>90.</sup> RV. X. 79. 3.

<sup>97.</sup> मध्यमं BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

१२, Cf. SRV, VIII, 72, 4, p. iii 509: अत्र यास्कः । स्वामितन्मध्यमं ज्योतिर-नित्यद्शेनम्

<sup>93.</sup> RV. III. 17. 5.

<sup>18.</sup> दियं C 3, M 3.

<sup>94.</sup> Quoted by SRV. III. 17. 5. p. ii. 184.

मृगं न बा मृग्यंन्ते।

मृगमिव त्रात्याः प्रेपाः ॥ ३ ॥

वराहो मेघो भवति । वराहारः ।

वरमाहारमाहीर्याः । इति च ब्राह्मणम् ।

विध्यद्वराहं तिरो अद्रिमस्ती । इत्यपि निगमो भवति ।

अयमपीतरो वराह पतसादेव । वृहति मृहानि । वरं वरं मूहं वृहतीति वा । वृराहमिन्द्रं एमुपर्में । इत्यपि निगमो भवति ।

अङ्गिरसोऽपि वराहा उच्यन्ते।

ब्रह्मणुस्पतिर्द्वपेमिर्वराहैं:।

अधाप्येते माध्यमका देवगणा वराहव उर्ज्यन्ते । पश्यन्हिरंण्यचकानयोदंष्ट्रान्त्रिधार्वतो वराहेन् ।

स्वसराण्यहानि भवन्ति । स्वयं सारीण्यपि वा । स्वरादित्यो भवति । स पनानि सारयति ।

उस्रा ह्व खर्सराणि । इत्यपि निगमो भवंति ।

हार्या अंगुलयो भवन्ति । [ सृजन्ति कर्माणि ] हार्या इपवः हारमस्यैः । हारः श्रृणातेः ।

## शर्यीभिन भरमाणो गर्भस्ट्योः।

#### इत्यपि निगमो भवति ।

- 9. RV. VIII. 2.6.
- र. The quotation is untraced. It is inserted after एतसादेव further-down by C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S; Cf. SRV. I. 61. 7. p. i. 299.
- 3. RV. I. 61. 7; AV. 20. 35. 7.
- v. RV. VIII. 77. 10.
- 4. RV. X. 67. 7. AV. 20. 91. 7.
- §. Quoted by SRV. I. 88. 5. p. i. 394.

- o. RV. I. 88. 5.
- c. RV. I. 3, 8,
- Cf. SRV. I. 3. 9; VIII. 88. 1; pp. i. 39; iii. 543.
- 90. Omitted by BK, C 4. C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, and Durga.
- 99. Quoted by SRV. I. 148. 4. p. i.651.
- 97. RV, IX, 110. 5; SV, 2, 857.

अकों देवो भवति । यदेनमर्चन्ति । अकों मन्त्रो भवति । यद्नेनार्चन्ति । अर्कमन्नं भवति । अर्चति भूतानि । अकों वृक्षो भवति । संवृत्तः कटुकिंसा ॥ ४॥

गायंन्ति ता गायुत्रिणोऽर्चन्त्युर्कमुक्तिणः । बुद्धाणेस्ता शतकतु उद्दंशमिव येमिरे<sup>३</sup>॥

गायन्ति त्वा गायत्रिणः । प्रार्चन्ति तेऽर्कमिक्षणः । ब्रह्माणस्त्वा शतकत उद्ये-मिरे वंशमिव । वंशो वनशयो भवति । वननाच्छूयत इति वा ।

पत्री रथनेमिर्भवति । यद्विषुनाति र्भूमिम् । उत प्रव्या रथीनामद्रि भिन्दुन्त्योजसाँ ।

तं मुरुतः क्षुरपंविना व्ययुः ।

इत्यपि निगमी भवतः । वश्नो व्याख्यातिम् ।

धन्वान्तरिक्षम् । धन्वन्त्यसादापः ।

तिरो धन्वाति रोचते । इत्यपि निगमो भवति ।

सिनमन्नं भवति । सिनाति भूतौनि ।

येन सा सिनं भर्थः सिंखभँगैं: । इत्यपि निगमो भवति ।

इत्थामुथेत्येतेन व्याख्यीतम् । सचा सैंहेत्यर्थः ।

वसुभिः सचा भुवा । वसुभिः सह भुवी।

- 9. अर्चयन्ति C 4, C 5, M 3.
- २. Quoted by SRV. I. 10. 1. p. i. 68. Sāyana reads सब्त: for संबृत: ।
- 3. RV. I. 10. 1; SV. I. 342; 2. 694.
- V. міцит: С 1, С 2, С 3, С 6, М 1, М 2, R 1, R 2, R 5, S, & Roth.
- 4. Quoted by SRV. I. 10. 1. p. i. 68.
- Cf. SRV. I. 138. 3; V. 62. 2; also
   I. 88. 2. pp. i. 620; ii. 642; i. 393.
- o. RV. V. 52. 9.
- e. ध्ययु: C 4, C 5, M 3, Mi, W 1.
- According to Durga, the quotation is from Some Brāhmaṇa, the passage in full being. देवा वे बुत्रस्य

- मर्भ नाविदन् । तं मरुतः श्वरपविना व्ययुः । सान्तपनं समतपंस्तस्मात् सान्त-पनाः । इत्येतसमन्निप च ब्राह्मणे ०६०,
- 90. See N. 4. 16.
- 99. Quoted by SRV. I. 95. 10. p. i. 431,
- 92. RV. X. 187. 2; AV. 6. 34. 3.
- 93. Quoted by SRV. I. 61. 4. p. i.297.
- 98. RV. III. 62. 1.
- 14. See. N. 3. 16.
- 98. Quoted by SRV. I. 7. 2; 34. 11; pp. i. 55, 185.
- Fragment of RV. II. 31. 1; VIII.
   35. 1.
- १८. भूबी M 3.

चिदिति निपातोऽनुदात्तः पुरस्तादेव व्याख्यातः । अथापि पशुनामेह भवन्यु-दात्तः ।

चिदंसि मुनांसि । चितास्त्वयि भोगाः । चेतयसे इति वा ।
आ इत्याकार उपसर्गः पुरस्तादेव व्यार्दयातः । अथाण्यध्यथे ट्रयते ।
अभ्र आँ अर्पः । अभ्रा आ अपोऽम्ने ध्यय इति । [अम्ने आ अपोऽपोऽम्नेऽधीति] ।
बुम्नं द्योततेः । यशो वान्नं वी ।

असो बुम्नमधि रत्नं च धेहि । असास बुम्नं च रत्नं च घेहि ॥ ५॥

पवित्रं पुनातेः। मन्त्रः पवित्रमुच्यते।

येनं देवाः प्वित्रेणात्मानं पुनते सद्। इत्यपि निगमा भवति ।

रइमयः पवित्रमुच्यन्ते ।

गर्भस्तिपूर्तः [ नृभिरद्रिभिः युतः । ] इत्यपि निगमो भवति ।

आपः पवित्रमुच्यन्ते ।

श्वतपंवित्राः ख्राधया मर्दन्तीः । वहद्रकीः।

अग्निः पवित्रमुच्यते । वायुः पवित्रमुच्यते । सोमः पवित्रमुच्यते । सूर्यः पवित्रमुच्यते । इन्द्रः पवित्रमुच्यते ।

अ्ग्निः पुवित्रं स मा पुनातु वायुः सोर्मेः सूर्य इन्द्रैः ।

- 3. See N. 1. 4.
- R. VS. 4. 19; 12. 53.
- 3. Seo N. 1. 4.
- 8. Fragment of RV. V. 48. 1.
- 4. This is the text of C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S, and Roth.
- ξ. Quoted by SRV. I. 37. 4. p. i. 200.
- o. RV. VII. 25. 3.
- Quoted by SRV, VII. 25. 3. p. iii. 57.
- 9. SV. 2. 652.
- Fragment of VS. 7. 1. Read together with what follows in square

- brackets it is: RV, IX, 86, 34, 8'ivadatta gives 2 quotations, one from VS, 7, 1, the other form RV, iX, 86, 34, and reads: इत्यपि निगमी अवतः।
- 13. Omitted by BK, U4, C5, Kn, M3, Mi, R4, R6, W1, W2, W3.
- 92. RV. VII. 47. 3.
- 93. बहुदका: M 3, W 1.
- १४. सूर्य: पवित्रमुख्यते is omitted here but is added in the beginning of the following section in C 1
- भ्भ. सोमा C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R. 5; Mi.
- 18. The quotation is not traced.

पुषित्रं ते मां पुनन्तं । इत्यपि निगमो भवति । तोदस्तुवैतेः ॥ ६॥

# पुरु तां दा्धान्वेचिं जिर्रिष्टे तर्व स्थिदा । नोदस्य शरण आ मुहस्य ॥

वहु दाश्वांस्त्वामेवाभिह्नयामि । अरिरमित्र ऋच्छतेः । ईश्वरोऽप्यरिरेतस्मादेव। यदन्यदेवत्या अन्नावाहुतयो हृयन्त इत्येतद् हर्युवमवश्यते । तोदस्येव शरण आ
महस्य । तुदस्येव शरणेऽधिमहतः ।

स्रञ्चाः सु अञ्चनः।

आ जुड्ढांनो वृतपृष्टुः स्ट्रञ्चाः । इत्यपि निगमो भवति ।

शिपिबिष्टो बिष्णुरिति विष्णोहें नामनी भवतः । कुन्सितार्थीयं पूर्व भवतीत्यौ-पमन्यवः ॥ ७ ॥

किमित्तं विष्णो परिचक्ष्यं भृत्य यहं वृक्षे शिपिविष्टो असि । मा वर्षो असदपं गृह एतद् यदुन्यक्तपः सिमुधे वृर्भूथं ॥

किं ते विष्णोऽब्रख्यातमेतद्भवत्यव्यापनीयं यद्यः प्रत्ये रोप इव निर्वेष्टितोऽ-सीत्यप्रतिपन्नरिक्षः। अपि वा प्रशंसानामेवाभिष्रतं स्यात् । किं ते विष्णो प्रख्या-तमेतद्भवति प्रख्यापनीयं यदुत प्रत्ये शिषिविष्टोऽसीति प्रतिपन्नरिक्षः। शिषयोऽत्र रक्ष्मय उच्यन्ते । तैराविष्टो भवति । मा वर्षो अस्पद्ग गृह एतत् । वर्ष इति रूपनाम । वृणोतीति सतः । यद्न्यरूपः समिथे संग्रामे भवसि संयतरिक्षः।

#### तस्योत्तरा भूयसे निर्वचनाय ॥ ८ ॥

- 9. Omitted by C 3.
- **RV. I. 150. 1; SV. 1. 97.**
- **३.** онама ВК, С 4, С 5, Кп, М 3, Мі, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- Quoted by SRV. I. 150. 1. p. i. 653.
- 4. RV. V. 37. 1.
- ξ. RV. VII. 100. 6.
- जिंदणोः प्रख्यताम० SRV. VII. 100.p. iii. 208.
- c. अस्मीति प्रतिपन्नरियः: S'ivadatta. It is evidently a mistake. The editor seems to have ignored the reading of Durga whose commentary he has edited with the text of the Nirukta.
- वर्ष इति...सत: is placed at the beginning of the 2nd pāda of the following stanza by C 3.
- १०. The passage: शिपिविष्टो विष्णुरिति... संयतरिम: is quoted by SRV, VII, 100. 6. p. iii. 208.

प्र तत्ते अद्य शिपिविष्ट नामार्थः शैसामि वयुनानि विद्वान् । तं त्रां गृणामि तुवसमतंत्र्यान्क्षयंन्तमस्य रजेसः पराँके ।।

तत्तेऽच शिपिविष्ट नामार्यः प्रशंसामि । अयोऽहमस्मीश्वरः स्तोमानाम् । अर्यस्त्वमसीति वा । तं त्वां स्तौमि तवसमतव्यान् । तवस इति महतो नामधेयम् । उदितो भवति । निवसन्तमस्य रजसः । पराके पराक्रान्ते ।

आघृणिरागतहणिः।

आ र्षृणे सं संचावँहै । आगतंहणे संसेवावहै ।

पृथुज्रयाः पृथुजवः।

पृथुज्जयां अमिनादायुर्दस्याः । प्रामापयदायुर्दस्याः ॥ ९ ॥ अपि नरो दीधितिभिर्रण्योर्द्दस्तंच्युती जनयन्त प्रशास्तम् । दूरेद्दर्शं गृहपंतिमथ्युर्भ् ॥

दीधितयोऽङ्गुलयो भवन्ति । धीयन्ते कर्मसु । अरणी प्रत्यृत एने अग्निः । समरणाज्ञायत इति वा । हस्तच्युती हस्तप्रच्युत्या । जनयन्त प्रशस्तं दूरे दर्शनं गृह-पितमतनवन्तैम् ॥ १० ॥

एकंया प्रतिधा पिंबत्साकं सरीसि त्रिंशतेम् । इन्द्रः सोमंख काणुकी ॥

एकेन प्रतिधानेनापिवत् । साकं सहेत्यर्थः । इन्द्रः सोमस्य काणुका । कान्त-कानीति वा । क्रान्तकानीति वाँ । कृतकानीति वा । इन्द्रः सोमस्य कान्त इति वा । कणेघात इति वाँ । कणेहतः । कान्तिहतः ।

तत्रैतद् याश्रिका वेदयन्ते । त्रिंशादुक्थपात्राणि माध्यन्दिने सवन एकदेवतानि । तान्येतस्मिन् काल एकेन प्रतिधानेन पिवन्ति । तान्यत्र सरांस्युच्यन्ते । त्रिंशद- परपक्षस्याहोरात्राः । त्रिंशत्पूर्वपक्षस्येति नैरुक्ताः । तद् या एताश्चान्द्रमस्य आगा- मिन्य आपो भवन्ति रदमयस्ता अपरपक्षे पिवन्ति । तथापि निगमो भवति ।

- 9. RV. VII. 100. 5.
- २. अर्थोऽहमीश्वर: is omitted by C 3.
- दे. तन्त्रा S'ivadatta.
- 8. RV. VI. 55. 1.
- 4. Cf. BD. iii. 95 B, 96 B, जूजि is explained by इति.
- ६. अमिनीदा॰. M 3; W 1.
- v. RV. III. 49. 2.
- c. Cf. SRV. III, 49. 2. p. ii. 288.

- 9. RV. VII. 1. 1; SV. 1. 72; 2. 723.
- 90. Cf. SRV. VII. 1. 1; VIII. 77. 4.
- 39. RV. VIII. 77. 4.
- १२. Cf. Kumāria, Tantra Vārtika, Benares ed. p. 66 or I. 2. 49. अथवा कान्तकानीत्यादयो निरुक्तोकाः काणुकाशब्दविकल्पा योजनीयाः

यमिक्षितिमेक्षितयः पिवन्ति । इति ।

तं प्रवेपक्षे आप्याययन्ति । तथापि निगमो भवति । यथा देवा अंर्यमाप्याययन्ति । इति ।

अधिगुर्मन्त्रो भवति । गव्यधिकृतत्वात् । अपि वा प्रशासनमेवाभिष्रेतं स्यात्। शब्दवस्वात्।

अधिगो शमीष्वं सुरामि शमीष्वं शर्माष्वमधिर्गविति ।

अग्निरप्यधिगुरुच्यते ।

तुभ्यं श्रोतन्त्यधिगो शचीवः । अधृतगमनकर्मवन् ।

इन्द्रोऽप्यश्चिगुरुच्यते।

अधिगव ओहमिन्द्रिय । इत्यपि निगमो भवति ।

आङ्गपः स्तोम आघोपः।

एनाङ्गपेण वयमिन्द्रवन्तैः।

अनेन स्तोमेन वयमिन्द्रवन्तः ॥ ११ ॥

आपन्तिमन्युस्तृपलेप्रभर्मा धुनिः शिमीवाञ्छर्रमाँ ऋजीपी । सोमो विश्वान्यतसा वनानि नार्वागिन्द्रं प्रतिमानानि देशुः ॥

आपातितमन्युः । तृपप्रहारी । [ क्षिप्रप्रहारी सुप्रप्रहारी 18 ] सोमो वेन्द्रो वा । धनिर्धनोतेः । शिमीति कर्मनाम । । शमयतेर्घा । शक्रोतेर्घा । ऋजीषी सोमः । यत्सोमस्य प्रयमानस्यातिरिच्यते तद्दर्जापमपार्जितं भवति । तेनर्जीपी सोमः । अथाप्येन्द्रो निगमो भवति।

## ऋजीपी वंजी। इति।

- 1. According to Durga, some read अक्षितम्.
- 2. VS. 5. 7; of AV. 7. 81. 6; TS. ii. 4.
- ३. ॰पक्षाप्याययन्ति C 1, C 4, M 1, M 2. M 3.
- 8. आंग्रम C 4, M 3.
- 4. VS. 5. 7.
- ६. प्रशंसानामैवा॰ BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- ७. स C 5.
- 4. AB. ii. 7. 11.
- RV. III. 21. 4.
- 30. Quoted by SRV. I. 61.-1, p. i. 296. | 30. RV. V. 40 4; AV. 20. 12. 7.

- 99. RV. I. 61. 1; AV. 20. 35. 1.
- 93. Quoted by SRV. I. 61. 2; 62. 1; pp. i. 297, 304.
- 93. RV. I. 105. 19.
- 98. Quoted by SRV. I, 105. 19. p. i. 468.
- 94. RV. X. 89. 5.
- 98. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 2, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3. शित्रप्रहारी is omitted by C 3. and सप्रवासी by Durga. It is however quoted by SRV. IX. 97. 8. p. iii. 778.

हर्योरस्य स भागो धानाश्चेति । धाना भ्राष्ट्रे हिता भवन्ति । फले हिता भवन्तीति वा ।

युब्धां ते हरीं धाना उपं ऋजीपुं जिन्नतामें।

इत्यपि निगमो भवति । आदिनाभ्यासेनोपहिनेनोपधामाद्ने । वर्भस्तिरित्त-कर्मा । सोमः सर्वाण्यतसानि वनानि । नार्वागिन्द्रं प्रतिमानानि दश्चवन्ति । येरेनं प्रतिमिमते नैनं तानि दश्चवन्ति । अर्वागेवनमप्राप्य विनद्यन्तीति । इन्द्रमधानेत्यके । नेघण्डकं सोमकर्म । उभयप्रधानेत्यपरम् ।

इमशा शु अक्षुत इति वा। इमाक्षुत इति वा।

अर्व बमुशा रुधुद्धाः ।

अवारुधच्छुशा वारिति ॥ १२ ॥

उर्वेद्यप्सरा । उर्वभ्यक्षुते । ऊर्वभ्यामश्चुते । उरुर्वा वशोऽस्थाः । अप्सरा अप्सारिणी । अपि वाप्स इति रूपनामे । अप्सातेः । अप्सानीयं भवति । आद्र्शनी-यम् । व्यापनीयं वा । स्पष्टं द्शनायेति शाकपूणिः ।

यद्पेसैः। इत्यभक्षस्य।

## अप्सो नीमं।

इति व्यापिनः । तद्रा भवति रूपवती । तद्नयात्तमिति वा । तद्स्यै दत्तमिति वा । तस्या दर्शनान्मित्रावरुणयो रेतश्चस्कैन्द् । तद्भिवादिन्येपर्भवति ॥ १३ ॥

- 9. The quotation is untraced.
- २. बभित्रति०. C 4, M 3, W 2.
- ३. दध्वन्ति <sup>C</sup> 3.
- 3. The passage आपातितमन्यु ... दश्चवन्ति is quoted by SRV. X. 89. 5. p. IV. 284 where the lines हर्योरस... ... बभस्तिरत्तिकर्म do not occur.
- ५. अर्वाङ्गेवै० C 4, M 3, W 1.
- ξ. RV. X. 105. 1; SV. 1. 228.
- o. Cf. BD. VII. 153.
- c. उरुम्याम् S'ivadatta. उरु is evidently a mistake for ऊरु. ऊरु occurring in Durga's commentary is correctly printed in the same edition.
- Quoted by SRV. IV. 2. 18. p. ii. 353.

- 90. Cf. BD. ii. 59.
- 11. Quoted by SRV. VII. 4. 6. p. iii. 14.
- KS. IX. 4. MS. I. 10, 2. Cf. VS.
   20. 17. According to Durga, the quotation is the following.

यद् प्रामे यद्रेण्ये यस्तुभायां यदि-निद्वये । यदेनेश्चकृमा व्यं यद्ष्यश्चकृमा वयं यदेकस्यापि धर्मणि एनुस्ततोऽव्यर्ज-नमसि स्वाहां ॥

VS. 20. 17 is the following: यद् प्रामे यद्रश्ये यत्सभायां यदि-न्द्रिये। यच्छूदे यद्ये यदेनश्चकृमा व्यं यदेकस्याधि धर्मणि तस्याव्यजनमसि॥

- 93. VS. 14. 4.
- 98. Cf. BD. V. 149.

उतासि मेत्रावरुणो वसिष्ठोर्वदया त्रह्मनमनुसोऽधिजातः । द्रुप्सं स्कन्नं त्रह्मणा देव्येन विधेदेवाः पुष्करे लाददन्ते ॥

अध्यसि मैत्रावरुणो वसिष्ठः । उर्वद्या ब्रह्मन् मनसोऽधिजातः । द्रप्तं स्कन्नम् । ब्रह्मणा देव्येन । द्रप्तः संभृतः । प्यानीयो भवति । सर्वे देवाः पुष्करे त्वाधारयन्तं । पुष्करमन्तरिक्षम् । पोपति भूतानि । उद्कं पुष्करम् । पूजाकरम् । पूजियतव्यम् । इदमपीतग्रपुष्करमेतसादेव । पुष्करं वपुष्करं वा । पुष्पं पुष्पतेः ।

वयुनं वेतेः । कान्तिर्वा । प्रज्ञा वा ॥ १४ ॥ स इत्तमोऽवयुनं तेतुन्वत्सृर्येण वृयुनंवचकारं ।

स तमोऽप्रज्ञानं ततन्वत् । सैं तं सूर्येण प्रज्ञानवचकार । वाजपस्त्यं वाजपतनम् ।

सनेम वाजपरेत्यं । इत्यपि निगमो भवति ।

वाजगन्ध्यं गध्यैत्युत्तरपद्म्।

अव्याम वार्जगन्ध्यम् । इत्यपि निगमो भवति।

गध्यं गृह्णातेः।

ऋजा वार्जुं न गध्युं युर्यूपर्ने । इत्यपि निगमो भैंबति । गध्यतिर्मिश्रीभार्वेकर्मा । आ गैथिता परि गथितौ । इत्यपि निगमो भवति ।

कौरयाणः कृतयानः।

- 9. RV. VII. 33. 11.
- २. संस्त C 1, C 2. C 3, C 4, C 6, M 1, M 2.
- ३. प्सानीयो भवति भक्षणीयो भरणीयश्च। Durga.
- 8. Cf. BD. V. 155.
- ५. पोपधि C 5, M 3, W 1, W 2.
- ६. उक्स् S'ivadatta.
- ७. वा is added after पूजियतन्यम् by C 1, C 3, M 1.
- ८. =पद्मभ् Durga.
- 9. RV. VI. 21. 3.

- १०. सतं S'ivadatta.
- ११. वाजपस्यं is omitted by C 5.
- 92. RV. IX. 98. 12; SV. 2. 1030.
- १३. गध्यमित्युत्तर॰ Mi.
- 98. RV. IX. 98. 12; SV. 2. 1030.
- 94. Quoted by SRV. I. 126. 6. p. i. 572.
- 98. RV. IV. 16. 11.
- 99. Cf. SRV. IV. 16. 11. p. ii. 391.
- 3c. Cf. SRV. I. 126. 6; IV. 38. 4; pp. i. 572; ii. 454.
- 98. RV. I. 126. 6.

पार्कस्थामा कौरंयार्णः । इत्यपि निगमो भवति ।

तौरयाणस्तृर्णयानः।

स तौरयाण उपं याहि युजं मुरुद्धिरिन्द्व सर्विभिः मुजोपीः ।

इत्यपि निगमो भवति।

अहयाणोऽहीतयानः।

अनुष्ट्या कृणुद्यह्याणैः । इत्यपि निगमो भवति ।

हरयाणो हरमाणयानः।

रजतं हर्रयाँणे । इत्यपि निगमो भवति ।

य अरितः कर्मणिकर्मणि स्थिरः । पत्यृतः स्तोमार्द्।

बन्दी बन्दतेर्मृदृभावकर्मणः॥ १५॥

नि यद्वणिक्षं श्रम्नसं मुर्धिन् गुण्णंस चिद्वन्तिनो रोध्वद्वनी।

निवृणक्षि यच्छुसनस्य मूर्धनि शब्दकारिणः । शुणस्यादित्यस्य [ च ] शोष-यित् । रोक्त्यमाणो वनानीति वा । वधेनेति वा ।

अवन्दत वीळितीं। इत्यपि निगमो भवति।

वीळयतिश्च वीळयतिश्च संस्तम्भकर्माणौ<sup>12</sup>। पूर्वेण संप्रयुज्येते। निर्ण्येपी स्त्रीकामो भवति। वित्नेर्गतसपः। सेपः संपतेः स्पृशतिर्के**र्मणः**।

## मा नी मुघेच निष्पुषी परा दाः।

- 9. RV. VIII. 3. 21,
- Roth, p. 65.
- 3. RV. IV. 4. 14.
- v. RV. VIII. 25, 23,
- 4. RV. I. 101. 4.
- 4. Cf. SRV. VIII. 33. 5. p. iii. 392.
- e. RV. I. 54. 5.
- e. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 9, Omitted by C 3,

- ९०. Cf. SRV. I. 54. 5. p. i. 275,...वम्त नीति वा धनानीति वा ।
- 99. Fragment of RV. II. 24. 3.
- 92. Cf. SRV. II. 24. 3. p. ii. 70.
- 93. निर्देश C 6, M 3, Mi, W 1, W 2.
- १४. स्पद्म: M 3, Mi; स्पत्स: C 4, W 1; स्पत्सं W 2. It is omitted altogether in C 5.
- स्प्रात: M 3, Mi, स्प्रसते ल; स्प्रंसते: W 2.
- १६. Cf. SRV. IX. 97. 37. p. iii. 786. सपतिः स्पृशतिकर्मेति नैरुक्ताः।
- 99, RV. I. 104. 5.

स यथा धनानि विनाशयंति मा नस्त्वं तथा परादाः।
त्णाशमुदकं भवति । तूर्णमैश्चते ।
तूर्णाशं न गिरेरिधं । इत्यपि निगमो भवति ।
शुम्पमहिच्छत्रकं भवति । यत् श्चम्यते ॥ १६ ॥
कदा मतीमराधसं पदा शुम्पीमिव स्पुरत् ।
कदा नः शुश्रविहर इन्द्री अङ्गं ।।

कदा मर्तमनाराध्यन्तं पादेन शुम्पिमवावस्फुरिप्यति । कदा नः श्रीप्यति च गिर इन्द्रो अङ्ग । अङ्गेति क्षिप्रनाम । अङ्गिर्तमेवाञ्चितं भवति ।

निचुम्पुणः सोमः। निचान्तपृणैः। निचमनेन श्रीणाति ॥ १७ ॥

पत्नीवन्तः सुता इम उ्यन्ती यन्ति वीत्रये । अयां जग्मिनिचुम्पुणैः ॥

पत्नीवन्तः सुता इमेऽद्धिः सोमाः कामयमाना यन्ति वीतये पानायापाम् । गन्ता निचुम्पुणः।

समुद्रोऽपि निचुंपुण उच्यते । निचमनेन पूर्यते । अर्वेभृथोऽपि निचुंपुण उच्यते । नीचैरसिन् कणन्ति । नीचैर्दथतीति वा ।

अवंभृथ निचुम्पुणैः । इत्यपि निगमो भवति ।

निचुंपुण निचुंकुणेति च। पदिर्गन्तुर्भवेंति । यत्पद्यते ॥ १८ ॥

सुगुरंसत्सुहिर्ण्यः स्वश्वी वृहदंसै वय इन्द्री दधाति । यस्ता यन्तं वस्तुना प्रातरित्वो मुक्षीजयेव पदिग्रुत्सिनीति ।।

- 9. विभजति SRV. I. 104. 5. p. i, 459.
- R. 4, R. 6, W. 1, W. 2, W. 3; Quoted by SRV. VIII. 32. 4. p. iii. 387.
- 3. RV. VIII. 32. 4.
- 8. RV. I. 84. 8.
- प. अवस्पुरसि BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, and Durga.
- ६. इर्गिति BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, and Durga.

- o. The passage: क्षुम्पमहिन्छत्रकं...क्षिप्र-नाम is quoted by SRV. I. 84. 8. p. i. 376.
- ८. अंचितभेवांकितम् C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- 9. The passage: अङ्ग्रेति...भवति is omitted by Durga.
- 90. Cf. SRV. VIII. 93. 22. p. iii. 563.
- 99. RV. VIII. 93. 22.
- 92. निभूथो M 1.
- 13. VS. 3. 48; 8. 27; 20. 18.
- 98. Cf. SRV. I. 125. 2. p. i. 568.
- 94. RV. I. 125. 2.

सुगुर्भवति । सुहिरण्यः । स्वश्वः । महन्त्रास्मे वय इन्द्रो दथाति यस्त्वा यन्तमन्नेन । प्रातरागामिन्नतिथे । मुक्षीजयेव पदिमुक्तिनाति कुमारः । मुक्षीजा मोचनाच । शैयनाच । ततनाच ।

पादुः पद्यतेः।

आविः स्रं: ऋणुते गृह्ते युसं स पादुरस्य निणिजो न म्रंचयैते ।

आविष्कुरुते भासमादित्यः । गृहते वुसम् । वुसमिन्युद्कनाम । त्रवीतेः इान्द्रकर्मणः । भ्रंदातेर्वा । यद्वर्षन्पातयन्युद्कं रिक्मिस्तत्यत्याद्ते ॥ १९ ॥

वृकश्चन्द्रमा भवति । विवृतज्योतिष्को वा । विकृतज्योतिष्को वा । विकानत-ज्योतिष्को वा ॥ २० ॥

अरुणो मर्सिकुद्धकः पथा यन्तै दुदर्शे हि । उजिहीते निचाय्या तप्टेंच पृष्टचामयी वित्तं में अस्य रोदसी ॥

अरुण आरोचनः। मासरुन्मासानां चार्धसासानां च कर्ता [भवति] चन्द्रमाः। वृक्तः पथा यन्तं द्दर्शं नक्षत्रगणम्। अभिजिहीते निचाय्य येन येन योक्ष्यमाणो भवति चन्द्रमाः। तक्ष्णुविचव पृष्टरोगी । जानीतं मेऽस्य द्यावापृथिव्याविति ।

आदित्योऽपि वृक उच्यते । यदा वृङ्के ।

अजीहवीदश्विना वर्तिका वामाुस्तो यत्सीमुर्भञ्चतं वृकस्य ।

आह्नर्यदुपा अश्विनावादित्येनाभिग्रस्ता । तामश्विना प्रमुमुचर्तुः। इत्याख्यानिम्। श्वापि वृक उच्यते । विकर्तनात् ।

वृकंश्विदस वार्ण उंरांभैथि: । उरणमथिः ।

उरण ऊर्णावान्भवति । ऊर्णा पुनर्वृणोतेः । ऊर्णातेर्वा । बुद्धवाशिन्यपि वृक्युच्यते ।

- 9. मक्षीजयेव C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- २. सयनाच C 1, C 3, C 6, M 2, W 2.
- 3. RV. X. 27. 24.
- मा सक्नत् is attributed to a different recension by Durga who paraphrases as follows: सक्नत् मां ददशे।
- 4. RV. I. 105. 18; cf. BD. ii. 112.
- ₹. Cf. BD. ii. 112.
- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M
   Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

- c. Cf. I. SRV, I. 105, 18, p. i. 468.
- 9. RV. I. 117. 16.
- अजह्रयत् BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 19. янная: ВК, С 4, С 5, Кn, М 3, Мі, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 13. Quoted by SRV. I. 117. 16. p. i. 528.
- 33, RV. VIII, 66, 8; AV. 20, 97, 2; SV, 2, 1042.

श्वतं मेपान्वृक्ये चक्षदानमृजाश्वं तं पितान्धं चेकारे।

इस्यपि निगमो भवति।

जोप[ वांकं ] इत्यविज्ञातनामधेयम् । जोपयितव्यं भवति ॥ २१ ॥

य ईन्द्राप्ती सुतेषु वां स्तव्चेत्रावृधा ।

जोपुवाकं वर्दतः पजहोपिणा न देवा भुसर्थश्र्वं ॥

य इन्द्राग्नी सुतेषु वां सोमेषु स्तौति तस्याश्रीथः । अथ योऽयं जोषवाकं बद्ति विजंजपः प्रार्जितहोषिणौ न देवौ तस्याश्रीर्थः ।

कृत्तिः कृन्ततेः । यशो वा । अन्नं वा ।

महीव कृतिः शरुणा तं इन्द्रं।

सुमहत्त इन्द्र शरणमर्न्तरिक्षे कुँत्तिरिवेति । इयमपीतरा कुत्तिरेतसादेव । सूत्र-मयी । उपमार्थे वा ।

कृत्तिवासाः पिनाकहस्तो अवततधर्ना ।

[ कृत्तिं वसान आचर पिनांकं विश्वदांगिहि । ]

इत्यपि निगमों भवति।

श्वघी कितवो भवति । स्वं हैन्ति । स्वं पुनराश्रितं भवति ।

कृतं न श्वन्नी वि चिनोति देवने '।

कृतमिव श्वज्ञी विचिनोति देवने । कितवः किं तवास्तीति राध्यानुकृतिः । कृतवान्वा । आशीर्नामकः ।

सममिति परित्रहाथींयम् । सर्वनामानुदात्तम् ॥ २२ ॥

मा नैः समस्य दृ्ढ्यि : परिद्वेषसो अंह्तिः ।

ऊर्मिर्न नावमा वैधीर्ते ॥

- 9. RV. I. 116. 16.
- Nomitted by BK, C4, C5, Kn, M3, Mi, R4, R6, W1, W2, W3.
- a. RV. VI. 59. 4.
- 8. Cf. SRV. V1. 59. 4. p, ii. 849.
- 4. RV. VIII. 90. 6; SV. 2. 762.
- ६. अन्तरिक्षम् BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- o. Cf. SRV. VIII. 90. 6. p. iii. 549.
- KS. 9. 7; Cf. अवततधन्वा पिनाकावसः
   etc. VS. 3. 61; S'B. ii. 6. 2. 17;
   अवतृतधन्वाकृत्तिवासाः पिनाकहस्तः TS.

- i. 8. 6. 2. Omitted by Durga and C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- VS. 16. 51. Omitted by BK, C 4,
  C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1,
  W 2, W 3; C 1, and Roth.
- 90. Cf. SRV. VIII. 45. 38. p. iii. 435.
- 19. RV. X. 43. 5; AV. 20. 17. 5; Cf. RV. X. 42. 9; AV. 7. 50. 6; 20. 89. 9.
- १२. कितवान्वा C 3, C 4, C 5, Mi, W 1, W 2.
- 13. RV. VIII. 75. 9.

मा नः सर्वस्य दुर्धियः पापधित्रः सर्वतो द्वेपसो अंहतिः । ऊर्मिरिव नावमावधीत् । ऊर्मिकणातेः । नोः प्रणोत्तव्या भवति । नमतेर्वा ।

तत्कथमनुदात्तप्रकृतिनाम स्यात् । दृण्ययं तु भवति ।

उतो संमिख्ना शिशीहि नो वसी।

इति सप्तम्याम् । शिशीतिर्दानकर्मा ।

उरुष्या णी अघायतः संमसात् ।

इति पञ्चम्याम् । उरुष्यतिरक्षमेकः । अथापि प्रथमा वहुवचने ।

नर्भन्तामन्यके समे ॥ २३ ॥
हिविपा जारो अपा पिपितिं पर्परिर्नरा ।
पिता क्रुटेस्य चिपिणः ॥

हविषापां जरियता। पिपतिं पपुरिरिति पृणातिनिगमौ वा। प्रीणातिनिगमौ वा। पिता कृतस्य कर्मणश्चायितादित्यः।

दाम्य इति वज्रनाम । दामयतेर्वा । दातियतेर्वा ।

उग्रो यः शम्बः पुरुहूत् तेनं "। इत्यपि निगमो भवति ।

केपयः कपूया भवन्ति । कपूयिमिति । पुनाति कर्मकुत्स्तितम् । दुष्पूयं भवति ॥ २४ ॥

पृथक्त्रायंन्त्रथमा देवहूंत्योऽक्रुण्वत श्रवस्थानि दुष्टरा । न ये श्रेकुर्यक्रियां नावमारुहंमीमेंव ते न्यंविशन्त केपंयेंः ॥

पृथक्षायन् । पृथक् प्रथतेः । प्रथमा देवहृतयः । ये देवानाह्वयन्त । अकुर्वत श्रवणीयानि यशांसि । दुरनुकराण्यन्यैः । येऽशक्तुवन् यक्तियां नावमारोदुम् ।

अथ ये नाराकृवन् यिक्षयां नावमारोदुम्। ईमेंव ते न्यविरान्त। इहैव ते न्यविरान्त। क्रणे हैवं ते न्यविरान्त।

- 9. Cf. SRV. VIII. 75. 9. p. iii. 519.
- 2. RV, VIII. 21. 8.
- 3. RV. V. 24. 3; VS. 3. 26.
- ४. उरुप्यती रक्षाकर्मा C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S and Roth. Cf. SRV. I. 58. 8; 19. 15; 119. 6.
- ५. RV. VIII. 39. 1—10. The passage उरुप्यति...समे is omitted by Durga; नभन्तामन्यके समे is omitted by C 1.

- ξ, RV. I. 46. 4.
- ७. जारियता C 3.
- ८. ॰िनगमो C 5.
- 9. Cf. SRV. I. 46. 4. p. i. 232.
- 90. Cf. SRV. X. 42. 7. p. IV. 127.
- 33. RV. X. 42. 7; AV. 20. 89. 7.
- 93. RV. X. 44. 6; AV. 20. 94. 6.
- 13. नैव BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

असिन्नेय लोक इति यां। ईमं इति याहुनाम। समीरिततरो भवति।

एता विश्वा सर्वना तूतुमार्क्षपे स्वयं स्नुनो सहसो यानि देधिपे।

एतानि सर्वाणि स्थानानि तूर्णमुपाकुरुवे। स्वयं वलस्य पुत्र यानि धतस्य।

अंसत्रमंहसस्त्राणम् । धनुर्वा । कवचं वा । कवचं कु अंचितं भवति । कांचितं भवति । कांचेऽश्चितं भवतिति वा ॥ २५ ॥

प्रीणीृताश्वान्हितं जैयाथ स्वस्तिनाहुं रथुमित्क्रेणुध्वम् । द्रोणाहावमवृतमदमेचक्रमंसैत्रकोशं सिश्चता नृपाणेम्ँ ॥

प्रीणीताश्वान्त्सुहितं जयथ। जयनं वो हितमस्तु। स्वस्तिवाहँनं रथं कुरुध्वम् । द्रोणाहावम् । द्रोणं द्रुममयं भवति । आहाव आह्वानात् । आवह आवहनात् । अवतोऽवातितो महान्भवति । अश्मचक्रमशनचक्रमसनचक्रमिति वा । अंसत्रकोशम् । अंसत्राणि वः कोशस्थानीयानि सन्तु । कोशः कुण्णातेः। विकुपितो भवति । अर्थमपीतरः कोश एतसादेव । सञ्चय आचितमात्रो महान्भवति । सिंचत नृपाणं नरपाणम् । कुपकर्मणा संग्राममुपमिमीते ।

काकुदं ताब्वित्याचक्षते। जिह्ना कोकुवा। साऽस्मिन्धीयते। जिह्ना कोकुवा। कोकुयमाना वर्णान्नुदतीति वा। [कोकुयतेर्वा स्याच्छव्दकर्मणः।] जिह्ना जोहुवा। तालु तरतेः। तीर्णतममङ्गम् । स्रततेर्वा स्याद् [स्वंवकर्मणः] विपरीतात् । यथा तस्म् । स्रतेत्यविपर्ययः॥ २६॥

सुदेवो असि वरुण यस्य ते सप्त सिन्धवः । अनुक्षरेन्ति काुकुदं सूम्यं सुपिरामिवे ॥

सुदेवस्त्वं कल्याणदानः। यस्य तव देव सप्त सिन्धवः प्राणायानुश्वरन्ति काकु-दुम् । सूर्म्यं सुविरामिवेति । अपि निगमो भवति ॥ २७ ॥

- 9. Cf. SRV. X. 45. 6. p. IV. 132.
- 2. RV. X. 50. 6.
- 3. RV. X. 101. 7.
- ४. स्वस्तिवान् C 3.
- 4. at BK, C4, C5, Kn, M3, Mi, R4, R6, W1, W2, W3.
- ६. एनाबुद्तीति BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- . Cf. PMbh. i. 1. 1. p. i. 4.

- c. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- ९. तलते: C 1, C 3.
- 90. अङ्गे: C 3.
- Omitted by C 1, C 2, C 3, C 6,
   M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- 12. RV. VIII. 69. 12; AV. 20. 92. 9.
- 93. Cf. PMbh. i. 1. 1. p. i. 4.
- 98. This is the text of BK, C 4, C 5, Kn, M 3, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

[सुदेवस्त्वं कल्याणदेवः । कमनीयदेवो वा भवसि वरुण। यस्य ते सप्त-सिंधवः । सिंधुः स्रवणात् । यस्य ते सप्त स्रोतांसि । तानि ते काकुद्मनुक्षरन्ति । सूर्मिः कल्याणोर्मिः । स्रोतः सुपिरमनु यथा । वीरिटं तैटीकिरन्तरिक्षमेवमाह पूर्वं वयतेः । उत्तरमिरतेः । वयांसीरन्त्यस्मिन् । भांसि वा । तदेनस्यामृच्युदाहरन्ति । अपि निगमो भवति ॥ २७ ॥ ]

प्र बांद्रजे सुम्या वृहिरेपामा विद्यपतीं वीरिट इयाते । विद्यामक्तोरुपसीः पूर्वेहूंती वायुः पूपा खुक्तये नियुखांचै ॥

प्रवृज्यते सुप्रायणं बर्हिरेपाम् । एयाते सर्वस्य पातारी वा पालयितारी वा । बीरिटमन्तरिक्षम् । भियो वा भासो वा तितः । अपि वोपमार्थे स्यात् । सर्वपती इव राजानी । वीरिटे गणे मनुष्याणाम् । राज्या विवासे पूर्वस्यामभिहृतो । वायुश्च नियुत्वान् । पूषा च स्वस्त्ययनाय । नियुत्वान्नियुतोऽस्याश्वाः । नियुतो नियमनाद्वा । नियोजनाद्वा ।

अच्छाभेरामुमिति शाकपूणिः।
परीं सीमिति व्याख्यातम्।
पनमेनामस्या अस्येत्येतेन व्याख्यातम्।

सृणिरङ्कशो भवति सरणात् । अङ्कशोऽञ्चतेः । आकुंचितो भवतीति वा । नेदीय इत्सृण्यः पक्कमेयात् । इत्यपि निगमो भवति ।

अन्तिकतममंकुद्यादायात् । पक्रमौपधमागच्छत्विति । आगच्छत्विति ॥ २८ ॥

## इति पश्चमोऽध्यायः।

[ सिक्सिसश्चन्तीन यस्यै वेराहो गायन्ति त्वा पिवित्रं पुरु त्वा किसित्ते प्रतेत्तेऽ-त्रिक्षेर एकथी पान्तमन्धुँ हवेइयण्सरी उँतासि से इक्षियत्कदामें ते पेंत्तीवन्तः सुँगुर-सेहकश्चन्द्रमा अरुणो मा ये इन्द्राक्षी में। नः समस्य हविषी जारः पृथवभायन्त्रीणीर्ता-श्वानसुदेवः प्रवावृत्तेऽष्टाविंशतिः ॥]

### ॥ इति निरुक्ते पूर्वपद्वे पश्चमोऽध्यायः समाप्तः॥

- This is the text of C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
   The entire passage is added after the shorter version in Mi.
- **RV.** VII. 39. 2; VS. 33. 44.
- इ. स्थाल्याता: C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S. See N. 1. 7.
- 8. See N. 4. 25.

- 's. आकुत्सितो C 1, C 6, M 3.
- E. RV. X. 101. 3; VS. 12. 68; S'B. VII. 2, 2, 5.
- Small figure within brackets represents the corresponding section of the fifth chapter of the Nirukta.



### अथ पष्टोऽध्यायः।

त्वमंत्रे द्युभिस्त्वमाशुयुक्षणिस्त्वमञ्ज्ञचस्त्वमञ्मन्स्परि । तं वनंभ्यस्त्वमोपेधीभ्यस्तं नृणां नृपते जायसे शुचिः ॥

त्वमग्ने द्युमिरहोर्मिः । त्वमागुगुक्षणिः । आग्रु इति च ग्रु इति च श्लिप्रनामनी भैवतः । श्लणिरुत्तरः । श्लणोतेः । आग्रु ग्रुचा श्लणोतीति वा । सनोतीति वा । ग्रुक् शोचतेः । पञ्चम्यर्थे वा प्रथमा । तथा हि वाक्यसंयोगः । आ इत्याकार उपसर्गः पुरस्तात् । चिकीर्षितज्ञ उत्तरः । आग्रुशोचिषपुरिति । ग्रुचिः शोचतेः । ज्वलति-कर्मणः । अयमपीतरः ग्रुचिरेतसादेव । निःपिकमसात्पापकमिति नैक्काः ।

इन्द्र आशांभ्यस्परि सर्वीभ्यो अर्भयं करत्ं।

आशा दिशो भवन्ति । आसदनात् । आशा उपदिशो भवन्ति । अभ्यशनात् । काशिर्मुष्टिंः प्रकाशनात् । मुष्टिमांचनाद्वा । मोपणाद्वा । मोहनाद्वा । इमे चिंदिन्द्व रोर्दसी अपारे यत्संगृभ्णा मंघवन्काँशिरित्ते ।

इमे चिदिन्द्र रोदसी रोधसी द्यावापृथिव्यौ । विरोधनात् । रोधः कूळं निरुणिद्ध स्रोतः । कूळं रुजतेः । विपरीतात् । लोष्टोऽविपर्ययेण । अपारे दूरपारे । यत्सं-गुभ्णासि मघवन् । काशिस्ते महान् ।

## अहुस्तिमिन्द्र सं पिणुकुणांकम् ।

अहस्तमिन्द्र कत्वा संपिष्टि परिकणनं मेधर्म् ॥ १ ॥ अलातृणो वल ईन्द्र ब्रजो गोः पुरा हन्तोर्भर्यमाँनी न्यार । सुगान्पुथो अंकुणोबिरजे गाः प्रावन्वाणीः पुर्रेहृतं धेर्मन्तीः ॥

- 9. RV. II. 1. 1; VS. 11. 27.
- २. Cf. SRV. II. 1. 1. p. ii. 1.
- 3. Cf. SRV. IV. 58. 7. p. ii. 493.
- 8. उत्तरम् M 3.
- 4. RV. II. 41. 12; AV. 20. 20. 7; 57. 10.
- ξ. SRV. III. 30. 5. p. ii. 219.
- o. RV. III. 30. 5.
- e. SRV. I. 38, 11, p. i. 206.

- Cf. S'abara on Mimānsā sūtra IX. 1. 9.
- 90. RV. III. 30. 8; VS. 18. 69.
- 19. संपिद्धि BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W, 3; संपिद्धि C 3.
- 92. SRV. III. 30. 8. p. ii. 220.
- १३. हतो॰ C 1, C 3, M 2.
- 98. प्रहत C 3, C 5, M 1, M 2.
- 94. RV. III. 30. 10.

अलातृणोऽलमातर्दनो मेघः। वलो वृणोतेः। वजो वजत्यन्तरिक्षे । गोरेतस्या माध्यमिकाया वाचः। पुरा हननाद्भयमानो व्यार । सुगान्पथो अकृणोन्निरजे गाः। सुगमनान्पथो अकरोत्। निरजनाय गवाम् । प्रावन्वाणीः पुरुहृतं धमन्तीः। आपो वा वहनात्। वाचो वा वदनात्। वहभिराहृतमुदकं भवति। धमतिर्गतिकर्मा॥ २॥

उद्घंह रक्षः सहमूलिमिन्द्र वृक्षा मध्यं प्रत्यग्नं शृणीहि । आ कीवेतः सलुलुकं चकर्थ ब्रह्मद्विपे तेषुपि हेतिर्मर्स्य ॥

उद्धर रक्षः सहमूलिमन्द्र । मूलं मोचनाद्वा । मोपणाद्वा । मोहँनाद्वा । वृश्च मध्यम् । प्रति श्रृणीह्यप्रम् । अग्रमागतं भवति । आ कियतो देशात् । सललूकं संलुब्धं भवति । पापकिमिति नैरुक्ताः । सर्रहकं वा स्यात् । सर्तरभ्यस्तात् । तपुषि-स्तपतेः । हेतिईन्तेः ।

## त्यं चिद्रित्था कंत्प्यं शयानिम् ।

सुखपयसम् । सुखमस्य पयः ।
विस्नृह आपो भवन्ति । विस्नवणात् ।

व्या ईव रुरुहुः सुप्त विस्नुहैः । इत्यपि निगमो भवति ।
वीरुध ओषधयो भवन्ति । विरोहणात् ।
वीरुधः पारियुष्णैर्वः । इत्यपि निगमो भवति ।
नश्चहाभम् । अश्ववानदाभम् । अश्यदानेन द्ञ्जोतीति वा ।
नश्चहाभं तर्तुरिं पर्वतेष्ठांम् । इत्यपि निगमो भवति ।
अस्कुधोयुरकृष्वायुः । कृष्विति इस्वनाम । निरुत्तं भवतिः ।
यो अस्कुधोयुरजरः स्वीन्ं । इत्यपि निगमो भवति ।

- 9. घोरेतस्या M 3.
- R. Sकरोत् C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S; Roth and S'iva.
- इ. निर्गमनाय C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S; Roth and S'iva; Cf. SRV. III. 30. 10.
- SRV. III. 30. 10; Cf. I. 33. 9;
   51. 5. pp. i. 177. 255.
- ५. तपुषि C1, C3, C5, M1, M2, M3, Mi, W2.
- §. RV. III. 30. 17.

- o. मूळं...मोहनाहा is omitted by Durga.
- ८. कीयतो C 5, M 3, Mi, W 1, W 2.
- सरॡकं <sup>C</sup> <sup>5</sup> ; सररूकं <sup>C</sup> <sup>6</sup>.
- १०. अभ्यसात् BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 99. SRV. III. 30. 17. p. ii. 224.
- 32. RV. V. 32. 6.
- 93. RV. VI. 7. 6.
- 98. RV. X. 97. 3; VS. 12. 77.
- 94. RV. VI. 22. 2; AV. 20. 36. 2.
- 98. SRV. VI. 67. 11. p. ii. 874.
- 99. RV. VI. 22. 3; AV. 20. 36. 3.

[ निशृंभा निश्रध्यहारिणः ] ॥ ३॥

आजासीः पृपणं रथे निशृंभास्ते जन्निश्रयम् । देवं वहन्तु विश्रतैः ॥

आवहन्त्वजाः पूपणं रथे । निश्रथ्यहारिणस्ते । जनश्रियं जातश्रियम् । युवदुक्थो महदुक्थः । वक्तव्यमस्मा उक्थमिति । वृवदुक्थो वा । वृवदुक्थं हवामहे । इत्यपि निगमो भवति ।

ऋदृद्रः सोमः । सृदृद्रः । सृदृद्रेष्यिति वा । ऋदृद्रेण सम्या सचेर्य । इत्यपि निगमो भवति ।

ऋदृपे इत्युपरिष्टादं व्याख्यास्यामः।

पुलुकामः पुरुकामः।

पुलुकामो हि मर्ल्यः । इत्यपि निगमो भवति ।

असिन्वती असंखादन्यौ।

असिन्वती बप्सती भूर्यतै: । इत्यपि निगमो भवति ।

कपनाः कंपनाः क्रिमयो भवन्ति।

मोपथा वृक्षं कप्नेवं वेधंसै: । इत्यपि निगमो भवति । भाक्रजीकर्मसद्धभाः।

केतुः स्मिधा भाक्रजीकें: । इत्यपि निगमो भवति । रजाना नच ावन्ति । रजन्ति कुरीनि ।

सं क्जानीः पिपिष इन्द्रेश्वर्द्धः। इत्यपि निगमो भवति ।

<sup>9.</sup> निश्रध्यहारिण: C 6.

R. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

a. RV. VI. 55. 6.

v. SRV. VIII. 32, 10. p. iii. 388.

<sup>4.</sup> RV. VIII. 32. 10; SV. 1. 217.

ξ. Cf. SRV. II. 33. 5. p. ii. 98.

७. मृदुरुद्रेष्ट्वित C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S; Roth, S'iva°.

c. RV. VIII. 48. 10.

<sup>9.</sup> See N. 6. 33.

so. RV. I. 179. Cf. Kālidāsa: मतौरथानामगतिने विद्यते । Kumāra-Sambhava. IV:

<sup>39.</sup> RV. X. 79. 1.

<sup>92.</sup> RV. V. 54. 6.

<sup>93.</sup> SRV. I. 44. 3. p. i. 224.

<sup>99.</sup> RV. X. I2. 2; AV. 18. 1. 30.

१५. कुलानि C 1. Quoted by SRV, I, 32, 6. p. i. 168.

<sup>98.</sup> RV. I. 32. 6.

जूणिर्जवतेर्वा। द्रवतेर्वा। दूैनोतेर्वा। क्षिप्ता जूर्णिर्न वेक्षैति । इत्यपि निगमो भवति । परि घूंसमोमना वां वयौ गार्ते।

पर्यगाद्वीं घंसमहर्यंनायान्नम् ॥ ४ ॥ उपलप्रंक्षिणी । उपलेषु प्रक्षिणाति । उपलप्रक्षेपिणी वा । [ इन्द्र ऋषीन् पप्रच्छ । दुर्भिक्षे केन जीवतीति । तेषामेकः प्रत्युवाच ।

> शकटं शाकिनी गावो जालमस्यन्दनं वनम् । उद्घिः पर्वतो राजा दुर्भिक्षे नव कृतर्यः ॥

इति सा निगद्याख्याता ] ॥ १ ॥

कारुर्हं ततो भिषग्रंपलप्रक्षिणी नुना । नानिधियो वसूयवोऽनु गा ईव तस्थिमेन्द्रयिन्दो परिस्नर्व ॥

कारुरहमिस । कर्ता स्तोमानाम् । ततो भिषक् । तत इति सन्ताननाम् । पितु-वा । पुत्रस्य वा । उपलिपक्षिणी सक्तुकारिका । नैना नमतेः । माता वा । दुहिता वा । नानाधियो नानाकर्माणः । वस्यवो वस्रुकामाः । अन्वास्थिताः स्रो गाव इव लोकम् । इन्द्रायेन्दो परिस्रव । इत्यध्येषणा ।

आसीन ऊर्ध्वामुपसि क्षिणीति । उपस्य ।

प्रकलविद्वणिग्भवति । कलाश्च वेद प्रकलाश्च ।

दुर्भित्रासः प्रकलुविन्मिमानाः । इत्यपि निगमो भवति ।

अभ्यर्धयज्वा । अभ्यर्धयन्यजाति ।

- 9. जूनोते: BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; वास्यते: C 3.
- 2. Quoted by SRV. I. 129. 8. p. i. 587.
- a. RV. I. 129. 8.
- v. RV. VII. 69, 4.
- 4. at M 3, Mi, W 1, W 2.
- 4. अवनोत्तम् BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; Durga gives अवनेनात्तम् and अनेनात्तम् as variants.
- e. Sāyaṇa adds হুরি after exferon. See SRV. IX. 113. 3. p. iii. 829.
- The quotation is not traced. Cf. BD. VI. 137—138.

- brackets is omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 90. RV. IX. 112. 3.
- 11. मना C 3.
- १२. The passage उपलप्नक्षिणी...लोक is cited SRV. IX. 113. 3. p. iii. 829. The story of Indra and the seers does not occur in this quotation of Sāyaṇa.
- 93. RV. X. 27. 13.
- 18, RV. VII. 18, 15.
- 14. Quoted by SRV. VI. 50. 5. p. ii. 829.

सिपंक्ति पुषा अभ्यर्धयज्वी । इत्यपि निगमो भवति । ईश्च ईशिचे ।

ईक्षे हि वस्त्रं उभयस्य राजन् । इत्यपि निगमो भवति ।

[ क्षोर्णस्य क्षयणस्य ।

मुहः क्षोणसाश्चिना कर्णाये । इत्यपि निगमो भवति ॥ ६॥ असो ते बन्धुः । वयमित्यर्थः ।

असे यतं नासत्या स्जोषी: । असानित्यर्थः । असे संमानेभिर्वषम् पौंसीभिः । असाभिरित्यर्थः । असे प्र यन्धि मघवषृजीपिर्न् । असम्यमित्यर्थः । असे आराचिद् द्वेषः सनुतर्ययोतुं । असादित्यर्थः । ऊर्व ईव पप्रथे कामी असे । असाकित्यर्थः । असे धंत्त वसवो वैस्ति । असास्त्रित्यर्थः ।

पाथोऽन्तरिक्षम् । पथा व्याख्यातर्मे । इयोगो न दीयुन्नन्वेति पाँथै: । इत्यपि निगमो भवति ।

उदकमि पाथ उच्यते पानात्। आ चेष्ट आसां पाथी नदीनामें । इत्यपि निगमो भवति।

अन्नमपि पाथ उच्यते पानादेव।

देवानां पाथ उप विश्व विद्वांन् । इत्यपि निगमो भवति ।

<sup>9.</sup> RV. VI. 50. 5.

<sup>2.</sup> RV. VI. 19. 10.

रे. क्षीणस्य is given as a variant by Durga.

<sup>8.</sup> Quoted by SRV. I. 117. 8. p. i. 525.

<sup>4.</sup> RV. I. 117. 8.

<sup>6.</sup> Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

o. VS. 4, 22.

c. RV. I. 118. 11.

<sup>9,</sup> RV. I. 165, 7. 15

<sup>90.</sup> RV. III. 36, 10.

<sup>99.</sup> RV. VI. 47. 13.

<sup>92.</sup> RV. III. 30. 19. The reference of RV. III. 30. 19. is wrongly given in VC. as IV. 30. 19.

<sup>93.</sup> VS. 8. 18.

<sup>98.</sup> SRV. I. 113. 8; 154. 5. pp. i, 499, 663.

<sup>98.</sup> RV. VII. 63. 5; its reference in VC. is wrongly given as IX, 63. 5.

<sup>98.</sup> RV. VII. 34. 10.

<sup>90,</sup> RV. X. 70. 10.

सवीमनि प्रसंवे।

देवस्य वयं संवितुः सवीमीन । इत्यपि निगमो भवति ।

सप्रथाः सर्वतः पृथुः।

तमंत्रे सुप्रथां असि । इत्यपि निगमो भवति ।

विद्धानि वेदनानि।

विद्यानि प्र चोद्यंन् । इत्यपि निगमो भवति ॥ ७ ॥ श्रायंन्त इव सूर्य विश्वेदिन्द्रंस्य भक्षत ।

वसूनि जाते जनमान ओजेसा प्रति भागं न दीधिमै ॥

समाश्रिताः सूर्यमुपतिष्टन्ते । अपि वोपमार्थे स्यात् । सूर्यमिवेन्द्रमुपतिष्टन्त इति । सर्वाणीन्द्रस्य धनानि विभक्षमाणाः । स यथा धनानि विभजति जाते च जनिष्यमाणे च । तं वयं भागमनुध्यायाम् । ओजसा बलेनं । ओज ओजतेर्वा,। उन्जतेर्वा ।

आशीराश्रयणाद्वा । आश्रपणाद्वा । अथेयमितराशीराशास्तेः ।
इन्द्रांय गार्व आशिर्रम् । इत्यपि निगमो भवति ।
सा में सुलाशीर्देवेर्षु । इति च ।
यदा ते मर्तो अनु भोगमानकादिद्वासिष्ठ ओपेधीरजीगैः ।

यदा ते मर्तो भोगैमन्वापदथ ग्रसितृतम ओषधीरगारीः । जिगैतिर्गिरितकर्मा वै । [ गुणातिकर्मा वे । ] गृह्णातिकर्मा वे ।

- 9. Quoted by SRV. VI. 72. 2. p. ii. 882.
- a. RV. VI. 71. 2.
- 3. Quoted by SRV. V. 13. 4; VI. 68. 9. pp. ii. 529, 876.
- g. RV. V. 13. 4; SV. 2. 757.
- ч. RV. III. 27. 7; SV. 2. 827.
- **&.** RV. VIII. 99. 3; AV. 20. 58. 1; SV. 1. 267; 2. 669; VS. 33. 41.
- Quoted by SRV. VIII. 99. 3. p. iii, 585.
- e. RV. VIII. 69. 6; AV. 20. 22. 6; 92. 3; SV. 2. 841.

- ' S. TS. iii. 2. 7. 2.
- 90. RV. I. 163. 7; X. 7. 2; VS. 29. 18.
- 99. भागम् C 3.
- १२. जीगार्चे BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 13. Quoted by SRV. VI. 65. 1. p. ii. 867.
- 18. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, and Durga. It is added however on the marginal space, probably by a later scribe ir C 4.
- भि: गृह्वातिकमी वा is repeated in Mi. Cf. SRV, X, 29, 1, r. V 35.

मूरा अमूर न व्यं चिकित्वो महिलमें ब्रे समुद्ग वित्से । मूढा वयं साः । अमूढस्त्वमैसि । न वयं विद्यो मैहित्वमन्ने । त्वं तु वेतथ ।

यो वौ युक्तैः श्रीश्रमानो ह दांशिति । इत्यपि निगमो भवति । देवो देवाच्यां कृर्पा ।

देवो देवान्त्रत्यक्तया रूपा । [ रूप् रूपतेर्वा । कल्पतेर्वा । ] ॥ ८ ॥ अश्रेवं हि भूरिदार्वत्तरा वां विजामातुष्ट्त वा घा स्याठात् । अथा सोर्मस्य प्रयंती युवभ्यामिन्द्रांश्वी स्तोर्म जनयामि नव्यंम् ॥

अश्रीपं हि बहुद्दें तृतरी वाम् । विजामातुः । असुसैमाप्ताज्ञामातुः । विजामातेति शश्वदाक्षिणाजीः कीतापतिमाचक्षते । असुसमाप्त इव वरोऽभिन्नेतः । जामाता । जा अपत्यम् । तिज्ञमीता । उत वा घा स्याठात् । अपि च स्याठात् । स्याठ आसन्नः संयोगेनेति नेदानाः । स्याठ्ठाजानावपतीति वा । छै।जा छाजैतेः । स्यं शूर्पं स्रतेः । शूर्पमशनपवनम् । शूणातेर्वा । अथ सोमस्य प्रदानेन युवाभ्यामिन्द्राप्ती स्तोमं जनयामि [नव्यं] विवास विवास ।

ओमास इत्युपरिष्टार्द् व्याख्यास्यामः ॥ ९ ॥ सोमानं खरेणं कृणुहि ब्रेह्मणस्पते । कक्षीवन्तं य औशिजैः ॥

- 9. RV. X. 4. 4.
- 2. Cf. SRV. I. 68. 8. p. i. 329.
- 3. нетан С 1, С 2, С 3, С 6, М 1, М 2, R 1, R 2, R 5, S; Roth and S'iva.
- 8. Cf. SRV. I. 141. 10. p. i. 633.
- 4. RV. I. 151. 7.
- **ξ**. RV. I. 127. 1; AV. 20. 67. 3; SV. 1. 465; 2. 1163; VS. 15. 47.
- कृपा कृमुतेवों कल्पतेवों is added by
   C 5, M 3. Durga reads: कृपा
   कल्पितया। Cf. SRV. I. 127, 1. p. i.
   573.
- c. Omitted by C 5, M 3, and Durga. C 1 strikes it out.
- q, RV. I. 109. 2.

- १०. बहुदायितरी BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- ११. असमासात् BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- १२. दाक्षिणात्या; is the proposed emendation by S'ivadatta.
- 93. राजा राजते: C 5, M 3.
- १४. लाजा लाजते: is omitted by Durga.
- १५. श्रुणाते: शम्नातेवाँ SRV. I. 109. 2.
- 95. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 40; Cf. SRV. loc. cit.
- 9c. See N. 12. 40.
- १९. RV. I. 18. 1; VS. 3. 28; Cf. सोमानां SV. 1. 139; 2. 813.

सोमानां सोतारं प्रकाशनयन्तं कुरु ब्रह्मणस्पते कक्षीवन्तमिव य औशिजः। कक्षीवान् कक्ष्यावान्। औशिज उशिजः पुत्रः। उशिग्वष्टेः कान्तिकर्मणः। अपि त्वयं मनुष्यकक्ष प्रवामिष्रेतः स्यात्। तं सोमानां सोतारं मां प्रकाशनवन्तं कुरु ब्रह्मण-स्पते॥ १०॥

# इन्द्रासीमा समुघशैसमुभ्यर्धं तर्प्रययस्तु चुरुरेग्रिवा ईव । बृह्यद्विषे क्रव्यादे घोरचेक्षसे द्वेपो धत्तमनवायं किंमीदिने ॥

इन्द्रासोमावघस्य शंसितारम्। अघं हन्तेः। निर्ह्वसितोपसर्गः। आहन्तीति। तपुस्तपतेः। चरुर्मृचयो भवति। चरतेर्वा। समुचरन्त्यसादापः। ब्रह्मद्विपे [ब्राह्म-णहेष्ट्रे। कन्यादे ] क्र्यमदते। [घोरचक्षसे ] घोरण्यानाय। क्रव्यं विद्यन्ताजायत इति नैरुक्ताः। द्वेषो धत्तम्। अनवायमनवयवम्। यदन्ये न व्यवेर्युः। अद्वेपस इति वा। किमीदिने। किमिदानीमिति चरते। किमिदं किमिदमिति वा। पिद्यनाय चरते। पिद्युनः पिद्युनः पिद्युनः। विषिद्यातीति॥ ११॥

कृणुष्व पाजः प्रसितिं न पृथ्वीं याहि राजेवामेवाँ इमेन । तृष्वीमनु प्रसितिं द्रूणानोऽस्तांसि विध्यं रक्षसस्तिपिष्टः ॥

कुरुष्व पाजः । पाजः पालनीत् । प्रसितिमिव पृथ्वीम् । प्रसितिः प्रसयनीत् । तंतुर्वा । जालं वी । याहि राजेव । अमात्यवान् । अभ्यमनवान् । स्ववान्वा । इरोभृता गणेन गतभयेन । हस्तिनेति वा । तृष्व्यानु प्रसित्या द्रूणानः । तृष्वीति क्षिप्रनाम । तरतेर्वा । त्वरतेर्वा । असितासि । विध्य रक्षसः । तिपष्टैः । तप्तर्तिमैः । तृप्तिमैः । प्रपिष्ठतमैरिति वा ।

# यस्ते गर्भममीना दुर्णामा योनिमार्भये ।

अमीवाभ्यमनेन व्याख्यातः । दुर्णामाँ किमिर्भवति पापनामा । किमिः कव्ये मेद्यति । क्रमतेर्वा स्यात्सरणकर्मणः । कामतेर्वा ।

### अति कामन्तो दुरितानि विश्वी।

- 9. सोमानं Roth.
- 2. Cf. SRV. I. 51. 13. p. i. 260.
- §. Cf. SRV. I. 18. 1. p. i. 103. Also Cf. PMbh. Vol. III. p. 33.
- e. RV. VII. 104. 2; AV. 8. 4. 2.
- 4. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- ६. विक्रसाजायत C 4, C 5, M 3.
- ७. इयेययु: C 3, C 5, M 3.
- Quoted by SRV. X. 87. 24. p. IV. 277.
- 9, RV. IV. 4. 1; VS. 13. 9.

- 90. पानात् BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- ११. प्रसहनात् BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 98. SRV. X. 87. 15. p. IV. 275.
- १३. हरावता SRV, IV. 4. 1.
- १४. तप्ततमैस्तिपष्टतमैरिति वा SRV. loo.
- 94. SRV. loc. cit.
- 98. RV. X. 162. 2; AV. 20. 96. 12.
- 90. दुनीमा C 4, C 5, M 3, Mi.
- 9c. Cf. AV. 12, 2, 28.

अतिक्रममाणा दुर्गतिगमनानि सर्वाणि ।
अप्वा यदेनया विद्धोऽपवीयते । व्याधिर्वा । भयं वा ।
अप्वे पेरेहि । इत्यपि निगमो भवति ।
अमतिरमामयी । मतिरान्ममयी ।
ऊर्श्वा यस्यामितिभी अदिद्युत्त् [सर्वीमिनि] ।
इत्यपि निगमो भवति ।
अप्रीति श्रिप्रनाम । आशु अप्रीति ॥ १२ ॥
ताँ अध्वर उश्वतो यक्ष्यमे अप्री भगं नासंत्या पुरंन्धिमें ।

तानध्वरे यहे । उदातः कामयमानान् । यजाग्ने । श्रुष्टी भगम् । नासत्यौ चाश्विनौ । सत्यावेव नासत्यावित्योर्णवाभः । सत्यस्य प्रणेतारावित्याग्रायणः । नासिकाप्रभवौ बभूवतुरिति वा ।

पुरिन्धर्वहुं धीः । तत्कः पुरिन्धः । भगः पुरस्तात्तस्यान्वादेश इत्येकम् । इन्द्र इत्यपरम् । स वहुकर्मतमः । पुरां च दारियतृतमः । वरुण इत्यपरम् । तं प्रक्रया स्तौति ।

ड्मामू नु कृवितेमस्य मायाम् । इत्यपि निगमो भवति । रुरादिति वर्णनाम । रोचतेज्वैलितकर्मणः । समिद्<u>रस्य</u> रुर्शदद्शिं पार्जः । इत्यपि निगमो भवति ॥ १३ ॥ अस्ति हि वेः सजात्यं रिशादसो देवासो अस्त्याप्यमें ।

अस्ति हि वः। समानजातिता रेशैयदारिणो देवाः। अस्त्याप्यम् । आप्य-माप्नोतेः।

### सुद्त्रः कल्याणदानैः।

- Fragment of RV. X. 103. 12;
   AV. 3. 2. 5; VS. 7. 44; N. 9. 33;
   Cf. SV. 2. 1211.
- 2. AV. 7. 14.2; SV. 1. 464; VS. 4.25. The word and cocurs in RV. I. 64. 9; 73. 2. but Yāska has not quoted from the RV.
- Omitted by Bk, C 4, C 5, Kn, M 3,
   Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 8. Quoted by SRV. I. 67. 2; VI. 68. 1. pp. i. 326; ii. 874.
- 4, RV. VII, 39. 4.

- ξ. Cf. SRV. VIII. 5. 23; 42. 4; also I. 3. 3; 34. 7.
- ७. बहुवि: C 5, M 3; बहुभि: Mi, W 1; बहुधि: C 4, W 2. Cf. SRV. I. 5. 3; 116. 7; 134. 3; VII. 9. 6. pp. i. 46, 515, 605; iii. 24.
- c. RV. V. 85. 6.
- g. RV. V. 1. 2; SV. 2. 1097.
- 90. RV. VIII. 27. 10.
- ११. Durga reads रेशयदासिन: & gives रेशयदारिण: as a variant.
- 93. Quoted by SRV. I. 164. 49. p. i, 719.

बर्षा सुदत्रो विद्धातु रायः । इत्यपि निगमो भवति ।

युविदत्रः कल्याणविद्यः।

आप्ने याहि सुविदत्रेमिर्वाङ् । इस्राप निगमो भवति ।

आनुपगिति नामानुपूर्वस्यै । अनुपक्तं भवति ।

स्तृणन्ति वहिंरानुपक् । इत्यपि निगमो भवति ।

तुर्वेणिस्तूर्णवनिः।

स तुर्वणिर्मेहाँ अरेणु पौंस्ये। इत्यपि निगमो भवति।
गिर्वणा देवो भवति। गीभिरेनं वनयन्ति।
जुष्टं गिर्वणसे वृहर्त्। इत्यपि निगमो भवति॥ १४॥
असूर्ते सूर्ते रजसि निपत्ते ये भृतानि समक्रेण्विनमांनि।

असुसमीरिताः सुसमीरिते वैातसमीरिताः । माध्यमका देवगणाः । ते रसेन पृथिवी तर्पयन्तः । भूतानि च कुर्वन्ति । त आयजन्त । इत्यतिकान्तं प्रतिवचनम् ।

अम्युक्सा तं इन्द्र ऋष्टिः । अमाक्तेति वा। अभ्यक्तेति।

याद्दिम्नन्थायि तम्पुस्ययां विदेते ।

यादृशोऽधायि तमपस्ययाविदत्।

उसः पितेवं जारयामि युँ है:।

उस्न इव गोपिताजायि यहैः॥ १५॥

प्र वीऽछा जुजुषाणासी अस्थुरभूत विश्व अग्रियोत वार्जीः ।

र्प्रांस्थुवों जोषयमाणा अभवत सर्वे । अग्रगमनेनेति वा। [अग्रगरणेनेति वा।]" अग्रसंपादिन इति वा।

- 9. RV. VII. 34. 22; VS. 2. 24; 8. 14.
- 2. RV. X. 15. 9; AV. 18. 3. 48.
- 3. Quoted by SRV. VIII. 12. 11. p. iii. 297.
- v. RV. VIII. 45. 1; SV. 1. 133; 2. 688; VS. 7. 32.
- 4. Quoted by SRV. I. 56. 3. p. i. 283.
- ξ. RV. I. 56. 3.
- o. SRV. I. 62. 1. p. i. 304.
- c. RV. VIII. 89. 7; SV. 2. 781.
- q, RV. X. 82, 4 ; VS. 17. 28.

- 3º. वाजसमीरिता: BK, C 4, C 5. Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 39. 之 C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- 92. RV. I. 169. 3.
- 33. RV. V. 44. 8; Cf. N. 1. 15.
- 98. RV. V. 12. 4.
- 34. RV. IV. 34. 3.
- 9६. प्रणस्थु: M 2.
- 99. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

अपि वाग्रमित्येतदनर्थकमुपर्वधमाददीत । अद्वीदिनद्व प्रस्थितेमा हुवींपि चनी दिधष्व पचतीत सीमेम् ।

अद्धीन्द्र प्रस्थितानीमानि हवींपि चनो द्धिष्व। चन इत्यन्ननाम। पचितर्ना-मीभूतः।

तं मंद्रसः प्रति पचताप्रभीष्टाम् ।

इत्यपि निगमो भवति।

अपि वा मेद्सश्च पशोश्चै । सात्त्वं द्विवचनं स्यात् । यत्र ह्यकवचनार्थः प्रैलिद्धं तद्भवति ।

पुरोळा अप्ने पचतः । इति यथा।

गुरुघ आपो भवन्ति । गुचं संरुन्धन्ति ।

ऋतस्य हि द्वारुधः सन्ति पूँवीः । इत्यपि निगमो भवति ।

अंमिनोऽमितमात्रो महान्भवति । अभ्यमितो वा ।

अपिनः संहोिनिः । इत्यपि निगमो भवति ।

जज्झतीरापो भवन्ति । शब्दकारिण्यैः ।

मरुतो जज्झतीरिवं । इत्यपि निगमो भवति ।

अप्रतिष्कुतः । अप्रतिस्कृतः । अप्रतिस्बलितो वी ।

असम्यम्प्रतिष्कृतैः । इत्यपि निगमो भवति ।

शाशदानः शाशायमा नैः।

प्र खां मृतिमंतिरच्छार्श्वदानैं: । इत्यपि निगमो भवति ॥ १६ ॥

- 9. RV. X. 116. 8.
- २. MS. IV. 13. 9. Cf. मेदस्तः प्रति पचत VS. 21. 60; 28. 23, 46.
- रे. वशोश C 4, C 5, M 3.
- 8. प्रसिद्धिम C 4, C 5, M 3.
- 4. RV. III. 28. 2.
- ξ. RV. IV. 23. 8; Cf. N. 10. 41.
- o. अमीनो W 1.

- c. Fragment of RV. VI. 19. 1; VS. 7, 39; Cf. N. 6, 17.
- Quoted SRV. V. 52. 6. p. ii. 613
- 90. RV. V. 52. 6.
- 33. Quoted SRV. I. 7. 6. p. i. 56.
- 33. RV. I. 7. 6; ΔV. 20. 17. 12; SV. 2. 971.
- १३. शाशासदान: C 3. Quoted SRV. I. 123. 10; 124. 6, pp. i. 560, 564.
- 99. RV. I. 33, 13

सृप्रः सर्पणात् । इदमपीतरत् स्प्रमेतसादेव । सर्पिर्वा । तेळं वा । सुप्रकरसम्पूर्तेये । इत्यपि निगमो भवति ।

करस्ती बाहू। कर्मणां प्रस्नातारौ। सुशिप्रमेतेन व्याख्यातम्।

वार्जे सुशिष्र गोमति । इत्यपि निगमो भवति ।

शिष्रे हनू नासिके वा । हनुईन्तेः । नासिका नसतेः । विष्यंख्य शिष्रे वि संजस्य धेनें । इत्यपि निगमो भवति ।

धेना द्धातेः।

रंर्सुं रमणात्।

स चित्रेण चिकिते रंस भासा । इत्यपि निगमो भवति ।

द्विवर्हा द्वयोः स्थानयोः परिवृद्धः । मध्यमे च स्थान उत्तमे च । उत द्विवर्ही अमिनः संहोभिः । इत्यपि निगमो भवति ।

अक आक्रमणात्।

अको न वृभिः सिम्थे महीनाम् । इत्यपि निगमो भवति ।

उराण ऊरु कुर्वाणैः।

द्त ईयसे प्रदिवं उराण: । इत्यपि निगमो भवति।

स्तिया आपो भवन्ति । स्त्यायनातै ।

वृषा सिन्धूनां वृप्भः स्तियीनाम् । इत्यपि निगमो भवति ।

स्तिपा स्तिर्यापालनः । उपस्थितान् पालयेतीति ।

<sup>3.</sup> RV. VIII. 32. 10; SV. 1. 217.

Quoted SRV. III. 18. 5; VIII. 32. 10. pp. ii. 186; iii. 388.

<sup>3.</sup> RV. VIII. 21. 8.

<sup>9.</sup> Quoted SRV. I. 9. 3; 29. 2; III. 30. 3. pp. i. 65, 150; ii, 218.

<sup>4.</sup> RV. I. 101. 10.

६. रमणीयेषु is added after रंखु by Durga.

<sup>9.</sup> RV. II. 4. 5.

c. Quoted SRV. VII. 8. 6. p. iii. 23.

e. RV. VI. 19. 1; VS. 7. 39; Cf. N. 6. 16.

<sup>90.</sup> RV. III. 1. 12.

<sup>99.</sup> Quoted SRV. III. 19. 2; IX. 109. 9. pp. ii. 187; iii. 822.

<sup>92,</sup> RV. IV. 7. 8.

<sup>93.</sup> Quoted SRV. VII. 5. 2. p. iii. 16.

१४. स्तियानम् C 3.

<sup>94.</sup> RV. VI. 44. 21.

<sup>9</sup>६. स्तृपापालन: BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

१७. वा is added by Roth.

स न स्तिपा उत भैवा तनुपाः । इत्यपि निगमो भवति । जबारु जबमानरोहि । जरमाणरोहि । गरमाणरोहीति वा । अग्रै रूप आरुपितं जबारुँ । इत्यपि निगमो भवति ।

जरूथं गरूथं गृणातेः।

जर्र्सथं हुन्यक्षि राये पुरेन्धिम् । इत्यपि निगमो भवति । कुलिश इति वज्रनाम । कुछशातनो भवति ।

स्कन्धांसीव कुलिशेना विवृक्णाहिः शयत उपुरुक्षृथिव्याः।

स्कन्धो वृक्षस्य समास्कन्नो भवति । अयमपीनरस्कन्ध पतसादेव । आस्कन्नं काँये । अहिः शयत उपपर्चनः पृथिज्याः ।

तुंजस्तुंजतेर्दानकर्मणः॥ १७॥

तुञ्जेतुं अं य उत्तरे स्तोमा इन्द्रंस वृज्जिणः। न विन्धे अस सुष्टुतिम् ।।

दाने दाने य उत्तरे स्तोमा इन्द्रस्य विज्ञणो नास्य तैर्विन्दामि समाप्तिं स्तुतेः। बर्हणा परिवर्हणा।

बृहच्छ्रंवा असुरी बहिणां कृतै: । इत्यपि निगमो भवति ॥ १८ ॥ यो असी घंस उत वा य ऊर्धनि सोमं सुनोति भवति चुमाँ अहं । अपीप शुक्रस्तेत्नुष्टिमृहति तुनुर्श्वभ्रं मुघवा यः केवास्कैः ॥

वंस इत्यहनीम । व्रस्यन्तेऽसिव्रसाः।

गोरूघ उद्धततरं भवति । उपोनद्धमिति वा । स्नेहानुप्रदानसामान्याद्रात्रिर-च्यूघ उच्यते । स योऽसी क्षेहन्यपि वा रात्रौ सोमं सुनोति भवैत्यह द्योतनवान् ।

- 9. RV. X. 69. 4.
- २. Cf. SRV. IV. 5. 7. p. ii. 367: जबारु जरमाणरोद्दीति वा जबमानरोहीति वेति यास्कः।
- 3. RV. IV. 5. 7.
- v. RV. VII. 9. 6.
- 4. RV. I. 32. 5.
- ६. समास्कन्धो M 3.
- o. हदस BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

- ८. स्कन्धो बृक्षस्य...काये is omitted by Durga.
- 9. RV. I. 7. 7; AV. 20. 70. 13.
- १०. स्तुने C 6. Quoted SRV. I. 7. 7. p. i. 57.
- 99. RV. I. 54. 3.
- 92. RV. V. 34. 3.
- १३. ऽस्माहनन्यपि M 3; ऽस्मा अहस्रपि C 5, W 1, W 2.
- 92. सवित इ BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

अपोहत्यपोहति शकः। तिर्तनिषुं धर्मसन्तानाद्येतमछंकरिण्यमथः यानम्। तन्युभं तन्त्रोभियतारम्। मधवा यः। कवासखो यस्य कपूयाः सखायः।

न्यांविध्यदिलीविश्रस दृळ्हा वि शृङ्गिणमभिनुच्छुण्पमिन्द्रैः।

निरविध्यदिलाविलदायस्यं दढानि । व्यभिनच्छृङ्गिणं गुण्णमिन्द्रः ॥ १९ ॥

असा इदु प्र भेरा तृतुंजानो वृत्राय वज्रमीशांनः कियेधाः। गोर्न पर्व वि रदा तिरुश्रेष्यत्रणीस्यपां चर्ध्ये।।

असौ प्रहर । तूर्णं त्वरमाणः । वृत्राय वज्रमीशानः । कियेधाः कियद्धा इति वा । कममाणधा इति वा । गोरिव पर्वाणि विरद् मेघस्य । इप्यन्नणांसि । अपां चरणार्थं ।

भृमिर्भास्यतेः।

भृमिरस्यृषिकुन्मत्यीनाम् । इत्यपि निगमो भवति ।

विर्धितो विप्राप्तः।

पारं नो अस्य विष्पितस्यं पर्वन् । इत्यपि निगमो भवति ॥ २० ॥ तन्नंस्तुरीपमद्भंतं पुरु वारं पुरु तमनां । सष्टा पोषांय विष्यंत राये नार्भानो अस्पर्यः ॥

तन्नः । तूर्णापि । महत् । संभृतम् । आत्मना । त्वष्टा धनस्य पोषाय विष्यतु । इत्यसायुः । असान् कामयमानः ।

रास्पिनो रास्पी। रपतेर्वा। रसतेर्वा।

रास्पिनस्याँयोः । इत्यपि निगमो भवति।

#### ऋञ्जतिः प्रसाधनकैर्मा ।

- 9. ततनिषुं BK, C4, C5, Kn, M3, Mi, R4, R6, W1, W2, W3.
- ₹. RV. I. 33. 12.
- 3. Quoted SRV. I. 33. 12. p. i. 178.
- 2. RV. I. 61. 12; AV. 20. 35. 12.
- 4. Quoted SRV. I. 61. 6. p. i. 299.
- ६. Cf. SRV. I. 61. 12. p. i. 302. Sāyaṇa reads: • जाँस्यां चरणाय.
- o. RV. I. 31. 16.

- c. facula: BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 9. RV. VII. 60. 7.
- 90. RV. I. 142. 10; AV. 5. 27. 10; VS. 27. 20.
- 99. Fragment of RV. I. 22. 4.
- 98. Quoted SRV. I. 6. 9; 37. 3; 54. 2; IV. 21. 5; pp. i. 53, 200, 273; ii. 411.

[ आ व ऋञ्चस ऊर्जी व्युष्टिपुँ । इस्यपि निगमो भवति । ] क्रजरिस्यप्यस्य भवति ।

ऋजुनीती नो वंहणैः । इत्यपि निगमो भवति ।

प्रतद्वसू प्राप्तवसू।

हरीं इन्द्र यृतद्वेस् अभि स्वर्रे । इत्यपि निगमो भवति ॥ २१ ॥ हिनोतां नो अध्वरं देवयुज्या हिनोत् त्रक्षं सुनये धनानाम् । ऋतस्य योगे वि प्यध्वमूर्थः श्रृष्टीवरीं भूतनासभ्यमापैः ॥

प्रहिणुत नोऽध्वरं देवयज्याये। प्रहिणुत ब्रह्म धनस्य सर्नैयाय। ऋतस्य योगे। यज्ञस्य योगे। याज्ञे शकट इति वा। शकटं शर्छदितं भवति। शनकैस्तकतीति वा। शब्देन तकतीति वा। सुखवतीः [श्रुधीवरी]भूतनासभ्यमापः। [सुखवत्यो भवतासभ्यमापः।]

चोष्कूयमाण इन्द्र भूरि वामर्भे । दददिन्द्र बहुवैननीयेम् ।

एधमान्द्रिकुभर्यस्य राजां चोष्क्यते विश इन्ह्री मनुष्यनि ।

ब्युद्स्येति । एश्रमानानहर्द्वेष्ट्यसुन्वतः । सुन्वतोऽभ्याद्धाति । उभयस्य राजा । दिव्यस्य च पार्थिवस्य च । चोष्क्र्यमाण इति चोष्क्र्यतेश्चर्करीतवृत्तम् ।

### सुमत्स्वयमित्यर्थः।

- 9. RV. X. 76. 1.
- R. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, and Durga. The commentator says Yāska did not cite any quotation to illustrate the meaning of 現新行:
- 3. RV. I. 90. 1; SV. 1. 218.
- 8. RV. VIII. 13. 27.
- 4. RV. X. 30. 11.
- ६. सननाय C 3, C 4, Mi & Roth; सवनाय S'ivadatta.
- e. Cf. SRV. X. 30. 11. p. IV. 90.
- ८. शक्तदतं O 5, M 3, W 1, W 2.

- e., Omitted by C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.
- 90. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 99, RV. I. 33. 3.
- १२. बहुबद्तीयम् <sup>C</sup> 3.
- §§. Quoted SRV. VIII. 7. 41. p. iii. 270.
- 98. RV. VI. 47. 16.
- 54. विदस्यति W 2.
- 98. Quoted SRV. I. 100. 16; 156. 2; 162. 7. pp. i. 444, 667, 685.

## उप प्रागीत्सुमन्मेधायि मन्मे ।

उपत्रेतु मां [ स्वयं ] यन्मे मनोऽध्यायि यक्षेन । इत्याश्वमेधिको मन्त्रः ।

दिविष्टिषु दिव एषणेषु।

स्थूरं रार्धः शतार्थं कुरुङ्गस्यै दिविधिषु ।

स्थूरः।समाश्रितमात्रो महान्भवति। अणुरनु स्थवीयांसम्।उपसर्गो लुप्तनामक-रणः। यथा संप्रति। कुर्रैङ्गो राजा वभूव। कुरुगमनाद्वा। कुरुगमनाद्वा। कुरुः कुन्ततेः। कुरमित्यप्यस्य भवति। कुलं कुण्णातेः। विकुपितं भवति।

दृतो व्याख्यातः। जिन्वतिः प्रीतिकर्मा।

भूमिं पुर्जन्या जिन्वन्ति दिवं जिन्वन्त्युर्वयः।

इत्यपि निगमो भवति ॥ २२ ॥
अभन्नोऽमान्नो महान्भवति । अभ्यमितो वा ।
महाँ असेन्नो वृजने विर्पिशैं । इत्यपि निगमो भवति ।
सत्वे वृज्युचीषमैं: । स्त्यते वज्युचा समैंः ।
अनर्शरातिमनश्ठीलदानम् । अश्ठीलं पापकम् ।
अश्रिमैत् । विषमम् ।

अनेशरातिं वसुदाग्रुपं श्रृंतिह । इत्यपि निगमो भवति । अनर्वा अप्रत्यृतोऽन्यस्मिन् । अनर्वाणे वृषमं मन्द्रजिहं वृहस्पतिं वर्धया नर्व्यमकेः ।

9. RV. I. 162, 7; VS. 25. 30.

- ३. कुरङ्गस्य. C 3, M 3, W 1.
- RV. VIII. 4. 19; cf. VIII. 24. 29;
   of. BD. VI. 44.
- प. उपसर्वेड्स: BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- ६. कुरङ्गो C 5, W 1.
- v. See. N. 5. 1.

- c. সময়: is omitted by C 3. RV. I. 164, 51; cf. N. 7. 23.
- 9. Quoted SRV. I. 61. 9. p. i. 300.
- 90. RV. III. 36. 4.
- 99. RV. RV. X. 22. 2.
- 92. Quoted SRV. I. 61. 1. p. i. 296.
- 93. अध्याद BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3. Cf. SRV. VIII. 99. 4. p. iii. 586.
- 18. RV. VIII. 99. 4; AV. 20. 58. 2; Cf. SV. 2. 670.
- 94. RV. I. 190. 1; Cf. BD. IV. 63.

R. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

अनवेमप्रत्यृतमन्यस्मित् । वृष्यभम् । मन्द्रजिह्नं मन्द्रनेजिह्नं । मोद्रनजिह्नमिति बा । वृहस्पतिं वर्धय नव्यमर्केः । अर्चनीयैः स्तोमैः ॥

असामि सामित्रतिषिद्धम् । सामि स्यतेः । असाम्योजौ विभृथा सुदानुवैः । असुसमामं वहं विभृते कल्याणदानाः ॥ २३ ॥ मा ला सोमेस्य गल्देया सदा याचेन्नृहं गिरा । भूणि मृगं न सर्वनेषु चुकुथं क ईशानं न याचिपर्त् ॥

मा चुकुध्वं त्वां सोमस्य गाठनेन सदा याचक्रहम्। गिरा गीत्या स्तुत्या। भूर्णिमिव मृगम्। न सवनेषु चुकुधम्। क ईशानं न याचिष्यते इति। [गब्दा धमन्यो भवन्ति। गळनमासु धीयते।]

आ तो विश्वन्तिन्देव आ गुल्दा धुमनीनाम् । नानाविभक्तीत्येते भवतः । आगलना धमनीनामित्यत्रार्थः ॥ २४ ॥ न पापासी मनामहे नारायासो न जल्हीवैः ।

न पापा मन्यामैंहे । नाधनाः । न ज्वलनेन हीनाः । अस्त्यसासु ब्रह्मचर्यमध्य-यनं तपो दानकर्मेत्यृषिरवोचत् ।

वकुरो भास्करः। भयंकरः। भासमानो द्रवतीति वा॥ २५॥

यवं वंकेणाश्चिना वपुन्तेषं दुहन्ता मर्नुपाय दस्रा । अभि दस्युं बक्रेरेणा धर्मन्तोरु ज्योतिश्वकथुरार्यीयं ॥

## [ यचमिव वृकेणाश्विनौ निवपन्तौ।] विकर्तनार्ते।

- 9. Cf. SRV. I. 190. 1. p. i. 787.
- 2. Omitted by M 3, W 2.
- 3. Quoted by SRV. V. 25, 2, p. ii, 541.
- 8. RV. I. 39. 10.
- प. विस्थम् Mi; विस्थ C 4, C 5, M 3, W 1, W 2, and Sāyana on R V 1. 39. 10. p. i. 211.
- §. RV. VIII. 1. 20; SV. 1. 307.
- ७. याचिष्यति BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- c. Omitted by BK, C4, C5, Kn,

- M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3. गलनमासु धीयते is omitted by Durga.
- आ स्वा विश्वन्दिवन्द्व: R.V. I. 15, 1<sup>b</sup>;
   VIII, 92, 22<sup>a</sup>.
- 90. RV. VIII. 61. 11.
- 33. Quoted SRV. VIII. 61. 17. p. iii. 474.
- 92, RV. I. 117. 21.
- 93. Omitted by BK, C4, C5, Kn, M3, Mi, R4, R6, W1, W2, W3.
- 98. Quoted SRV. VIII. 22. 6. p. iii. 344.

लाङ्गलं लगेतेः । लाङ्गलवद्वा । लाङ्गलं लगतेः । लंगतेः । लंबतेर्वा । अन्नं दुईन्तो मनुष्याय दर्शनीयो । अभिधमन्तो । दस्युं वक्करेण ज्योतिर्पा वोदकेन वा । अर्थ ईश्वरपुत्रः ।

वेकनाटाः खलु कुसीदिनो भवन्ति । द्विगुणकारिणो वा । द्विगुणदायिनो वा । द्विगुणं कामयन्त इति वा ।

इन्द्रो विश्वन्विकुनाटौ अहुद्देशे उत कली पुणीरुँभि ।

इन्द्रो [र्यः] सर्वान् वेकनाटान्। अहर्दशः सूर्यदशः। य इमान्यहानि परयन्ति न पराणीति वा। अभिभवंति कर्मणा। पर्णीश्च वर्णिजः॥ २६॥

जीवान्नी अमि धेतुनादित्यासः पुरा हथात् । कद्वं स्थ हवनश्रुर्तः ॥

जीवतो नोऽभिधावतादित्याः पुरा हननात् । क नु स्थ ह्वानश्रुत इति । मत्स्यानां जालमापन्नानामेतदार्पं वेदयन्ते । मत्स्या मधा उदके स्थन्दन्ते । माद्य-न्तेऽन्योन्यं भक्षणायेति वा । जालं जलचरं भवति । जलेभवं वा । जलेशयं वा ।

अंहुरोऽंहस्वान् । अंहूरणिसत्यप्यस्य भवति ।

कृष्वश्रीहरूणादुर्वः । इत्यपि निगमो भवति । सप्त मुर्यादाः कवर्यस्ततश्रुस्तासामेकामिद्रभ्यंहुरो गांते ।

सप्तमैर्यादाः कवयश्चकुः । तासामेकामप्यभिगैच्छन्नंहस्त्रान्भवति । स्तेयं तल्पा-रोहणं ब्रह्महत्यां भ्रणहत्यां सुरापानं दुष्कर्तेस्य कर्मणः पुनः पुनः सेवां पातकेऽनृतो-धैंमिति ।

#### वत इति निपातः। खेदानुकम्पयोः॥ २७॥

- 9. लङ्गते: Roth.
- २. The passage वृको लाङ्गलं...लंबते वी is omitted by Durga.
- ३. दुहन्तो C 5, W 1, W 2.
- 8. ज्योतिषो BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3,
- 4. RV. VIII. 66. 10.
- 8. Cmitted by BK, C4, C5, Kn, M3, Mi, R4, R6, W1, W2, W3,
- ७. ओभभवन्ति C 5.
- 6. R.V. VIII. 67. 5.
- 9. अहस्तानं BK, C4, C5, Kn, M3, Mi, R4, R6, W1, W2, W3; अहस्तानं M1, M2.

- 90. RV. I. 105. 17.
- 99. RV. X. 5. 6; AV. 5. 1. 6.
- 92. समैव मर्यादा: C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S; Roth and S'iva.
- १३. अधिगच्छन् BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- १४. दुच्कृतकर्मण: C 4, C 5, M 3, W 1.
- १५. Quoted by SRV. X. 5. 6. p. IV 11. The word अणहत्यां is missing in the passage cited by Sāyaṇa, consequently the number of boundaries is only six.

वृतो वंतासि यम नेव ते मनो हदंयं चाविदाम । अन्या कि<u>ल</u> तां <u>क</u>क्ष्येव युक्तं परिष्वजाते लिवेजेव वृक्षम् ।।

यतो वलादंतीतो भवति । दुर्वलो वतासि यम । नैव ते मनो हृद्यं च विजानामि । अन्या किल त्वां परिष्वंक्ष्यते कक्ष्येव युक्तं लियुजेव वृक्षम् । लियुजा व्रतिरिक्षिति । लीयते विभजनतीति । व्रतिर्वरणाञ्च । सयनाञ्च । ततनाञ्चं ।

वाताप्यमुद्कं भवति । वात एतदाप्याययति ।

पुनानो वाताप्यं विश्वश्चन्द्रम् । इत्यपि निगमो भवति । वने न वायो न्यंथायि चाकन् ।

वन इव । वायो वेः पुत्रः । चायन्निति वा । कामयमान इति वा । वेति च य इति च चकार शाकर्ल्यः । उदात्तं त्वेवंमाख्यातमभविष्यत् । असुसमाप्तश्चार्थः ।

रेथिर्यतीति सिद्धस्तत्प्रेप्सुः । रथं कामयैत इति वा ।

एप देवो रेथेर्यति । इत्यपि निगमो भवति ॥ २८॥

धेतुं न इपं पिन्वतुमसंक्रामें । असंक्रमणीर्में ।

आधव आधवनात्।

मतीनां च सार्धनं विप्राणां चाधवीम् । इत्यपि निगमो भवति ।

अनवव्रवोऽनवक्षिर्प्तवचनः।

विजेपकृदिन्द्रं इवानवर्त्रवैः । इत्यपि निगमो भवति ॥ २९ ॥

- 9. RV. X. 10 13; AV. 18. 1. 15.
- २. बळादतितो BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 3. विजानीम: C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S; Roth and S'iva.
- ४. शयनाञ्च C 4, C 5, M 3, Mi, W 1.
- ५. The passage लिबुजा व्रतति ...ततनाच is omitted by Durga.
- §, RV, IX, 35, 5,
- o, RV. X. 29. 1; AV. 20. 76. 1.
- c. Cf. BD. ii. 114.
- ९. त्वेतत् BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

- 10. रथं हर्यति is added after रथर्यतीति by Durga.
- 99. कामयन्त BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; C 6, M 1, M 2.
- 92. RV. IX. 3. 5; SV. 2. 609.
- 93. RV. VI. 63. 8.
- 98. Quoted by SRV. VI. 63. 8. p. ii. 864.
- 94. RV. X. 26. 4.
- १६. ऽनवक्षिप्रवचन: BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3. Quoted by SRV. X. 84, 5. p. IV. 252.
- 90. RV. X, 84, 5; AV. 4. 31, 5.

## अरायि काणे विकटे गिरिं गेच्छ सदान्वे । शिरिभ्विठस्य सन्त्रिभिक्षा चात्यामंसि ॥

अदायिनि काणे विकटे । काणो विकान्तद्दीन इत्योपमन्यवः । कणतेवां स्याद्णूभावकर्मणः । कणतिः दाब्दाण्भावे भाष्यते । अनुकणतीति । मात्राण्भावात्कणः ।
दर्शनाण्भावात्काणः । विकटो विकान्तगतिरित्यौपमन्यवः । कुटतेवां स्यात् [ विषरीतंस्य ] विकुटितो भवति । गिरिं गच्छ । सदानोनुवे दाब्दकारिके । शिरिम्बिटस्य
सत्त्वभिः । शिरिम्बिटो भेषः । शीर्यते विटे । [ विटमन्तरिक्षं ] विटं वीरिटेन व्याख्यातम् । तस्य सत्त्वेष्टद्केरिति स्यात् । तथ्या चातयामः । अपि वा शिरिम्बिटो भारद्वाजः कालकर्णापेतः । अलक्ष्मीर्निर्णाशयाञ्चकार । तस्य सत्त्वैः कर्मभिरिति स्यात् ।
तैष्ट्वा चातयामः । चातयतिर्नाशने ।

पराद्यारः पराद्यार्णस्य वसिष्ठस्य स्थविरस्य जन्ने ।

पुराद्यारः श्रुतयांतुर्वेसिष्ठः । इत्यपि निगमो भवति ।

इन्द्रोऽपि पराद्यार उच्यते । [परा ] शातियता यात्नाम् ।

इन्द्रो यात्नामंभवत्पराश्रुरः । इत्यपि निगमो भवति ।

किविर्वती विकर्तनदन्ती ।

यत्रा वो दिद्युद्रदंति क्रिविर्दती । इत्यपि निगमो भवति ।

करूलती क्रुत्तदती। [ अपि वा देवं कञ्चित्कृत्तदन्तं दृष्ट्वैवमवश्यत ] । ३०॥ वामं वामं त आदुरे देवो दंदालर्थमा।

वामं पूषा वामं भगी वामं देवः केरुलैती ॥

वामं वननीयं भवैति । आदुरिरादरणात् । तत्कः करूलती । भगः पुरस्ता-त्तस्यान्वादेश इत्येकम् । पूर्षत्यपरम् । सोऽदन्तर्कः । अदन्तकः पूर्वे । इति च ब्राह्मणम् ।

<sup>9.</sup> RV. X. 155. 1.

२. काणे Roth.

<sup>3.</sup> Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3

<sup>8.</sup> Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.

५. बिठं...च्याख्यातम् is omitted by C 6.

६. निर्नाशयांचकार. C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 2, R 1, R 2, R 5, S.

७. नामिस: C 1 and Durga.

c. RV. VII. 18. 21.

<sup>9.</sup> RV. VII. 104. 21; AV. 8. 4. 21.

<sup>90.</sup> RV. I. 166. 6.

<sup>99.</sup> Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, and Durga.

<sup>92.</sup> RV. IV. 30. 24.

<sup>93.</sup> Quoted by SRV. IV. 30 24; VI. 71. 4; VII. 18. 1. pp. ii. 434, 883; iii. 36.

<sup>98.</sup> Cf. BD. IV. 139 B.

<sup>94.</sup> Cf. KB. VI. 13. S'B. I. 7. 4. 6.

दनो विश्वं इन्द्र मृध्रवाचैः । दानमनसो नो मनुष्यानिन्द्र मृदुवाचः कुरुँ । अवीरांमिव मामयं शराहरिम मन्यते ।

अवलामिव मामयं वालोऽभिमन्यते संशिशारिषुः।

इदंयुरिदं कामयमानः । अथापि तद्वदर्थे भार्ष्यते । वस्युरिन्द्रो वसुमानि-स्यप्रार्थः ।

अश्वयुर्गेच्यू रेथ्युर्वेसूर्युः [ इन्द्रुँ: | ] इत्यपि निगमो भवति ॥ ३१ ॥ किं ते ऋण्वन्ति कीर्कटेषु गावो नाशिरं दुहे न तेपन्ति धर्मम् । आ नी भरु प्रमंगन्दस्य वेदो नैचाशाखं मेघवत्रन्थया नैः ।।

किं ते कुर्वन्ति कीकटेषु गावः । कीकटा नाम देशोऽनार्यनिवासैः । कीकटाः किंकताः । किं कियाभिरिति प्रेप्सा [वी] । नैव चाशिरं दुहे । न तपन्ति धर्म हर्म्यमें । आहर नैः प्रमगन्दस्य धनानि । मगन्दः कुसीदी । माङ्गदो मार्मागिमिष्य-तीति च ददाति । तद्यत्यं प्रमगन्दः । अत्यन्तकुँसीदिकुठीनः । प्रमदको वा योऽय-मेवास्ति लोको न पर इति प्रेप्सुः । पण्डको वा । पण्डकः पण्डगः प्रार्दको वा प्रार्द्- यत्याण्डौ । आण्डावाणी इव बीडयति । तत् 'स्थं नैचाशाखं नीचाशाखो नीचैः शाखः । शाखाः शकोतेः । आणिररणात् । तन्नो मधवन्नन्धयेति । रध्यतिवैदा-गमैने ।

- 9. RV. I. 174. 2.
- R. Quoted by SRV. I. 174. 2. p. i. 748.
- इ. RV. X. 86.9; AV. 20. 126.9; Cf. BD. i. 53. Macdonell translates अवीरा as 'without a husband'.
- Quoted by SRV. VIII. 92. 30. p. iii. 557.
- ч. Cf. SRV. I. 51. 14. p. i. 260. वसुमानिखर्थः।
- §. RV. I. 51. 14.
- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn,
   M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2,
   W 3.
- c. Cf. SRV. I. 51. 14. p. i. 260.
- q. RV. III. 53. 14.
- 10. Cf. SRV. III. 53, 14. p. ii. 302,

- 39. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- १२, Cf. SRV. III, 53, 14, p. ii, 302 घरणं.
- \$2. Omitted by C 5, M 3, Mi.
- 98. मां गमिष्यतीति BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- १५. अत्यन्त: W 1.
- 95. इसीद: BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- 19. तत् सं BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; तस्त्रभे Roth, S'ivadatta.
- ३८. नेने: BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3. Cf. SRV. III. 53. 14. p. ii. 302.
- १९. The passage नेचाशाखं...वशगमने is omitted by Durga. Quoted by SRV. loc. oit.

बुन्द इषुभैवंति । [बिन्दो वा । मिन्दो वा । भयदो वा । भासमानो द्रवतीति वा ॥ ३२ ॥

तुविक्षं ते सुकृतं सूमयं धर्तुः साधुर्वुन्दो हिर्ण्ययः । जुभा ते वाह् रण्या सुसंस्कृत ऋदूपे चिद्दृवृधौ ॥

तुविक्षं बहुँविक्षेपं महाविक्षेपं वा ते सुकृतं समयं सुसुखं धनुः। साधियता ते सुकृतं हिरण्मयः। उभौ ते वाहू [रण्यौ] रमणीयौ सांग्राम्यौ [र्वा]। ऋदूंपे अर्द-नपातिनौ। गमनपातिनौ [शब्दपातिनौ दूरपातिनौ वा। मर्मण्यर्दनवेधिनौ। गमनैवेधिनौ [शब्दवेधिनौ दूरवेधिनौ वा॥ ३३॥

निराविध्यद्विरिभ्य आ धारयत्पुकमीदनम् । इन्द्री बुन्दं स्नाततम् ॥

निरविध्यद्विरिभ्य आधारयत्पक्तम् । ओदनमुद्दकदानं मेघम् । इन्द्रो बुन्दं सा-ततम् ।

वृन्दं बुन्देन व्याख्यातम् । बृन्दारकश्च ॥ ३४ ॥ अयं यो होता किरु स यमस्य कमप्यूहे यत्संमुझन्ति देवाः । अहरहर्जायते मासि मास्थर्था देवा दंधिरे हव्यवाहीम् ॥

अयं यो होता कर्ता स यमस्य । कमप्य [ ॐहे ] अन्नमभिवहित यत्समश्च-वन्ति देवाः । अहरहर्जायते । मासे मासे । अर्धमासेऽर्धमासे वा । अथ देवा निद्धिरे हृब्यवाहिम् ।

- 9. Quoted by SRV. VIII. 45. 4. p. iii. 430.
- R. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; & Durga. C 3 reads 3-21 at.
- 3. RV. VIII. 77. 11.
- ४. बहुविक्षम् BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3; M 1; बहुविक्षपम् C 3.
- ५. हिर्ण्यय: Roth and S'ivadatta.
- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- o. Cf. N. 6. 4.
- c. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3, and Durga.

- Quoted by SRV. VIII. 77. ii. p. iii. 525.
- 30 Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 3, and Durga, who remarks: आध्य-मत्र न सम्यगिव लक्ष्यते तस्य सम्यक् पाठोऽन्वेष्यस्ततो योज्यम् । Omitted also by SRV. VIII. 77. 11. p. iii. 525.
- 99. RV. VIII. 77. 6.
- 92. RV. X. 52. 3.
- 93. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 4, R 6, W 1, W 2, W 3.
- १४. अथ देवा...हध्यवाहम् is omitted by C 3.

उल्बमुणीतेः। वृणोतेर्वा।

महत्तदुल्वं स्थविरं तदासीत् । इत्यपि निगमो भवति ।

ऋबीसमपगतभासम् । अपद्वतभासम् । अन्तर्दितभासम् । गतभासं वा ॥३५॥

हिमेनाृप्तं घंसमेवारयेथां पितुमतीृमूर्जेमसा अधत्तम् । ऋषीसे अत्रिमश्चिनार्यनीतृष्ठात्रीन्यथुः सर्वेगणं स्वैस्ति ॥

हिमेनोदकेन श्रीष्मान्तेऽश्नि इंसमहरवारयेथाम् । अन्नवतीं चास्मा ऊर्जमध-त्तमन्नये । योऽयमृवीसे पृथिव्यामन्निरन्तरौपधिवनस्पतिष्वष्तु तमुन्निन्यथुः । सर्व-गणं सर्वनामानं । गणो गणनात् । गुणश्च । यहृष्ट ओपध्य उद्यन्ति प्राणिनश्च पृथि-व्यां तद्श्विनो रूपं तेनेनौ स्तौति स्तौति ॥ ३६ ॥

### इति पष्टोऽध्यायः।

[त्वमेग्नेऽलातृण उहैहाजासँ उपेलप्रक्षिणीकार्घरहमस्मे ते धार्यन्त इवाधवं हि सोमानं स्वरणमिन्द्री सोमा केणुप्वपाजस्तां अध्वरेऽस्ति हिवोऽस्ति प्रैंबोच्छा स्प्रम् स्तुँ तु तु भेयो अस्मा अस्मा इदु तैन्नस्तुरीपं हिनोतीनोमेन्नो मैतिवा ने पापासो यैंवं वृकेण जीवानो बैंतो वतासि धेनुनाऽरीयि काणे वैतमं वामं कि ते तैविक्षं ते निरीविध्यदेयं यो होता हिमेनौँग्नि पट्निंशत् ॥]

॥ इति निरुक्ते पूर्वपद्वे पष्टोऽध्यायः समाप्तः॥

## ॥ इति नैगमं काण्डं पूर्वार्धश्च समाप्तम् ॥

<sup>9.</sup> RV. X. 51. 1. Cf. BD. VII. 80.

**२.** RV. I. 116. 8. Cf. BD. ii. 110,

<sup>3.</sup> Quoted by SRV. I. 116, 8, p. i. 516.

<sup>8.</sup> Small figure within brackets represents the corresponding section of the sixth chapter of the Nirukta.



# अथोत्तरषद्गं प्रारभ्यते। अथ सप्तमोऽध्यायः।

ॐ ॥ अथातो दैवतम् । तद्यानि नामानि प्राधान्यस्तुतीनां देवतानां तद् दैवत-मित्याचक्षते । सैषा देवतोपपरीक्षा । यत्काम ऋषिर्यस्यां देवतायामार्थपत्यमिच्छ-न्स्तुर्ति प्रयुद्धे तद् दैवतः स मन्त्रो भवति । तास्त्रिविधा ऋर्वः । परोक्षकृताः । प्रत्यक्षकृताः । आध्यात्मिक्यश्च । तत्र परोक्षकृताः सर्वाभिर्नामविभक्तिभिर्युज्यन्ते । प्रथमपुरुषेश्चाख्यातस्य ॥ १ ॥

> इन्द्री दिव इन्द्रं ईशे पृथिवर्याः । इन्द्रमिद् गाथिनी वृहत् । इन्द्रेणैते तृत्सेवो वेविषाणीः । इन्द्रीय सामं गायते । वेन्द्रीहते पंवते धाम किं चुनै । इन्द्रीस तु वीयीणि प्र वीचभै । इन्द्रे कामा अयंसैते । इति ।

### अथ प्रत्यक्षकृता मध्यमपुरुषयोगाः । त्वमिति चैतेन सर्वनान्ना ।

- १. ०मर्थ० 'च', 'छ'.
- श्रीच्छन्स्तुति M 1;
   श्रीचंस्तुति C 1, C 2;
   श्रीचंस्तुति C 6.
- ३. प्रयंके C 1, C 2, C 6, M 1, M 3.
- थ. संत्रो C 1, C 2, C 6, M 1, M 3.
- ५. Cf. BD. i. 6; Bṛhatsarvānukramaṇikā, p. 1. यत्काम ऋषि भेश्रद्रष्टा वा
  अवित यस्यां देवतायामार्थपत्यमिच्छतास्तुतिः प्रयुज्यते सा देवता तस्य मञ्जस्य
  भवित ।
- ६, Cf, BD. i, 34: सञ्चा नानाप्रकाराः स्यु-हैए। ये सञ्जवृद्धितिः।

- 9. The passage: ताबिविधा..... चाल्यातस्य is quoted by SRV, I, 6. 9. p. i. 53.
- c. RV. X. 89. 10.
- 9. RV. I. 7. 1; AV. 20. 38. 4; 20 47. 4; 20. 70. 7; SV. 1. 198; 2. 146.
- 90. RV. VII. 18. 15.
- 39. RV. VIII. 98. 1; AV. 20. 62. 5; SV. 1. 388; 2. 375.
- 32. RV. IX. 68. 6; SV. 2. 720.
- 93. RV. I. 32. 1; Cf. AV. 2. 5. 5.
- 38. The quotation is untraced.
- 94, Cf. BD. i. 11.

त्निनिद्ध बलादैधि । वि ने इन्द्र मधी जैहि । इति

अधापि प्रत्यक्षकृताः स्तोतारो भवन्ति । परोक्षकृतानि स्तोतव्यानि ।

मा चिँदुन्यद्वि शंसतं । कण्यां अभि प्र गायतं । उप प्रेतं कुशिकाश्चेतर्यध्वम् । इति ।

अथाध्यात्मिक्य उत्तमपुरुपयोगाः । अहमिति चैतेन सर्वनाम्ना । यथैतदिन्द्रो वैकुर्ण्डः । लबसूक्तम् । वागाम्भृणीयैमिति ॥ २ ॥

परोक्षकृताः प्रत्यक्षकृताश्च मन्त्रा भूयिष्ठाः । अल्परा आध्यात्मिकाः । अथापि स्तुतिरेव भवति नाशीर्वादैः ।

इन्द्रस्य नु वीर्याणि प्र वीचमें । इति । यथैतस्मिन्त्स्के ।

अथाप्याशीरेव न स्तुतिः । सुवक्षा अहमक्षीभ्यां भूयासम् । सुवर्चा सुखेन । सुशुत्कर्णाभ्यां भूयासमै । इति । तदेतद्वहुलमाध्वर्यवे याशेषु च मन्त्रेषु । अथापि शपथामिशापौ ।

अद्या ग्रेरीय यदि यातुषानो असिँ। अधा स नीरैर्दुशिमिनि यूर्याः । इति ।

अथापि कस्यचिद्धायस्याचिख्यासी । न मृत्युरासीदुमृतं न 'तैहिं।

तमं आसीत्तमंसा गूळ्हेँमग्रे।

- 9. RV. X. 153. 2; AV. 20. 93. 5; SV. 1. 120.
- **3.** RV. X. 152. 4; AV. 1. 21. 2; SV. 2. 1218; VS. 8. 44; 18. 70.
- ३. स्विद् o M 1.
- 8. RV. VIII. 1.1; AV. 20. 85.1; SV. 1. 242; 2. 710.
- 4. RV. I. 37. 1.
- & RV. III. 53. 11; cf. BD. IV. 115.
- The second section ends here in BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3, R 7, R 8.

- c. RV. X. 48-49.
- 9. RV. X. 119.
- 90. RV. X. 125.
- 99. Cf. BD. i. 35.
- 92. RV. I. 32. 1; cf. AV. 2. 5. 5.
- Cf. Pāraskara gr. sū. II 6. 19;
   Ās'va. gr. sū. III. 6. 7.
- \$9. RV. VII. 104. 15; AV. 8. 4. 15.
- 94. RV. VII. 104. 15; AV. 8. 4. 15.
- 98. Cf. BD. i. 36.
- २७. R.V. X. 129. 2; of. BD. i. 58: न मृत्युरासीदित्येतामाचिष्यासां प्रचक्षते।

9c. RV. X. 129. 3.

अधापि परिदेवना कसामिद्धावाते।
सुदेवो अदा प्रपतेदनीष्टते।
न वि जीनामि यदि वेदमसिँ। इति।

अधापि निन्दाप्रदांसे।

केवेलाघो भवति केवलाँदी। भोजसेदं पुष्कुरिणीव वेद्मा ।

एवमक्षंस्के द्वतिन्दा च रुषिप्रशंसा च । एवमुश्वावचैरभिप्रायैर्ऋषीणां मन्त्रदृष्टयो भवन्ति ॥ ३ ॥

तचेऽनादिएदेवता मन्त्रास्तेषु देवतोपपरीक्षां। यद्देवतः स यज्ञो वा यज्ञाङ्गं वा तद्देवता भवैन्ति। अथान्यत्र यज्ञात्प्राजापत्या इति याज्ञिकाः। नाराशंसा इति नेहकाः। अपि वा सा कामदेवता स्यात्। प्रायोदेवतावा। अस्ति द्याचारो वहुळं ळोके। देवदेवत्यमतिथिदेवत्यं पितृदेवत्यम्।

याह्नदैवतो मन्त्र इति । अपि हादेवता देवतावत् स्तूयन्ते । यथाश्वप्रभृतीन्योष-धिपर्यन्तैनि । अथाप्यष्टौ द्वन्द्वैनि । स न मन्येतागन्दूनिवार्थोन् देवतानाम् । प्रत्यक्षद-इयमेतद्भवति । माहाभाग्याद् देवताया एक आत्मा वहुधा स्तूर्यते । एकस्यात्मनोऽन्ये देवाः प्रत्यङ्गानि भवन्ति । अपि च सत्त्वानां प्रकृतिभूमभिर्क्षपयः स्तुवन्तीत्याहुः । प्रकृतिसार्वनाम्याच । इतरेतरजन्मानो भवन्तिं । इतरेतरप्रकृतयः । कर्मजन्मानः ।

- 9. Cf. BD. i. 35.
- २. RV. X. 95. 14. Cf. BD. i. 53: सुदेव इति तु स्पृहा। Quoted as an example of desire.
- इ. RV. I. 164. 37; AV. 9. 10. 15; of. BD. i. 56: न वि जानामि संज्वर: quoted as an example of agitation. The passage: अथापि परिदेचना....वेदमस्मि is cited by SRV. I. 164. 37. p. i. 713.
- v. Cf. BD. i. 35.
- 4. RV. X. 117. 6; TB. ii. 8, 8, 3; of. Manu. III. 118.
- ξ. RV. X. 107. 10.
- . RV. X. 34.
- c. Cf. BD. i. 3.

- ९. तही नादिष्ट॰ C 1, C 2, C 6, M 1.
- 90. Cf. BD. i. 20.
- ११. भवति C 2; of. BD. VII. 16.
- 92. Cf. BD. VII. 17.
- 93. The 4th section ends here in BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3. See Ngh. V. 3. 1—22.
- 98. अधारवर्षी द्वन्द्वानि is omitted by Durga. See Ngh. V. 3. 29—36; N. 9. 35—43.
- १५. व्वार्थानां क. ख. ग.
- 98. Cf. BD. IV. 143.
- १७. ०सार्वनाम्याच C 1; ०सार्वनाह्नयाच. Lahore edition of Rājārāma.
- 9c. Cf. BD. i. 71.

आत्मजन्मानः । औत्मैवैषां रथो भवति । आत्मार्थ्वः । औत्मायुधम् । आत्मेषवः । आत्मा सैर्वे देवस्य ॥ ४ ॥

तिस्र एव देवता इति नेहर्काः। अग्निः पृथिवीस्थानः। वायुर्वेन्द्रो वान्तरि-श्रस्थानः। सूर्यो युर्थानः। तासां माहाभाग्यादेकैकस्या अपि बहूनि नामधेयानि भ्रवन्ति। अपि वा कर्मपृथंकत्वात्। यथा होताध्वर्युर्वह्मोद्वातेत्यप्येकस्य सतः। अपि वा पृथगेव स्युः। पृथिग्व स्तृतयो भवन्ति। तथाभिधानानि। यथो एतत्कर्मपृथं-क्तवादिति वहवोऽपि विभज्य कर्माणि कुर्युः। तत्र संस्थानैकैत्वं संभोगैकत्वं चोपे-श्रितव्यम्। यथा पृथिव्यां मनुष्याः पदावो देवा इति स्थानैकत्वर्म्। संभोगैकत्वं च दृश्यते। यथा पृथिव्याः पर्जन्येन च वाय्वादित्याभ्यां च संभोगैः। अग्निना चेतरस्य । लोकस्य। तत्रैर्तेन्नरराष्ट्रमिव॥ ५॥

अधाकारचिन्तनं देवतानाम् । पुरुपविधाः स्युरित्येकम् । चेतनावद्वद्धि स्तुतयो भवन्ति । तेथाभिधानानि ।

अथापि पौरुपविधिकैरक्नैः संस्तूयन्ते ।

ऋष्वा तं इन्द्र स्थविरस्य बाँहूँ। यत्सं गृभ्णा मेघवन्कींशिरिने ।

अधापि पौरुपविधिकेर्द्रव्यसंयोगैः।

आ द्वाभ्यां हरिभ्यामिन्द्र याहि। कृत्याणीजीया सुरणं गृहे ते ११।

### अथापि पौरुषविधिकैः कर्मभिः।

- ९. Cf. BD. i. 74: तेजस्त्वेवायुधं प्राहुः वीहनं चैव यस्य तत्। iii. 85: विश्वेषां ते ततश्चकुर्वाहनान्यायुधानि तु। IV. 143: आयुधं वाहनं चापि स्तुतौ यस्येह इस्यते। तमेव तु स्तुतं विद्यात् तस्यात्मा बहुधा हि सः॥
- २. आस्माश्वा: C 1, C 6, Roth.
- ३. अत्मा॰. Roth.
- ४. Cf. BD. i. 73: तेपामास्मैव तत्सर्वम् ।
- **५. देवस्य देवस्य ॥ ५ ॥ प्रथमः पादः** BK, C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- ξ. Cf. AB. ii. 17. 17; V. 32. 1; KB. VIII. 8; S'B. XI. 2. 3. 1.
- G. Cf. AB. V. 32.1; S'B XI. 2.3. 1; BD. i. 69.

- c. Cf. BD. i. 70-71.
- पृथक्कात् C 6, M 1.
- १०. तथापिधानानि M 3.
- ११. सस्थानैकस्वं M 1.
- १२. च is added after स्थानैकरवम् in Bib. Ind. ed. of N. Cf. KB. 1.1: अस्मिन् वै लोके उभये देवमनुष्याः आसुः।
- १३. संभोगो अग्निना क.
- १४. तत्रैतं नरराष्ट्रम् कः
- १५. तथापिधानानि M 3.
- 98. RV. VI. 47. 8; of. AV. 19. 15. 4.
- 90. RV. III. 30. 5.
- 3c. RV. II. 18. 4.
- 39. RV. III. 53. 6.

## अद्वीन्द्र पिवं च प्रस्थितसं। आश्चेत्कर्ण श्रुधी हर्वमे ।। ६ ।।

अपुरुषविधाः स्युरित्यपरम् । अपि तु यद् दैश्यतेऽपुरुषविधं तत् । यथाग्नि-र्वायरादित्यः पृथिवी चन्द्रमा इति । यथो एतचेतनावद्वद्धि स्तृतयो भवन्तीत्यचेत-नान्यप्येषं स्तुयन्ते । यथाक्षप्रभृतीन्योषधिपर्यन्तानि । यथो एतत्पौरुषविधिकैरक्नैः संस्त्यन्त इत्यचेतनेष्वप्येतद्भवति।

अमि क्रेन्द्रित हरितेमिरासँभिः । इति ग्रावस्तुतिः। यथो एतत्पौरुपविधिकेईव्यसंयोगैरित्येतदपि तादशमेव। सुखं रथं युयुजे सिन्धुर्श्विनम् । इति नदीस्तुतिः। यथो एतत्पौरुपविधिकैः कर्मभिरित्येतद्पि तादशमेव। होतुंश्चित्पूर्वे हिवरद्यमाञ्चर्तं । इति प्रावस्तुतिरेव।

अपि वोभयविधाः स्युः। अपि वा पुरुषविधानामेव सतां कर्मात्मान पते स्यः। यथा यन्नो यजमानस्य। एष चाल्यानसमयः॥ ७॥

तिस्र एव देवता इत्युक्तं पुरस्तात्। तासां भिकताहचर्यं व्याख्यासामः। अधैतान्यग्निभक्तीनि । अयं लोकः । प्रातः सवनं । वसन्तः । गायत्री । त्रिवृत्स्तोमः । रथंतरं साम । ये च देवगणाः समाम्नाताः प्रथमे स्थाने । अन्नायी पूर्थिवीळेति लियः। अथास्य कर्म । वहंनं च हविषामावाहनं च देवतानाम् । यद्य िकिञ्चिदं ी वार्ष्टिविषयिकमञ्जिकमेव तेत् । अथास्य संस्तविका देवाः । इन्द्रः । सोमः । वरुणः । पर्जन्यः। ऋतवः। आग्नावैष्णवं हिवनं त्वृष्संस्तविकी दशतयीषु विद्यते। अथा-ध्याबापीष्णं हविने तु संस्तवैः। तत्रैतां विभैकस्तुतिमृचमुदाहरन्ति॥ ८॥

<sup>3.</sup> RV. X. 116. 7.

<sup>2.</sup> RV. I. 10. 9.

<sup>₹.</sup> यहच्यते M 1. The last section ends after \* sad in C 1, C 2, C 6, M 1, M 4, S.

<sup>8.</sup> RV. X. 94. 2.

<sup>4.</sup> RV. X. 75. 9.

<sup>&</sup>amp;; RV. X. 94. 2.

v. Cf. AB. ii. 32. 1; iii. 13. 1; IV. 29.1; VIII. 12. 4; KB. VIII. 9; XII. 4; XIV. 1; 3, 5; XXII. 1; GB, I. 1. 17, 29; 2. 24; II. 3. 10, 12, 16; BD. i. 115.

c. बीलेति C 1, C 2, C 6, M 1, M 4,

<sup>9.</sup> हवनं C 2.

<sup>90.</sup> Omitted by BK, C. 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.

<sup>19.</sup> कसीत्त Roth; of BD. i. 119, 120.

१२. वधास्य. Mi.

<sup>93.</sup> Cf. BD. i. 117-119.

<sup>18.</sup> anto C 1, C 2, C 6, M 1, M 4,

<sup>94.</sup> Cf. BD. iii, 41.

# पुषा त्वेतश्र्यावयतु प्र विद्वाननेष्टपशुर्श्वनस्य गोपाः । स त्वैतेभ्यः परि ददत्पितृभ्योऽग्निर्देवेभ्यः सुविद्वित्रयेभ्यः ॥

पूषा त्वेतः प्रच्यावयतु । विद्वान् । अनष्टपञ्चः । भुवनस्य गोपा इत्येष हि सर्वेषां भूतानां गोपायिता [ आदित्यैः ] । सः त्वैतेभ्यः परिद्दैत्पितृभ्य इति सांद्यायिकस्तुः तीयः पादः । पूषा पुरस्तात्तस्यान्वादेदा इत्येकम् । अग्निरुपरिष्टात्तस्य प्रकीर्तनेत्य-परम् । अग्निर्देवेभ्यः सुविद्त्रियेभ्यः । सुविद्तं धनं भवति । विन्दतेर्वैकोपसर्गात् । द्दै।तेर्वा स्याद् द्युपसर्गात् ॥ ९ ॥

अथैतानीन्द्रभक्तीनि । अन्तरिक्षलोकः । माध्यंदिनं सवनम् । ग्रीष्मः । त्रिष्टुप् । पश्चद्दास्तोमः । वृंहत्सामं । ये च देवगणाः समाम्नाता मध्यमे स्काने याश्च स्त्रियः । अथास्य कर्म रसानुप्रदानं वृज्यधः । या च का चं वलकृतिरिन्द्रकर्मैर्वं तत् । अथास्य संस्तविका देवाः । अग्निः । सोमः । वरुणः । पूषा । वृहस्पतिः । ब्रह्मणस्पतिः । पर्वतः । कुत्सः । विष्णुः । वायुः । अथापि मित्रो वरुणेन संस्त्यते । पूष्णा रुद्रेण च सोमः । वायुनी च पूषा । वातेन च पर्जन्यैः ॥ १० ॥

अथैतान्यादित्यभक्तीनि । असौ ठोकः । तृतीयसवनम् । वर्षा । जगती । सप्तदशस्तोमः । वेरूपं सामै । ये च देवगणाः समाम्नाता उत्तमे स्थौने याश्च स्त्रियः । अथास्य कर्म रसादानं रिश्मिभश्च रैसिधारणमें । यर्चं किश्चित्पविहतमादित्यकर्मैव प्रतत् । चन्द्रमसा वायुना संवत्सरेणेति संस्तवैः । पतेष्वेव स्थानव्यृहेष्वृतुच्छन्दः-

- 9. RV. X. 17. 3; AV. 18. 2. 54.
- Nomitted by BK, C4, C5, C7, Kn, M3, R7, R8, W1, W2, W3.
- ३. परिददात M 3.
- v. द्वतिर्वा C 4, C 7, M 3, Mi, W 2, W 3, W 4.
- 4. Cf. BD. i. 130-131.
- **Q. Cf. AB.** ii. 32. 1; iii. 13. 1; IV. 31. 1; VIII. 12. 4; KB. VIII. 9; XIV. 1, 3, 5; XVI. 1; XXII. 2; GB. I. 1. 17, 18, 29; 2. 24; II. 2. 10, 12; II. 4. 4.
- o. चित् BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- c. Cf. BD. i. 87; ii. 6.
- 9. Cf. BD. ii. 2-3.

- १०. आग्निना C 1, C 2, C 6, M 1, M 4, S. & Roth. The corresponding passage in BD. reads नायुना t.
- 99. Cf. BD. ii. 4, 5, 13, 14.
- 12. Cf. BD. ii. 13-14.
- 13. Of. AB. II. 32. 1; III. 13. 1; V.
  1. 1; VIII. 12. 4; KB. VIII. 9;
  XIV. 1, 3; XVI. 1; XXII. 3, 5;
  GB. I. 1. 19, 29; 2. 24; II. 3. 10;
  4. I8.
- १४. रसाधारणं C 1, C 2, C 6, M 1, M 4; S; Roth.
- १५. रहिमभिश्च रसधारणं is omitted by Durga,
- १६. बहु C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- 90. Cf. BD. ii. 15-16.

स्तोमपृष्टस्य भक्तिशेषमनुकल्पयीत । शरदनुष्टुवेकविशस्तोमो वैराजं सामेति पृथि-व्यायतनानि । हेमन्तः पङ्किस्त्रिणवस्तोमः शाकरं सामेत्यन्तरिक्षायतनानि । शिशि-रोऽतिच्छन्दास्त्रयस्त्रिशस्तोमो रैवतं सामेति द्युभक्तीनि ॥ ११ ॥

मन्त्रा मननात्। छन्दांसि छादनात्। [स्तोमः स्तवनात्। यजुर्यर्जतेः। साम सम्मितमृन्ता। अस्यतेर्वा। ऋचा समं मेन इति नैदानाः। गायत्री गायतेः स्तृतिकर्मणः। त्रिगमना वा विपरीता। गायतो मुखादुद्यतत् । इति च ब्राह्मणम् । उष्णगुत्स्नाता भवति । स्निह्मतेर्वा स्यात्कान्तिकर्मणः। उष्णीपिणी वेत्यौपमिकम् । उष्णीपं स्नायतेः। ककुप् ककुभिनी भवति। ककुप् च कुष्जश्च कुजतेर्वा। उष्जतेर्वा। अनुष्टवनुष्टोभनात्।

गायत्रीमेव त्रिपदां सतीं चतुर्थेन पादेनानुष्टोर्भैति । इति च ब्राह्मणम् । वृहती परिवर्ह-णात् । पङ्किः पञ्चपदी । त्रिष्टुप् स्तोभत्युत्तरपदा । का तु त्रिता स्यात् । तीर्णतमं छन्दः । त्रिवृद्धज्ञः । तस्य स्तोभनीति वा ।

यत् त्रिरस्तोभत् तत् त्रिष्टुभिष्ठष्टुत्वम् । इति विश्वायते ॥ १२ ॥

जगती गततमं छन्दैः। जलर्चैरगतिर्वा।

जल्गंल्यमानोऽस्तर्जनै । इति च ब्राह्मणम् । विराद्विराजनाद्वा । विराधनाद्वा । विद्यापणाद्वा । विराजनात्संपूणाक्षरा । विराधनाद्वनाक्षरा । विद्यापणाद्यिकाक्षरा । पिपीलिकमध्येत्यौपिसकम् । पिपीलिका पेलतेर्गतिकर्मणः ।

इतीमा देवता अनुक्रान्ताः । स्क्तभाजः । हविर्माजः । क्रग्माजश्च भूयिष्टाः । काश्चित्रिपातभाजः । अथोताभिधानैः संयुज्य हविश्चोदयति । इन्द्राय क्ष्रप्रे ।

- 9. Cf. AB. V. 4. 1; VIII. 12. 4; KB. XXII. 9; BD. i. 116.
- R. Cf. AB. V. 6, 1; VIII, 12, 8; KB, XXIII, 3; BD, i, 130—131; SRV, p. i, 2,
- **3.** Cf. AB. V. 12.1; VIII. 12.4; BD. ii. 13—14.
- ४. Cf. Chhā. up. I. 4. 2. यदेभिरच्छाद यंसाच्छन्द्सां छन्द्रस्त्वम्।
- Y. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3; and Durga.
- ξ. Quoted by SRV. p. i. 2.
- e. Devtādhyāya Br. III. 2.

- c. Devtādhyāya Br. III. 3.
- ९. The passage: त्रिगमना... त्राह्मणम् is omitted by Durga.
- १०. ककुटकुज० M 3; ककुप् च कुजते Durga who places कुटजश्च after उटजतिनी।
- 99. Daivata Brāhmaņa III.
- 32. Cf. AB. V. 19. 6; KB. 1. 3, 4; XI, 2; XII. 2; XIX. 4, 7; GB. I. 3. 8, 10; 4, 24.
- 93. Cf. Daivata Brahma a III.
- 18. जलबलगति: Mi, W 1, W 2; Roth attributes the variant बलाबल गति: to the shorter recension.
- 94. Cf. BD. i. 17; VIII, 129.
- 98. MS. II. 2. 11.

[ इन्द्राय इत्रतेरे । ] इन्द्रायाँहोमुन इति । तान्यप्येके समामनन्ति । भूयांसि तु समामनात् । यसु संविज्ञानभूतं स्यात्प्राधान्यस्तुति तत्समामने । अधोत कर्मभिर्ऋषि-द्वेवताः स्ताति । वृत्रहा । पुरन्दरः । इति । तान्यप्येके समामनन्ति । भूयांसि तु समाम्रानात् । व्यञ्जनमात्रं तु तत् तस्याभिधानस्य भवति । यथा ब्राह्मणाय वुभु-क्षितायौदनं देहि । स्नातायानुलेपनम् । पिपासते पानीयमिति ॥ १३ "

अथातोऽनुक्रमिष्यामः । अग्निः पृथिवीस्थानः । तं प्रथमं ग्याख्यास्थामः । अग्निः कस्मात् । अप्रणीर्भवति । अग्नं यञ्चेषु प्रणीयते । अङ्गं नयति सम्नममानः । अक्नोपनो भवतीति खौळाष्टीविः । न क्नोपयति न स्नेह्यति । त्रिभ्य आख्यातेभ्यो जायत इति शाकपूणिः । इतात् । अक्ताइग्धाद्वा । नीतात् । स खल्वेतेरकारमाद्ते गकारमनकेवा दहतेर्वा नीः परः । तस्यैषा भवति ॥ १४ ॥

## अप्रिमीं ये पुरोहितं यज्ञस्यं देवमृत्विजेम् । होतारं रत्धातंमम् ॥

अग्निमीळेऽग्निं याचामि । ईळिरध्येषणाकर्मा । पूजाकर्मा वा । पुरोहिती व्याख्यातो यक्षेश्च । देवो दानाद्वा । दीपनाद्वा । चोतनाद्वा । ग्रुस्थानो भवतीति वा । यो देवः सा देवता । होतारं ह्वातारम् । जुहोतेहींतेत्यीर्णवाभैः । रत्नधातमं रमणी-यानां धनानां दातृतममें ।

तस्यैषापरा भवति ॥ १५॥

## अप्रिः पूर्विभिक्तिषिभिरीड्यो न्तर्तनैकृत । स देवाँ एह वीक्षेति ॥

- Omitted by Bk, C4, C5, C7, Kn, M3, Mi. R7, R8, W1, W2, W3.
- R. MS. II. 2. 10.
- 3. Cf. BD. ii. 71.
- 8. Cf. BD. ii. 24; Cf. S'ankara on Vedāntasūtra i. 2. 7. 28: अझि- शब्दोऽप्यमणीत्वादियोगाश्रयेण परमा- स्मविषय एव भविष्यति। Cf. S'B. II. 2. 4. 2.

तद्वाऽएनमेतद्ग्रे देवानामजनयत । तस्मा-द्ग्निरग्रिई वे नामतधद्ग्निरिति । Cf. also S'B. VI, 1. 1. 11.

स यद्स्य सर्वस्याप्रमस्ज्यत तसाद्पिर-ग्रिई वै तमग्निरिस्याचक्षते परोक्षम् । Cf. also RV. VI. 16, 48. अप्ति देवासी अग्रियम्।

- 4. Cf. BD. i. 91.
- ξ. Cf. SRV. I. i. 1. p. i. 24.
- 6. RV. I. 1. 1.
- c. N. 2. 12.
- ९, Cf. N. 3. 19. यज्ञस्य Mi, M 3. Cf. SRV. I. 1. 1. p. i. 24.
- 90. यो देव: सा देवता is omitted by Durga.
- 99. Quoted by SRV. I. 127. 1. p. i. 573.
- 93. Quoted by SRV. I. 1. 1. p. i. 24.
- 93. RV. I. 1. 2.

अग्निर्यः पूर्वैर्ऋषिमिरीळितन्यो [ वन्दिर्तन्यो ] ऽस्माभिश्च नवतरैः स देवानि-हाबहत्विति । स न मन्येतायमेवाग्निरिति । अप्येते उत्तरे ज्योतिषी अग्नी उच्येते ।

ततो नु मध्यमः॥ १६॥

अमि प्रवन्त सर्मनेव योपाः कल्याण्याः सर्यमानासो अप्रिम् । घृतस्य धाराः समिधी नसन्त ता जीपाणो हर्यति जातवेदाः ॥

अभिनमन्त समनस इव योषाः। समनं समननाद्वा। संमाननाद्वा। कल्याण्यः। स्यमानासः। अग्निसित्यौपमिकम् । घृतस्य धारा उदकस्य धाराः समिधो नसन्त । नसतिराप्नोतिकर्मा वा। नमतिकर्मा वा। ता जुपाणो हर्यति जातवेदाः। हर्यतिः प्रेप्साकर्मा। विहर्यतीति।

स्मुद्राद्भिर्मधुमाँ उद्गिरत् । इत्यादित्यमुक्तं मन्यन्ते ।

समुद्राद्धयेषोऽद्भय र्वदेति । इति च ब्राह्मणम् ।

अथापि ब्राह्मणं भवति ।

अप्तः सर्वा देवताः । इति । तस्योत्तरा भूयसे निर्वचनाय ॥ १७ ॥

इन्द्रं मित्रं वर्रणमृशिमोहुरथो दिव्यः स संपूर्णो गुरुत्मान । एकं सद्दित्रां बहुधा वेदन्त्युग्निं युग्नं मोतुरिश्वानमार्हुः ॥

इममेवाप्तिं महान्तं [र्चं] आत्मानं वहुधा मेधाविनो वदन्ति । इन्द्रं मित्रं वरुणमप्तिं दिव्यं च गरुत्मन्तम् । दिव्यो दिविजः । गरुत्मान् गरणवान् । गुर्वात्मां । महीत्मेति वा ।

- 9. Omitted by Bk, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- **RV. IV. 58. 8; VS. 17. 96.**
- कर्मा भिह्यंतीति C 4, W 1;
   कर्मा भिह्यंतीनि: Mi;
   कर्मा विह्यंतीति C 5, M 3, W 2, W 3.
   Cf. SRV. I. 57. 2. p. i. 285; I. 62.
   2. p. i. 311.
- ३. विहर्यतीति is omitted by Durga.
- 4. RV. IV. 58. 1; VS. 17. 89; of. AB. i. 22; समुद्रादृर्मिमुद्दियर्ति वेनः।
- §. KB. XXV. 1.

- 9. AB. II. 3. Taitt. B. I. 4. 4. 10. Cf. AB. I. 1. 4; Tāṇḍ. B. II. 1. 12; GB. II. 1. 12; Ṣaḍ. B. III. 7; S'B. I. 6. 2. 8; MS. I. 4. 14. 🐐 is added after आहा: in all these passages.
- c. RV. I. 164, 46; AV. 9, 10, 28,
- Omitted by C 1, C 2, C 3, C 6,
   M 1, M 4, R 2, R 3, R 5, S;
   of. SRV. I. 164, 46. p. i. 718;
   महान्तमात्मानम् ।
- १०. गुरुवीत्मा C 1. गुर्वीत्मा महास्मेति वा is omitted by Durgs.
- 11. Cf. SRV. loc, cit.

यस्तु सूक्तं भजते यसौ हिविनिहर्ण्यतेऽयमेव सोऽग्निः । निपातमेवैते उत्तरे ज्योतिपी पतेन नामधेयेन भैजेते ॥ १८ ॥

जातवेदाः कस्पात् । जातानि वेदै । जातानि वैनं विदुः । जाते जाते विद्यतें इति वा । जातवित्तो वा । जातधनः । जातविद्यो वा जातप्रज्ञानः ।

यत्तजातः पश्चनिवन्दत [ इँति ] तज्जातवेदसो जातवेदसर्वम् । **इति ब्राह्मणम् ।**तस्मात्सर्वानृत्नपशवोऽभिमभिसर्पन्ति । इति र्च ।
तस्येषा भवति ॥ १९ ॥

[ जातवेदसे सुनवाम सोमंगरातीयतो नि दहाति वेदः । स नः पर्पदिति दुर्गाणि विश्वां नावेव सिन्धुं दुरितात्यंतिः ॥

जातवेदस इति जातवेदस्यां वैवं जातवेदसेऽचीय सुनवाम सोममिति। प्रसवायाभिषवाय सोमं राजानममृतमरातीयतो यश्चार्थमिति स्मोः। निद्दाति निश्चयेन दहित भसीकरोति। सोमो दददित्यर्थः। स नः पर्षदित दुर्गाणि विश्वानि दुर्गमानि स्थानानि नावेव सिन्धुं नावा सिन्धुं सिन्धुं नावा नदीं जळदुर्गां महाकूळां तारयति। दुरितात्यग्निरिति दुरितानि तारयति। तस्यैपापरा भवति॥२॥२५॥ ]

# प्र नूनं जातवेदसमश्चे हिनोत वाजिनेम् । इदं नी बहिरासिदे ॥

प्रहिणुत जातवेदसं कर्मभिः समश्चवानम्। अपि वोपमार्थे स्यात्। अश्वमिव जातवेदसमिति। इदं नो वर्हिरासीदित्विति। तदेतदेकमेवे जातवेदसं गायत्रं तृचं

- 9. Cf. BD. i. 78: निरुष्यते हिवर्यसी सुकंच भजते च या।
- 2. Cf. BD. i. 67:
  - इहामिभूतस्वृषिभिर्लोके स्तुतिभिरी-ळितः। जातचेदास्तुतो मध्ये स्तुतो वैश्या-नरो दिवि॥
- ३. Cf. BD. ii. 30: भूतानि वेद etc. AB. II. 39. प्राणो वै जातवेदाः स हि जातानां वेद ।
- ४. Cf. BD. i. 92: यद्विचते हि जात: etc. Cf. also ii. 31.
- 4. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.

- ६. MS. I. 8. 2. Cf. AB. III, 36, S'B. IX. 5. 1. 68: तयजातं जातं विन्दते तसाजातवेदाः।
- . MS. I. 8. 2.
- c. Cf. SRV. I. 44. 1. p. i. 223; I. 127. 1. p. i. 573.
- q. RV. I. 99. 1.
- 70. The section within brackets is omitted by C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, R 2, R 3, R 5, S; and Durga. Cf. N. 14. 33.
- 99. RV. X. 188. 1; cf. BD. VIII. 88.
- १२. ॰िमच C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 3; तदेकमिच R 2; तदेकमेच Roth.

दशतयीषु विद्यते । यनु किञ्चिदाग्नेयं तज्जातवेदसानां स्थाने युज्यते । स न मन्ये-तायमेवाग्निरिति । अप्येते उत्तरे ज्योतियी जातवेदैसी उच्येते । ततो नु मध्यमः ।

अमि प्रवन्त समनेव योपी: । इति तत्तुरस्ताद् व्याख्यातम् ।

अधासावादित्यः।

उदु त्यं जात्रवेदसर्म् । इति । तदुपरिष्टाद् व्याख्यास्यामः ।

यस्तु सुक्तं भजते यस्मै हविर्निरुप्यतेऽयमेव सोऽग्निर्जातवेदाः । निपातमेवेते उत्तरे ज्योतियी एतेन नामधेयेन भंजते ॥ २० ॥

वैश्वानरः कस्मात् । विश्वान्नरान्नयति । विश्व एनं नरा नयन्तीति वा । अपि वा विश्वानर एव स्यात् । प्रत्यृतः सर्वाणि भूतानि तस्य वैश्वानरैः ।

तस्येषा भवति ॥ २१ ॥

वैश्वानरस्यं सुमतौ स्याम राजा हि कं भुवनानामभिश्रीः । इतो जातो विश्वमिदं कि चंष्टे वैश्वानरो यंतते सुर्येणै ॥

इतो जातः सर्वमिदमिमविषश्यति । वैश्वानरः संयतते सूर्येण । राजा यः सर्वेषां भूतानामभिश्रयणीयस्तस्य वयं वैश्वानरस्य कल्याण्यां मतौ स्यामेति ।

तत्को वैश्वानरः । मध्यम इत्याचाँर्याः । वर्षकर्मणा ह्येनं स्तौति ॥ २२ ॥

प्र नू मीह्र हेप्भस्य वोचं यं पूरवी वृत्रहणं सर्चन्ते । वैश्वानरो दस्युम्प्रिजीयन्वाँ अर्धूनोत्काष्टा अव शम्बरं भेते ॥

- 9. RV. X. 188.
- २. जातवेदसा C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 3. Cf. BD. i. 90, 97.
- 8. RV. IV. 58. 8.
- 4. N. 7. 17.
- **47.** 13; SV. 1, 31; VS. 7, 41; 8, 41.
- o. N. 12. 15.
- c. Cf. BD. 1. 67.
- 9. Cf. BD. ii. 66.

Cf. S'ankara on Vedantasutra
 I. 2. 28.

विश्वश्रायं नरश्रेति । विश्वेषां वायं नरः । विश्वे वा नरा अस्येति विश्वानरः परमासमा सर्वात्मत्वात् विश्वानर एव वैश्वानरः । तद्धितो ऽनन्यार्थः । राक्षसवायसादिवत् ।

- 99. Cf. SRV. I. 60. 6; III. 2. 1; VII. 5. 4. pp. i. 293; ii. 133; iii. 16.
- १२. भूवना० Roth.
- 93. RV. I. 98. 1; VS. 26. 7.
- १४. Cf. BD. i. 67: स्तुतो वैश्वानरो दिवि।
- 94. RV. I. 59. 6.

प्रविभि तत्। महैरवं माहाभाग्यम्। वृषभस्य वर्षितुरपाम्। यं पूरवः पूरिय-तव्या मनुष्याः । वृत्रहणं मेघहनम्। सचन्ते सेवन्ते वर्षकार्माः। दस्युर्दस्यतेः। क्षयार्थात्। उपदस्यन्त्यस्मित्रसाः । उपदासयित कर्माणि। तमिन्नवैश्वानरो न्नन्ै। अवाधूनोदपः काष्ट्रा अभिनत्। द्याम्बरं मेर्घम्।

अथासावादित्य इति पूर्वे याश्चिकाः। एषां लोकानां रोहेण सवनानां रोह आस्नातः। रोहात्प्रत्यवरोहश्चिकीर्षितः। तामनुकृतिं होताग्निमारुते रास्त्रे वैश्वान-रीयेण सुकेर्नं प्रतिपद्यंते। सोऽपि न स्तोत्रियमाद्रियेत। आग्नेयो हि भवति। तत आगच्छति मध्यमस्थाना देवता। रुद्रं च मरुतश्च। ततोऽग्निमिहस्थानमत्रैव स्तोत्रियं रांस्ति।

अथापि वैश्वानरीयो द्वादशकपालो भवैति । एतस्य हि द्वादशविधं कर्म । अथापि ब्राह्मणं भवति ।

असी वा आदिलोऽभिवेश्वानैरैः । इति ।

अथापि निवित्सौर्यवैश्वानरी भवति।

आ यो वां भात्या पृथिवीमें । इति । एष हि द्यावापृथिव्यावाभासयति । अथापि छौन्दोमिकं सैंकं सौर्यवैश्वानरं भवति ।

दिनि पृष्टो अरोचंतै । इति । एव हि दिनि पृष्टो अरोचतेति ।

अथापि हविष्पान्तीयं सुँकं सौर्यवैश्वानरं भैविति।

अयमेवाग्निर्वेश्वानर इति र्दीाकपूणिः । विश्वानरावित्यैष्येते उत्तरे ज्योतिषी । वैश्वानरोऽयं यत् ताभ्यां जाँवते । कथं त्वैयमेताभ्यां जायत इति ।

- 9. महित्वम् C 1, C 2. Cf. SRV. I. 60. 6. p. i. 293.
- Quoted by SRV. III. 13. 2. p. ii.
   171.
- ३. जधन्वान् Durga.
- 9. Quoted by SRV. I. 60. 6. p. i. 293.
- प. Cf. BD, i, 67. S'B, IX. 3. 1. 25. स य: स वैश्वानर: असौ स आदित्य:।
- ξ. RV. VI. 8-9.
- ७. Cf. BD. i. 102: रोहात् प्रत्यवरोहेण etc. Cf. AB. XII. 3. स वैश्वानरीयेणा श्रिमाहतं प्रत्यपद्यत ।
- c. Cf. BD. i. 103.
- 9. Cf. AB. VII. 9. 1; KB. IV. 3; of. BD. ii. 16-17. S'B. VI. 6. 1. 5:

- वैश्वानरो द्वादशकपालः।
- 30. MS. II. 1. 2. Cf. KB. IV. 3; XIX. 2:

असौ वै वैश्वानरो योऽसौ तपति।

- 99. S'S'. 8. 22. 1.
- 9२. छन्दोमिकं M 3.
- 13. VS. 33. 92.
- 98. RV. X. 88.
- 94. Cf. BD. ii. 16-17.
- 98. Cf. GB. I. 2. 20.
- विश्वानरावेते उत्तरे C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 96. Cf. BD. i. 101.
- १९. न्वयम् BK, C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.

यत्र वैद्युतः शरणमिहन्ति यावद्नुपात्तो भवति मध्यमधर्मेव तावद् भव-त्युद्केन्धनैः शरीरोपशमनः । उपादीयमान प्वायं सम्पचत उद्कोपशमनः शरी-रदीप्तिः ।

अथादित्यात् । उदीचि प्रथमसमावृत्त आदित्ये कंसं वा मणि वा परिमृज्य प्रतिस्वरे यत्र शुष्कगोमयमसंस्पर्शयन् धारयति तत्त्रदीप्यते । सोऽयमेव सम्पद्यते ।

अधाप्याह ।

वैश्वानरो यतते सूर्येण । इति । न च पुनरात्मनीत्मा संयतते ।

अन्येनैवान्यः संयतते । इत इममाद्धात्यमुतोऽमुष्य रदमयः प्रादुर्भवन्ति । इतोऽस्या-चिषस्तयोर्मासोः संसङ्गं दृष्ट्ववमवक्ष्यत् ।

अथ यान्येतान्यौत्तिकानि स्कानि भागानि वा सावित्राणि वा [ सौर्याणि वा ] पौणानि वा वैष्णवानि वा [ वैश्वदेव्यानि वा ] तेषु वैश्वानरीया प्रवादा अभिविष्यन् । आदित्यकर्मणा चैनमस्तोष्यिक्षिति । उदेपीति अस्थ्रमेपीति । विपर्येपीति । आग्नेयेप्वेव हि स्केषु वैश्वानरीयाः प्रवादा भवन्ति । अग्निकर्मणा चैनं स्तौतीर्ति । वहसीति । पचसीति । दहसीति ।

यथो पतद्वर्षकर्मणा होनं स्तौतीत्यसिम्नण्येतदुपपद्यते।

समानमेतर्दुद्कसुचैत्यव चाहमिः। भूमि पुर्जन्या जिन्वन्ति दिवे जिन्वन्त्यप्रयेः॥

इति सा निगद्व्याख्याता॥ २३॥

कृष्णं नियानं हर्रयः सुपूर्णा अपो वसाना दिन् मुत्पंतन्ति । त आ वेश्त्रन्त्सदेनाद्दतसादिद् घृतेनं पृथिवी व्युधिते ॥

- 9. **्नुपासो** C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, R 7, R 9, W 1, W 2, W 3.
- २. ॰उदकेन्धनु C 7, M 3, Mi.
- 3. RV. I. 98. 1; VS. 26. 7. See N. 7. 22.
- ॰रात्मानमास्मा C 1, C 2, C 6, M 1, M 4.
- 4. Quoted by SRV. I. 98. 1. p. i. 437; cf. also IV. 5. 7. p. ii. 366.

- E. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3, and Durga.
- Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn,
   M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2,
   W 3.
- ८. दहसीति is added after स्तौतीति by M 3.
- 9. RV. I. 164. 51.
- 90. RV. I. 164, 47; AV. 6, 22, 1,

कृष्णं निरयणं रात्रिः । आदित्यस्य हरयः सुपर्णा हरणा आदित्यरक्ष्मयैः। ते यदामुतोऽर्वाञ्चः पर्यावर्तन्ते । सहस्थानादुदकस्यादित्यात् । अथ घृतेनोद्केन पृथिवी व्युचते । घृतमित्युदकनाम । जिघतेः सिञ्चतिकर्मणः ।

अथापि ब्राह्मणं भवति ।

अभिनी इतो वृष्टिं समीरयित <u>धामच्छे</u>दिनि [ खलु नै ] भूत्वा वर्षति मस्तः सृष्टां वृष्टिं नयन्ति । यदा [ खलु नै ] असानादित्योऽभि रिश्मिः पर्यावर्ततेऽथ वैषिति । इति ।

यथो पतद्रोहात् प्रत्यवरोहश्चिकीर्षित इत्याम्नायवचनादेत्द् भवति।

थथो एतद्वैश्वानरीयो द्वादशकपालो भवतीत्यनिर्वचनं कंपालानि भवन्ति । अस्ति हि सौर्य एककपालः पञ्चकपालश्च ।

यथो एतद् ब्राह्मणं भवतीति बहुभक्तिवादीनि हि ब्राह्मणानि भवन्ति । पृथिबी वैश्वानरैः । संवत्सरो वैश्वानरैः । ब्राह्मणो वैश्वानरैः । इति ।

यथो एतन्निवित्सौर्यवैश्वानरी भवतीत्यस्मैव सा भवति । यो विद्वस्यो मानुर्वास्यो वीदेते । इत्येष हि विद्वस्यो मानुषीस्यो दीप्यते । यथो एतच्छोन्दोमिकं देतें सौर्यवैश्वानरं भवतीत्यस्मैव तद्भवति ।

- 1. Quoted by SRV. I. 164. 47. p. i. 718.
- ₹, Cf. BD. ii. 8—9.
- भामछिद्व C 1, C 2, C 6, M 1, M 4, S.
- v. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- 4. न्यङ् C 1, C 2, C 6, M 1, M 4, S; Roth.
- ६. Cf. KS. XI. 10. अग्निर्वा इतो वृष्टि-मुदीरयति धामच्छदिव भूत्वा वर्षति मस्तरसृष्टां वृष्टिं नयन्ति ॥ यदासा आदित्योऽर्वाङ् रश्मिभः पर्यावर्ततेऽथ वर्षति । Schroeder's edition vol. i. p. 157.

Cf. TS. II. 4. 10. अझिवाँ इतो वृष्टिमुदीरयति सरुतः सृष्टां नयन्ति यदा खु वा असावादित्यो न्यङ् रिझमिः पूर्यावृर्ततेऽथ वर्षति धामच्छदिव खु वे भूखा वर्षति । Ånandās'rama sd.

- pp. 1722-3. Cf. MS. II. 4. 8: अग्निर्वा इतो वृष्टिमी हे मरुतोऽसुतइच्या-वयन्ति तां सूर्यो रहिमभिर्वर्षति। This last quotation is cited by PMbh. vol. i. p. 256.
- ७. करालानि M 3.
- ८. भवति M 1. The passage अनिर्वचनं कपालानि भवन्ति is omitted by Durga.
- c. Cf. S'B. XIII. 3, 8, 3,इयं ( पृथिवी ) वे वैश्वानरः ।
- १०, S'B. V. 2. 5. 15; VI. 6. 1. 5. संवत्सरो वैश्वानरः।
- ११. Cf. Taitt. Br. III. 7. 3. 2. एव वा अभिवेशानरः यहाहाणः।
- 92. S'S'. 8. 22. 1. Cf. KB. V. 8.
- 93. दीदयति C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3,
- १४. ॰छन्दोमिकं M 3.
- 14. VS. 33. 92.

19

जमद्विमिराहुतेः । इति । जम्भद्ययः प्रजमिताययो वा । प्रज्विताययो वा । तैरमिहुतो भवति ।

यथो एतद्धविष्पान्तीर्थं सुक्तं सोर्यवैश्वानः भवतीत्यस्यैव तद्भवति ॥ २४ ॥

ह्विष्पान्तमुक्तरं ख्विंदि दिविस्पृत्रयाहेतं जुर्धमुन्नौ । तस्य भर्मणे अवनाय देवा धर्मणे कं ख्वधयापत्रथन्ते ॥

हविर्यत्क्रानीयम् । अजरम् । सूर्यविदि । दिविस्पृशि । अभिर्हुतं जुष्टमश्रौ । तस्य भरणत्य च भावनाय च धारणाय च । एतेभ्यः सर्वभ्यः कर्मभ्यो देवा इममग्नि-मन्नेनाषप्रथन्तं । अथाप्याह ॥ २५ ॥

अपामुपस्थे महिपा अग्रम्णत् विश्वो राजानुमुपं तस्थुर्ऋिग्मयम् । आ दृतो अग्निमेभरद्विवस्त्रेतो वैश्वानुरं मातुरिश्वा परावतः ॥

अपामुपस्थ उपस्थाने महत्यन्तिरिश्व होक आसीना महान्त इति वागृह्वत माध्यमिका देवगणाः । विदा इव राजानमुपतस्थः । ऋग्मियमृग्मन्तिमिति वा । अर्चनीयमिति वा । पूजनीयमिति वा । अर्चनीयमिति वा । पूजनीयमिति वा । विवस्वानिववासनवान् । प्रेरितवतः परागताद्वा [ अपि वा ] अस्याग्नेविश्वानरस्य मातिरिश्वानमाहर्तारमाह । मातिरिश्वा वार्युः । मातर्थन्तिरिश्चे श्वसिति । मातर्याश्वनितीति वी-।

अथैनमेताभ्यां सर्वाणि स्थानान्यभ्यापादं स्तौति ॥ २६ ॥

मूर्घा भुवो भवित नक्तंमित्रिसतः स्यो जायते प्रात्तर्यन् । मायाम् तु यज्ञियानामेतामपो यत्त्र्णिश्चरति प्रजानने ॥ क्रम

- 9. As'v. S'raut. VIII. 9.
- रे. तैराहुतो C 4, Mi, W 1, W 2; तैराहूतो C 5, M 3, W 3.
- RV. X. 88. 1.
- ४. बाहुतं C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 4. कमें भ्य: Mi. स्वेभ्य: is however added on the margin at bottom, obviously a different and probably some later scribe.
- ६. ॰प्रथन्तेति C 4, C 5, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3,

Cf. SRV. X. 88. 1. p. IV. 278.

- 9. RV. VI. 8. 4.
- c. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- ९. Cf. AB. II. 38: प्राणी मातिरश्चा । Cf. also S'B. VI. 4. 3. 4: अयं वै वायुर्मातिरश्चा योऽयं पवते ।
- 30. Quoted SRV. III. 6. 9. p. ii. 145.
- 99. RV. X. 88. 6.

मूर्धा मूर्तमिसंन्धीयते । मूर्धा यः सर्वेषां भूतानां भवति नक्तमितः । ततः सूर्यो जायते प्रातरुद्यन्तस एव । प्रज्ञां त्वेतां मन्यन्ते यिश्वयानां देवानां यञ्चसंपा-दिनाम् । अपो यत्कर्म चरति प्रजानन्तसर्वाणि स्थानान्यनुसंचरैति त्वरमाणः ।

तस्योत्तरा भूयसे निर्वचनाय॥ २७॥

स्तोमेन हि दिवि देवासी अप्रिमजीजनुञ्छिक्तभी रोदसिप्राम् । तम् अकृण्वंस्त्रेधा भुवे कं स ओपधीः पचति विश्वरूपीः ॥

स्तोमेन हि <sup>६</sup>यं दिवि देवा अग्निमजनयर्न् [ शक्तिभः ] कर्मभिर्धावापृथिव्योः [औ ] पूरणम् । तमकुर्वस्त्रेधाभावाय । पृथिव्यामन्तरिक्षे दिवीति शाकपूणिः ।

यदस्य दिवि तृतीयं तदसावादिलैंः । इति [हिं] ब्राह्मणैम् । तदग्नीरुत्य स्तौति । अथैनमेतयादित्यीरुत्य स्तौति ॥ २८ ॥

यदेदेनमदेशुर्यक्षियांसो दिवि देवाः सूर्यमादितेयम् । यदा चेरिष्णूं मिथुनावभूतामादित्यापेत्रयन्भुवनानि विश्वां ॥

यदेनमद्धुर्यिक्षयाः सर्वे दिवि देवाः सूर्यम् [ आदितेर्थेम् ] अदितेः पुत्रम् । यदा चरिष्णू मिथुनौ प्रादुरभूतां सर्वदा सहचारिणौ। उषाश्चादित्यश्च । मिथुनौ कस्मात् । मिनोतिः श्रयतिकर्मा । थु इति नामकरणः । थकारो वा । नयतिः परः । वनिर्वा । समुष्यमिथुनावप्येतस्मादेव । मेथन्तावृन्योन्यं वनुत इति वौ ।

अथैनमेतयाद्गीकृत्य स्तौति ॥ २९ ॥

यत्रा वदेते अर्वरः परिश्व यज्ञन्योः कत्रो नौ वि वेद । आ शेकुरित्सिधमादं सर्वायो नक्षन्त यज्ञं क इदं वि वीर्वर्त् ॥

- 9. मृत्धी M 4.
- 2. Quoted by SRV, I. 59. 2. p. i. 291.
- ३. ॰संचरते C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- 2. Quoted by SRV, X, 88, 6, p. IV, 279.
- 4. RV. X. 88. 10.
- इ. यं हि C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, R 2, R 3, R 5, S.
- ७. देवासो C 1, C 2, C 6, M 1, M 4, S. Cf. SRV. X. 88. 10. p. IV. 280.
- ८. ०अजनयत् Mi.

- S. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- 30. The quotation is untraced.
- 39. Cf. SRV. loc. cit.
- 12. चरिष्णु M 3.
- 13. RV. X. 88. 11.
- 98. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- 94. Quoted by SRV. X. 88. II. p. IV. 281.
- 95. RV. X. 88. 17.

यत्र विवदेते दैव्यौ होतारौ । अयं चान्निरसौ च मध्यमः । कतरो नौ यहे भूयो वेद । इत्यादाकुवन्ति । तत्सहमदैनं समानाख्याना ऋत्विजस्तेषां यहं समैशु-वानानां को न इदं विवध्यतीति ।

तस्योत्तरा भूयसे निर्वचनाय ॥ ३०॥

# या<u>व</u>न्मात्रमुपसो न प्रतीकं सुप्ण्यों है वसते मातरिश्वः । तार्वहथात्युपं यज्ञमायन्त्रां हाणो होतुरवरी नि पीर्दर्न ।।

यावन्मात्रमुषसः प्रत्यक्तं भवति प्रतिदर्शनमिति वा । अस्त्युपमानस्य संप्र-त्यर्थे प्रयोगैः । इहेव निधेहीति यथा । सुपण्येः सुपतनाः । एता रात्रयो वसते मातरिश्वक्ष्योतिर्वर्णस्य । तावदुपद्याति यज्ञमागच्छन् ब्राह्मणो होतास्याग्नेर्होतुरवरो निषीदन् ।

होतृजपस्त्वर्निभिर्वेश्वानरीयो भवैति । देव सिवतरेतं त्वा वृणतेऽभि होत्राय सह पित्रा वैश्वानेर्रण । इति । इममेवाभि सवितारमाह । सर्वस्य प्रसवितारम् । मध्यमं वा । उत्तमं वा पितरम् ।

यस्तु सूक्तं भजते यस्मे हिवर्निरुप्यतेऽयमेच सोऽग्निर्वेश्वानरैः । निपातमेवैते उत्तरे ज्योतिषी एतेन नामधेयेन भजेते भैजेते ॥ ३१ ॥

#### हति सप्तमोऽध्यायः।

- 9. ॰सदवनं M 3.
- २. समारतु॰ C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- Quoted by SRV. X. 88. 17. p.
   IV. 282.
- 9. RV. X. 88. 19.
- **4.** Cf. SRV. I. 57. 3; 88. 6; VI. 4. 3; pp. i. 285, 394; ii. 697.
- इ. ० त्वमझि C 4, C 5, M 3, Mi, W 1.

- o. The whole passage: बावन्मात्रमुखसः .....भवति is quoted by SRV. X. 83, 19. p. IV. 283.
- E. This is the quotation of recitation AS'. 1. 3. 23; S'S'. 1. 6. 2.
- ९. यस्तु M 3.
- 90. Cf. BD. i. 67.
- १९. MSS. of both the recensions of repeat अजेते but not Roth.

अथाती दैवतमिन्द्रीदिवः परीक्षकतास्तधेनी तिस्र एव देवतार्थाकारचिन्तन मंपुरुषविधास्तिस्र पव देवता इत्युकं पूर्वात्वेतोऽथैतानीन्द्रभक्तीन्यथैतीन्यादित्य-भक्तीनि भैन्त्रा मननाज्ञगैती गततममर्थातोऽनुक्रमिष्यामोऽभिभीलेऽभिः पूर्वेभि-रभिप्रवन्तेन्द्रें मित्रं जैतिवेदाः कसात्रित्नं वै जातवेदसं वैश्वानैरः कसाद्रेश्वानैरस्य प्रनू महित्वं के हैंणं नियानं हविष्पीन्तमपामुर्पेस्थे मुर्थाभुवः स्तोमेन यदेवेन यत्रीं वदेते यावन्मीत्रमेकत्रिंशत्।]

॥ इत्युत्तरपद्गे प्रथमोऽध्यायः॥

॥ इति निक्के सप्तमोऽध्यायः॥

Small figure on this page represents the corresponding section of the seventh chapter of the Nirukta.



#### अथाष्ट्रमोऽध्यायः।

द्रविणोदाः कसात्। धनं द्रविणमुच्यते। यदेनमैभिद्रवन्ति। बलं वा द्रवि-णम्। यदेनेनाभिद्रवन्ति। तस्य दाता द्रविणोदाः।

तस्येपा भवैति ॥ १ ॥

्द्रविणोदा द्रविणसो प्रावंहस्तासो अध्वरे। युज्ञेर्ष देवमीँळते।।

द्रविणोदा यस्त्वम् । द्रविणस इति द्रविणसादिन इति वा । द्रविणसानिन इति वा । द्रविणसस्तस्मात्पिवर्तिविति वा । यशेषु देवमीळते । याचन्ति स्तुवन्ति वर्ध-यन्ति पूजयँन्तीति वा ।

तत्को द्रविणोदाः । इन्द्र इति कौष्टुकिः । स बलधनयोद्गितुतर्मः । तस्य च सर्वा बलकृतिः ।

ओजेसो जातमुत मेन्य एनम् । इति चाह।

अथाप्यांत्रं द्राविणोदसमाह । एव पुनरेतसाजायते ।

यो अदमेनोर्न्तर्प्नि जुंजाने । इत्यपि निगमो भवति ।

अधाष्यृतुयाजेषु द्राविणोदसाः प्रवादा भवनितै । तेषां पुनः पात्रस्येन्द्रपान-मिति भवति ।

अथाप्येनं सोमपानेन स्तौति । अथाप्याह ।
द्विषोदाः पिंबतु द्राविणोदुर्भः । इति ।

- 9. यदेनद्भि C 1, C 2, C 3, M 1, M 4, W 2, W 3; द is crossed and म added on the margin in C 5; द added on the margin is corrected to म in W 1.
- २. Cf. BD. ii. 25. Cf. S'B. VI. 3. 3. 13. द्रविणोदा इति द्रविणऐ होभ्यो ददाति।
- 3. Quoted by SRV, I. 15. 7. p. i. 94.
- 8. RV. I. 15. 7.

- ५. यस्तम् C 1, C 6.
- ६. पिबतीति C 6.
- ७. पूजयतीति C 7.
- c. Cf. BD. iii. 61.
- 9. RV. X. 73. 10.
- 90. RV. II. 12. 3; AV. 20. 34. 3.
- 39. Quoted by SRV. I. 15. 7. p. i. 95.
- 92. RV. II. 37. 4.

अयमेवाक्षिर्द्रविणोर्दा इति शाकपूणिः। आक्षेयेष्वेव हि स्केषु द्राविणोदसाः प्रवादा भवन्ति ।

देवा अर्घि धारयन्द्रविणोदाम् । इत्यपि निगमो भवति । यथो एतत्स बळधनयोर्दातृतम इति सर्वासु देवतास्वैश्वर्य विद्यते ।

यथो एतदोजसो जातमुत मन्य एनमिति चाहेति । अयमप्यग्निरोजसा बलेन मध्यमानौ जायते । तसादेनमाह सहसस्पुत्रं सहसः सुनुं सहसो यहुम् ।

यथो एतद्ग्निं द्राविणोदसमाहेति । ऋत्विजोऽत्र द्रविणोदस उच्यन्ते । हविषो दातारस्ते चैनं जनयर्न्तिं ।

ऋषीणां पुत्रो अधिराज एपं:। इत्यपि निगमो भवति।

यथो पतत्तेषां पुनः पात्रस्थेन्द्रपानिसति भवतीति भक्तिमात्रं तद्भवति । रथा वायव्यानीति सर्वेषां सोमपात्राणाम् ।

यथो पतत्सोमपानेनैनं स्तौतीत्यिसिन्नप्येतदुपपद्यते ।
सोमं पित्र मन्दसानो गेण्शिमः । इत्यपि निगमो भवति ।
यथो पतद् द्रविणोदाः पित्रतु द्राविणोदस इत्यस्यैव तद्भवति ॥ २ ॥
मेद्यन्तु ते वर्षयो येभिरीयसेऽरिपण्यन्वीळयस्या वनस्पते ।
आयुर्या धृष्णो अभिगूर्या त्वं नेष्ट्रात्सीमं द्रविणोदः पित्रं ऋतुंभिः ॥

मेचन्तु ते । वहयो वोळ्हाँरैः । यैर्यासि । अरिष्यन् । हढीभव । आयृय धृष्णो अभिगूर्य त्वं नेष्ट्रीयात् । धिष्णात् । धिष्णो धिष्ण्यो धिषणाभवः । धिषणा [ वाक्] चिषेद्धात्यर्थे । धीसादिनीति वा धीसानिनीति वा । वनस्पत इत्येनमाह । एष हि वनानां पाता वा पालयिता वा । वनं वनोतेः । पिव । अतुभिः कालैः ॥ ३ ॥

<sup>9.</sup> द्रविद्रोदा M 3.

<sup>2.</sup> Cf. BD. iii. 65.

<sup>3.</sup> RV. I. 96. 1-7.

<sup>8.</sup> Cf. BD. iii. 62.

<sup>4.</sup> Cf. BD. iii. 64.

<sup>4.</sup> Quoted by SRV. II. 37, 4. p. ii. 113.

o. AV. 4. 39. 9; VS. 5. 4.

c. Cf. BD. iii. 63-64.

<sup>9.</sup> RV. V. 60. 8.

<sup>90.</sup> RV. II. 37. 3.

११. बोढार: C 1, C 3, M 4, S.

१२. धिष्णयो धिषण्यो Roth.

<sup>93.</sup> Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kr., M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.

<sup>38.</sup> Cf. BD. iii. 26.

१५. विपर्त्ते भि: C 2, M 1, M 3, M 4, W 2.

अथात आत्रियः । आत्रियः कस्मात् । आप्नोतेः । त्रीणातेर्या । आप्नीभिरात्रीणाति । इति च ब्राह्मणम् । तासासिध्मः प्रथमागामी भवति । इध्मः सिम्धनात् । तस्यैषा भवति ॥ ४॥

समिद्धो अद्य मर्नुषो दुरोणे देवो देवान्यंजिस जातवेदः । आ च वहं मित्रमहश्चिकित्वान्त्वं दूतः कृविरेसि प्रचेताः ॥

सिमद्धोऽच मनुष्यस्य मनुष्यस्य गृहे देवो देवान्यजसि जातत्रेदः। आ च वह मित्रमहः। चिकित्वांश्चेतनवान् । त्वं दूतः कविरसि । [ प्रचेताः ] प्रवृद्धचेताः । यक्षेष्म इति कार्त्थंक्यः । अग्निरिति शाकपूणिः ।

तनूनपात् [आज्यमिति कात्थक्यः ।] नपादित्यननन्तरायाः प्रजाया नाम-धैयम् । निर्णततमा भवति । गौरत्र तनूरुर्व्यते । तता अस्यां भोगाः । तस्याः पयो जायते । पयस आज्यं जायते । अग्निरिति शाकपूणिः । आपोऽत्र तन्व उच्यन्ते । तता अन्तिरिक्षे । ताभ्य ओषधिवनस्पतयो जायन्ते । ओपधिवनस्पतिभ्य एष जायते । तस्यैषा भवति ॥ ५ ॥

> तन्त्रनपात्पथ ऋतस्य यानान्मध्यां समुझन्त्स्वंदया सुजिह । मन्मानि धीमिरुत युज्ञमृन्धन्देवत्रा चं क्रणुह्यध्युरं नः ''।।

तनूनपारपथ ऋतस्य यानान्यश्चस्य यानान् । मधुना समञ्जनस्वद्य कल्या-णजिह्व । मननानि च नो धीभिर्यश्चं च समर्थय । देवान्नो यञ्चं गमय ।

नराशंसो यद्म इति कात्थक्यैः । नरा असिन्नासीनाः शंसन्ति । अग्निरिति शाकपूणिः । नरैः प्रशस्यो भवैति । तस्यैषा भवति ॥ ६ ॥

नरा्शंसीस्य महिमानीमेषा्मुपं स्तोषाम यज्ततस्य युत्तैः । ये सुक्रतेवः श्चियो धियंधाः स्वदंन्ति देवा उभयानि हुव्यौ ॥

- 9. Cf. Taitt. B. II. 2, 8, 6: आप्रीभिरामुवन् ।
- ₹. KB. X. 3; AB. ii. 4. 1.
- . Cf. BD. ii. 158.
- **2.** RV. X. 110. 1; AV. 5. 12. 1; **V**S. 29. 25.
- 4. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- 4. कार्थक्य: 0 7, M 3.

- o. Cf. BD. ii. 27.
- ८. तनुरूच्यते C 7.
- ०म्घन्देवत्रा C 5, M 3, Mi, W 1, W 2.
- 90. RV. X. 110. 2; AV. 5. 12. 2; VS. 29. 26.
- ११. कार्श्यक्यः C 7, M 3. Cf. AB. II. 24: एप वै यज्ञो नराशंसपङ्किः।
- 12. Cf. BD. ii. 28; iii. 2-3.
- 93. RV. VIII. 2. 2; VS. 29. 27.

नराशंसस्य महिमानमेषामुपस्तुमो यित्रयस्य यहैः। ये सुकर्माणः शुचयो धियं धारियतारः स्वद्यन्तु देवा उभयानि हवीषि । सोमं चेतराणि चेति वा । ताम्प्राणि चावापिकानि चेति वा ।

ईळ ईटेः स्तुतिकर्मणः । इन्धितेर्घा । तस्येषा भवति ॥ ७ ॥ आजुद्धान ईळचो वन्द्यश्वा याद्यये वसुभिः सुजोषाः । त्वं देवानामसि यह होता स एनान्यक्षीपितो यजीयान् ॥

आह्यमान ईळितन्यो वन्दितन्यश्च । आयाहाग्ने वसुभिः सहजोपणः । त्वं देवानामित यह होता । यह इति महतो नामधेयम् । यातश्च हृतश्च भवति । स पनान्यक्षीषितो यजीयान् । इषितः प्रेषित इति वाधीष्ट इति वा । यजीयान्यष्टृतरः ।

वर्हिः परिवर्हणात्। तस्यैषा भवति ॥ ८॥

प्राचीनं वृद्धिः पृदिशां पृथिव्या वस्तीरसा वृज्यते अग्रे अहाम् । व्यु प्रथते वित्तरं वरीयो देवेभ्यो अदितये स्थोनम् ॥

प्राचीनं वर्हिः प्रदिशा पृथिव्या वसनाय । अस्याः प्रवृज्यते प्रेगे हहाँ बहिः पूर्वाहे । तिह्रप्रथते [ वितरं ] विकीर्णतरिमिति वा विस्तीर्णतरिमिति वा । वरीयो वरतरम् । उरुतरं वा । देवेभ्यश्चादितये च स्योनम् । स्योनिमिति सुखनाम स्यतेः । अवस्यन्त्येतत् । सेवितव्यं भवतीति वा ।

द्वारो जवतेर्वा । द्ववतेर्वा । वारंयतेर्वा । तासामेषा भवति ॥ ९ ॥ व्यर्चस्वतीरुर्विया वि श्रयन्तां पतिभ्यो न जनयः ग्रुम्मेमानाः । देवीर्द्वारो बुँहतीर्विश्वमिन्वै देवेभ्यो भवत सुप्रायुणीः ।।

व्यञ्चनवत्य उरुत्वेन विश्रयन्ताम् । पतिभ्य इव जायाः । ऊरू मैथुने धर्मे गुरोभिषमाणाः । वरतैममङ्गमूरू । देव्यो द्वारः । वृहत्यो महत्यः । विश्वमिन्वा विश्वमामिरेति यहे । गुहद्वार इति कार्त्थैक्यः । अग्निरिति शार्कपूणिः ।

- 9. Quoted by SRV. VII. 2. 1. p. iii. 8.
- R. Cf. BD. iii. 4.
- RV. X. 110. 3; AV. 5. 12. 3; VS. 29, 28.
- V. जातक C7, M3, W2; a ज is added just above य in Mi.
- 4. Cf. BD. iii. 5.
- **8.** RV. X. 110. 4; AV. 5. 12. 4; VS. 29. 29.
- . प्रवृज्यते अग्प्रे अहू सां W 3.
- c. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7,
   Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1,
   W 2, W 3.

- Quoted by SRV. VII. 17. 2. p. iii. 35.
- १०. बृहस्पती M 3.
- ११. ॰ श्रिक्व सिख्वा W 3.
- 97. RV. X. 110. 5; AV. 5. 12. 5; VS. 29. 30.
- 9३. वरतरम० C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- १४. कारधेक्यः C 7, M 3.
- 94. Cf. BD. iii. 6.

उपासानका । उपाश्च नका चै । उपा व्याख्याता । नकेति रात्रिनाम । अनिक भूतान्यवद्यायेन । अपि वा नकाव्यकवैर्णा । तयोरेपा भवति ॥ १० ॥

आ सुष्वर्यन्ती यज्ते उपिके उपासानक्ता सदतां नि योनी । दिच्ये योपिणे बृहुती सुरुक्मे अधि श्रियं शुक्रपिशं दर्धाने ॥

सेप्मीयमाणे इति वा। सुष्वापयन्त्याविति वा। सीद्तामिति वा। न्यासी-द्तामिति वा। यिक्षये उपकान्ते दिव्ये योपणे। वृहस्यो महत्यो। सुरुक्मे सुरोचने। अधिद्धाने शुक्रपेशसं श्रियम्। शुक्रं शोचतेष्वेलतिकर्मणः। पेश इति रूपनामे। पिंशतेः। विपिशितं भवति।

दैव्या होतारा दैव्यो होतारो। अयं चान्निरसौ च मध्यर्मः। तयोरेपा भवति ॥११॥

दैच्या होतारा प्रथमा सुवाचा मिर्माना युत्रं सर्नुपो यर्जध्ये । श्रचोदर्यन्ता विद्षेषु कारू प्राचीनं ज्योतिः प्रदिशां दिशन्तां ॥

दैव्यो होतारी प्रथमी सुवाची निर्मिमानी यहं मनुष्यस्य [ मनुष्यस्य ] यज-नाय। प्रचोदयमानी यहेषु कर्तारी पूर्वस्यां दिशि यष्टव्यमिति प्रदिशन्ती।

तिस्रो देवीस्तिस्रो देव्यः। तासामेषा भवति ॥ १२ ॥

आ नी युज्ञं भारती तूर्यमेतिवळी मनुष्वदिह चेतर्यन्ती । तिस्रो देवीर्वेहिरेदं खोनं सरस्वती स्वपंसः सदन्तुं ।।

एतु नो यज्ञं भारती क्षिप्रम् । भरत आदित्यस्तस्य भाः । इळा च मनुष्यविह चेतयमाना । तिस्रो देव्यो वर्हिरिदं सुखं सरस्वती च सुकर्माण आसीदन्तु ।

त्वष्टा तूर्णमश्रुत इति नैरुकाः। त्विपेर्या स्यात्। दीसिकैर्मणः। त्वक्षैतेर्वा स्यात्। करोतिकैर्मणः। तस्यैषा भवति॥ १३॥

- 9. Cf. S'B. VI. 7. 2. 3. अहोरात्रे वै नक्तोषासा।
- R. N. 2. 18.
- 3. Cf. BD. iii. 9.
- 8. RV. X. 110. 6; AV. 5. 12. 6; 27. 8; VS. 29. 31.
- 4. Quoted by SRV. I. 49. 2. p. i. 247.
- ξ. Cf. BD. iii. 11.
- **v.** RV. X. 110. 7; AV. 5. 12. 7; VS. 29. 32.
- c. Omitted by BK, C4, C5, C7, Kn,

- M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- R.V. X. 110. 8; AV. 5. 12. 8; VS. 29. 33.
- Quoted by SRV. I. 22. 10. p. i. 117.
- 19. वृद्धिकर्मण: Cf. SRV. I. 142. 11. p. i. 637.
- १२. तक्षते C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 93. Quoted by SRV. loc. cit.; cf. BD. iii. 16.

य इमे द्यावीषृथिवी जिनती कृपैरिपश्चिद्धवेनािन विश्वी। तमुद्य होतिरिपितो यजीयान्देवं लष्टारिमुह येक्षि विद्वान् ॥

य इमे द्यावाष्ट्रियो जनयिज्यो क्षेरकरोद् भूतानि च सर्वाणि । तमद्य होतरिषितो यजीयान् देवं त्वष्टारमिह यज विद्वान् ।

माध्यमिकस्त्वष्टेत्याहुः। मध्यमे च स्थाने समाम्नातः। अग्निरिति शाँकपूणिः। तस्यैपापरा भवति ॥ १४॥

आृविष्यो वर्धते चार्रुरासु जि्ह्यानांमूर्ध्वः स्वयंशा उपस्ये । उमे त्वष्टेर्विभ्यतुर्जीर्यमानात्प्रतीची सिंहं प्रति जोपयेते ॥

आविरावेदनात् । तस्यो वर्धते चारुरासु । चारु चरतेः । जिह्नं जिहीतेः । ऊर्ध्वमुक्तं भवति । खयशा आत्मयशा । उपस्थ उपस्थाने । उमे त्वष्टविभ्यतुर्जा-यमानात् । [प्रतीची सिंहं प्रति जोषयेते ।] चावापृथिव्याविति वा । अहोरात्रे इति वा । अरणी इति वा । प्रत्यके सिंहं सहनं प्रत्यसिवेते ॥ १५ ॥

वनस्पतिव्योख्यातैः। तस्यैपा भवति॥ १६॥

जुपार्च सजु त्मन्यां समुझन्देवानां पार्थ ऋतुथा हुवाँषि । वनुस्पतिः शिमुता देवो अभिः खर्दन्तु हुव्यं मधुना घृतेने ॥

उपावसुजात्मनात्मानं समञ्जन्देवानामन्नमृतावृतौ हवाँषि काले काले । षमस्पतिः शमिता देवो अग्निरित्येते त्रयः स्वदयन्तु हव्यं मधुना च घृतेन च ।

तत्को वनस्पतिः। यूप इति कार्त्थेक्यः। अग्निरिति शाकपूँणिः। तस्यैषापरा भवति ॥ १७ ॥

- 9. RV. X. 110. 9; AV. 5. 12. 9; VS. 29, 34.
- R. Cf. BD. iii. 15, 25.
- 3. RV. I. 95. 5.
- V. जध्वे उच्छितो भवति C 1, C 2, C 6, M 1, M 4, S & Roth; of. SRV. I. 95. 5. p. i. 429.
- ५. जिहां ... भवति is omitted by Durga.
- 8. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7,
   Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1,
   W 2, W 3.
- इति वापि चैते प्रत्यक्ते SRV. I. 95. 5. p. i. 429.

- c. SRV. loc. cit.
- e. N. 8. 3
- 90. RV. X. 110. 10; AV. 5. 12. 10; VS. 29. 35.

सम्या C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.

- 11. कारर्थक्य: C 7, M 3.
- १२. Cf. BD. iii. 28. According to BD. IV. 100. the stanza अञ्चल्य स्वाम् RV. III. 8. 1. is addressed to युप, the sacrificial post.

अञ्जन्ति त्वामध्यरे देवयन्तो वर्नस्पते मधुना दैव्येन । यद्ध्वीत्तिष्ठा द्रविणेह धंत्ताबद्धा क्षयो मातुरस्या उपस्थे'।।

अञ्जन्ति त्वामध्यरे देवान्कामयमाना वनस्पते मधुना दैव्येन च घृतेन च। यदूर्ध्व स्थास्यसि । द्रविणानि च नो दौस्यसि । यद्वा ते कृतः क्षयो मातुरस्या उपस्थ उपस्थाने ।

अग्निरिति शाकपूणिः। तस्यैषापरा भवति॥ १८॥

देवेभ्यों बनस्पते हुवीँपि हिरंण्यपर्ण प्रदिवंस्ते अर्थम् । युद्धशिणिदंशुनयां नियुयं ऋतस्यं वक्षि पृथिभी रॅनिष्टेः॥

देवेश्यो वनस्पते हवाँषि हिरण्यपर्ण ऋतपर्ण । अपि वोपमार्थे स्यात् । हिरण्यवर्णपर्णेति । प्रदिवस्ते अर्थे पुराणस्ते सोऽर्थो यं ते प्रज्ञूमः । यज्ञस्य वह पथिभी रिजिष्टैर्ऋजुतमैः । रजस्वलतमैः । तपिष्ठतमैरिति वा । तस्येपापरा अवति ॥ १९ ॥

वनस्पते रश्ननयां नियूयं पिष्टतंमया व्युनानि विद्वान् । वंह देवन्ना दिधियो हुवीँपि प्र चं दातारंम् सतेषु नोर्चः ॥

वनस्पते रक्षानया निय्य सुरूपतमया । वयुनानि विद्वान प्रज्ञानानि प्रजानन । वह देवान् [ यज्ञे ] दातुईवाषि । प्रबृहि च दातारमसृतेषु देवेषु ।

स्वाहाकृतयः । स्वाहेत्येतत्सु आहेति वा । स्वा वागाहेर्ति वा । स्वं प्राहेति वा । स्वाहुतं हिवर्जुहोतीति वा । तासामेषा भवति ॥ २० ॥

सुद्यो जातो व्यमिमीत यज्ञमुप्तिर्देवानीमभवत्पुरोगाः। अस्य होतुः प्रदिक्ष्यृतस्यं वाचि स्वाहीकृतं हुविरदन्तु देवाः॥

- 9. RV. III. 8. 1.
- २. भारासि C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 3. Quoted by SRV, III. 8. 1. p. ii. 155.
- v. KS. XVIII. 21; MS. 4. 13. 7: 208, 10.
- 4. agi M 3.
- इ. KS. XVIII. 21; MS. 4.13. 7: 209.1; of. RV. X. 70.10. (... नियुपा)
- Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, R 7 R 8, W 1, W 2,

- W 3; it is added on the margin by a different probably later scribe in C 7.
- c. According to Durga स्वा बागाइ is a quotation from some Brahmana. He remarks: अथवेदमन्यद् ब्राह्मणानुगतं निर्वचनम्।, adding the quotation: विज्ञायते हि । तं स्वा वा-गभ्यवदत्। जुडुधीति। तत् स्वाइ।कारस्य जन्म। Cf. KS. VI. 1. MS. I. 8, 1.
- 9. Cf. BD. iii 29.
- 90. RV. X. 110. 11; AV. 5. 12. 11; VS. 29. 36.

सद्यो जायमानो निरिममीत यज्ञम् । अग्निर्देवानामभवत्युरोगामी । अस्य होतुः प्रदिद्यृतस्य वाच्यास्य स्वाहाकृतं हिवरदन्तु देवाः [ इति यजन्ति ] ।

इतीमा आप्रीदेवता अनुकान्ताः।

अथ किंदेवताः प्रयाजानुयाजाः। आग्नेया इत्येके ॥ २१ ॥ प्रयाजान्मे अनुयाजाँश्च केर्वलानुर्जेखन्तं हुविपी दत्त भागम् ।
यूतं चापां पुर्रुपं चौपंधीनामुग्नेश्चं दीर्घमायुरस्त देवाः ॥
तर्व प्रयाजा अनुयाजाश्च केर्वल ऊर्जिखन्तो हविषः सन्तु भागाः ।

तवांत्रे युज्ञोर्ड्र उयमेस्तु सर्वस्तुभ्यं नमन्तां प्रदिश्रश्रतस्तः ॥

आमेया वै प्रयाजा आमेया अनुयाजाः । इति च ब्राह्मणर्म् ।

छन्दोदेवताँ इत्यपरम्।

छन्दांसि वै प्रयाजाइछन्दाँस्यनुयाजाः । इति च ब्राह्मणम् ।

ऋतुदेवता इत्यपरम्।

ऋतवो वे प्रयाजा ऋतैवोऽनुयाजीः । इति च ब्राह्मणम ।

[ पशुदेवता इत्यपगम्।

पश्चो वे प्रयाजाः पश्चोऽनुयाजीः । इति च ब्राह्मणम् । ] "

प्राणदेवता इत्यपरम्।

व्राणा वै प्रयाजाः प्राणी वा अनुयार्जीः । इति च ब्राह्मणम् ।

#### आत्मदेवता इत्यपरम्।

- 9. Omitted by BK, C4, C5, Kn, M3, Mi, R7, R8, W1, W2, W3; is added on the margin in C7.
- 2. Cf. SRV. I. 188. 1. p. i. 782.
- Q. RV. X. 51. 8.
- 8. RV. X. 51, 9.
- 4. The quotation is untraced.
- ६. आग्नेया अवाह्यणम् is omitted by Durga.
- Durga does not comment on the following passages remarking: अथ नानादेवता: प्रवादा इत्युक्तम् ... छन्दो देवता इत्येवमादि।
- ट, Cf. S'B. i. 3. 2. 9: छन्दांसि ह्यनुयाजाः।

- पश्चा C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 90. Cf. KB. III. 4. S'B. i. 3. 2. 8; MS. i. 4. 12: ऋतवो वै प्रयाजा: ।
- 99. Cf. KB. III. 4.
- 97. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- 93. अपाना अनुयाजा: C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- १४. Cf. AB. i. 11. 3; 17. 14; KB. VII. I; X. 3; S'B. XI. 2. 7. 27. Cf. KS. XXVI. 9: प्राणा ने प्रयाजा: I Schroeder's ed. vol ii. p. 133.

आत्मा वे प्रयाजा श्रीतमा वा अनुयाजीः । इति च ब्राह्मणम् ।

आग्नेया इति तु स्थितिः । भक्तिमात्रसितरत्ते । किमर्थे पुनरिद्मुच्यते । यसै देवतार्ये हविर्गृहीतं स्यात् तां मनसा ध्यायेद्वपट्करिष्यर्ते । इति ह विकायते ।

इतीमान्येकादशाप्रीसूक्तानि । तेषां वासिष्ठमात्रेयं वाध्यश्वं गार्स्समदिति नाराशंसवन्ति । मैधातिथं दैर्घतमसं प्रैषिकमित्युभयवन्ति । अतोऽन्यानि तनून-पात्वन्ति ॥ २२ ॥

#### इलप्टमोऽध्यायः।

[ द्रविणोदीः कसाद् द्रविणोदी द्रविणसो मेद्यन्तुैतेऽधार्त आव्रियः समिद्धी अद्यतर्नूनपान्नरादांसस्याजुह्वानः प्रौचीनं वर्हिव्येचेस्वतीरासुष्वयेन्ती दैव्या होतारा नो यैशं य इमें आविष्टियो वनस्पैतिरुपीवसृजाञ्जन्तिं त्वा देवेभ्यो वनस्पैते रद्यानया नियूय सद्योजीतः प्रयाजीन्मे द्वाविद्यतिः॥ ]

# ॥ इत्युत्तरषट्के द्वितीयोऽध्यायः ॥

॥ इति निरुक्त अष्टमोऽध्यायः समाप्तः॥

<sup>9.</sup> प्रजा अनुयाजा: C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.

२. Cf. TS. VI. 1. 5. 4; cf. KS. XXIII.

9. आत्मा वै प्रयाजाः प्रजानुयाजाः ।
Schroeder's ed. vol. ii. p. 85.

<sup>3.</sup> Cf. BD. iii. 29.

थ. Cf. AB. iii. 8. 1: यस्मै तां ध्यायेद्वषद्द-करिष्यन् ।

GB. II. 3.4: यस्मै...तां मनसा ध्यायन् वषदकुर्यात्।

<sup>4.</sup> Cf. BD. ii. 154—157.

Enall figure within brackets represents the corresponding section of the eighth chapter of the Nirukta.



## अथ नवमोऽध्यायः ।

अथ यानि पृथिक्यायतनानि सस्वानि स्तुति लभन्ते ताम्यतोऽनुक्रमिस्यामः। तेषामश्वः प्रथमागामी भवति । अश्वो व्याख्यातः। तस्यैपा भवति ॥ १ ॥

अश्रो बोळ्हा सुखं रथं हस्ताम्चंपमुत्रिणः । शेषो रोमण्यन्तो भेदा वारिनमुण्ड्स इच्छति इन्द्रयिन्दो परि सर्व ॥

अश्वो बोळहा। सुखं बोळहा [रथं बोळहा]ै। सुखमिति कल्याणनाम। कल्याणं पुण्यं सुहितं भवति। [सुहितं गम्यतीति वा। इसेता वा पाता वा पालयिता वा। शेपसृच्छतीति। वारि वारयति।]ै

मा नो व्याख्यातः। तस्यैषा भवति॥२॥

मा नी मित्रो वर्रणो अर्थेमायुरिन्द्रं ऋगुक्षा मुरुतः परि रूपन् । यद्याजिनो देवजातस्य सप्तेः प्रवृक्ष्यामी विद्ये वीर्धीणि ॥

यद्वाजिनो देवैजीतस्य सप्तः सरणस्य प्रबक्षामो नहे विद्थे वीर्याणि। मा नस्त्वं मित्रश्च वहणश्चार्यमा चायुश्च वायुर्वन इन्द्रश्चोरुक्षवण ऋभूणां राजेति वा मरुतश्च परिच्यन्।

शकुनिः शक्रोत्युश्रेतुमात्मानम् । शक्रोति निवतुमिति वा । शक्रोति तिकतुमिति वा । सर्वतः शक्रुरोऽस्त्विति वा । शक्रोतेर्गा । तस्यैषा भवति ॥ ३॥

- 1. See N. 2. 27; cf. 1. 12.
- ₹. RV. I. 162. 2.
- 8. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- थ. The passage: अथ यानि पृथिदयाय-तनानि...कस्याणनाम seems to have been written by a different scribe in C<sup>2</sup>. f. 10<sup>r</sup>. The letters are larger, lines crooked, and stand in marked contrast to the rest of the page,
- Durga and given in a foot-note by Roth. But it is found in the MSS. of both recensions and is also enumerated in the summary at the end of the chapter in the MSS. of longer recensions.
- §. RV. I. 162. 1; VS. 25. 24.
- ७. देवजातस्य C 1.
- ट. विद्धे is omitted by M 3; partially obliterated with yellow pigment in W 1; added on the margin in W 2, C 7.

कर्निकदञ्जनुषं प्र ब्रुवाण इयं<u>ति</u> वार्चम<u>रितेव</u> नार्यम् । सु<u>म</u>ङ्गर्लश्च शकुने भवांसि मा त्वा कार्चिद<u>भि</u>भा विश्वयां विदेत् ॥

न्यक्रन्दीज्ञन्म प्रत्नुवाणः । यथास्य शब्दस्तथा नामेरयति वाचम् । ईरियतेव नावम् । सुमङ्गलश्च शकुने भव । कल्याणमङ्गलः । मङ्गलं गिरतेर्पृणात्यथं । गिरत्यन-र्थानिति वा । अङ्गलमङ्गवत् । मज्जयति पापकमिति नैरुक्ताः । मां गच्छत्विति वा । मा च त्वा काचिद्भिभृतिः सर्वतो विद्त् ।

गुत्समद्मर्थमभ्युत्थितं कपिञ्जलोऽभिववादो । तद्भिवादिन्येर्पग्भवति ॥ ४॥

भदं वेद दक्षिणतो भद्रमुंतरतो वेद । भदं पुरस्तानो वद भदं पुश्चारकेष्टि अलैः ॥

इति सा निगद्व्याख्याता।

गृत्समदो गृत्समँदनः । गृत्स इति मेथाविनामे । गृणातेः स्तुतिकर्मणैः ।

मण्डूका मज्जूका मज्जनात् । मदतेर्वा मोदतिकर्मणः । मन्दतेर्वा तृतिकर्मणः । मण्डयतेरिति वैयाकरणीः । मण्ड एषामोक इति वा । मण्डो मदेर्वा मुदेर्वा ।

तेषामेषा भवति ॥ ५॥

संवत्सरं श्रीयाना ब्रीखणा ब्रेतचारिणः। वाचे पुर्जन्येजिन्वतां प्र मण्ड्रका अवादिर्षुः॥

संवत्सरं शिर्देयोना ब्राह्मणा वतचारिणोऽब्रुवेषणाः। अपि वोपमार्थे स्यात्। ब्राह्मणा इव वतचारिण इति । वाचं पर्जन्यप्रीतां प्रावादिषुर्मण्डूकाः।

- 9. RV. II. 42. 1; cf. BD. IV. 94.
- २. प्रक्रवाण: M 3.
- 3. Quoted by SRV. II. 42. 1. p. ii. 125.
- 8. पावकम् M 3.
- 4. Cf. BD. IV. 93.
- ६. वर्गभवति Roth.
- 9. RVKH. 2. 43. 1.
- **८. गृ**त्लोमदन: C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- Quoted by SRV, VII. 4. 2. p. iii, 13.
- SRV. II, 20, 8. p. ii. 57; of. BD. IV. 78.
- ११. Cf. Uṇādi sūtra IV. 42. शिलः मण्डिभ्यामुकण् 1

- १२. मण्डो मदेवी मुदेवी is omitted by Durga.
- 93. Cf. SRV. VII. 103. 1. p. iii. 211.
- 99. RV. VII. 103. 1; AV. 4. 15. 13; of, BD. VI. 27.
- १५. शयाना: C 4, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- १६. ब्रुवाणा: C 5, W 1; ब्रुवाणादिष C 4, C 7, Mi, W 3, द is partially obliterated with red ink and an अ added on the margin in W 2; ब्रुवणादिष M 3. Cf. Kumārila Bhatṭa, Tantra Vārtika, Benares ed. p. 200 or I. 3. 18: ... निरुक्ते... बाह्यणो...ब्रुवणादिति प्रयुक्तम् ।

वसिष्ठो वर्षकामः पर्जन्यं तृष्टाव । तं मण्डूका अन्वमोदन्त । स मण्डूकाननुमो-दमानान्हष्टा तुंष्टाच । तद्दिभवादिन्येपर्भवति ॥ ६॥

उप प्रे बंद मण्डेंकि वर्ष मा बंद तादुरि। मध्ये इदस्य प्रवस्य विगृह्यं चतुरं: पर्दे: ।।

इति सा निगदच्याख्याता।

अक्षा अक्षवत एनानिति वा। अभ्यक्षवत एभिरिति वा। तेषामेषा भवति॥॥॥ प्रावेषा मा बृहतो मादयन्ति प्रवातेजा इरिणे वर्धेतानाः। सोमस्येव माजवतस्य भक्षो विभीदंको जागृंविर्मह्यमच्छान् ॥

प्रवेषिणो मा महतो विभीदकस्य फलानि मादयन्ति । प्रवातेजाः प्रवर्तेजाः । इरिणे वर्तमानाः। इरिणं निर्ऋणम् । ऋणातेः । अपार्णं भवति । अपरता अस्मादो-षध्य इति वा। सोमस्येव मौजवतस्य भक्षः। विमोजवतो भुजवति जातः। मुजवी-न्पर्वतो मुञ्जवान्। मुञ्जो विमुच्यत इपीकया । इपीकेपतेर्गतिकर्मणः। इयमपीतरे-पीकैतस्मादेव । विभीदको विभेदनात् । जागृविर्जागरणीत् । मह्यमचच्छद्तै । प्रशंस-त्येनान्प्रथमया । निन्दत्युत्तराभिः । ऋषेरक्षपरिद्यनस्येतदार्षं वेदर्यन्ते ।

ब्रावाणो हन्तेर्वा । गुणातेर्वा । गृह्वातेर्वा । तेषामेषा भवति ॥ ८ ॥ वैते वेदन्तु प्र वयं वेदाम् प्रावभयो वाचं वदता वर्दन्यः । यदंद्रयः पर्वताः साकमाशवः श्लोकं घोषं भरथेन्द्रीय सोमिनैः ॥

- 9. Quoted by SRV. VII. 103. 1. p. iii. 211.
- R. MC 4, C 5, C 7, M 1, M 4.
- ३. भण्डका C 7.
- 8. AV. 4. 15. 14.
- 4. RV. X, 34, 1; cf. BD. VII. 36.
- ६. प्रविज्ञा: C 1, C 2, C 6, M 1, M 4, S; & Roth; a is partially obliterated with red ink and on added on the margin in W 2; Durga gives both i. e. प्रवणेजाः well as प्रवतेजाः ।. Sāyana reads प्रवणेजाः ।
- ७. निरिणम C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 2, W 3; W 1 agrees with the reading of the longer recension.
- रिणाते: C 4, C 5, C 7, M 3, Mi,

- W 2, W 3; W 1 agrees with the reading of the longer recension.
- 3. Omitted by BK, C4, C5, C7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- १०. मजवान् M 3; Sāyaņa also reads मजवान. See SRV. X. 34. 1. p. IV. 101.
- 99. Quoted by SRV. III. 24. 3. p. ii. 198.
- 32. Cf. SRV. X. 34. 1. p. IV. 101.
- १३. The passage: प्रशंसत्येनान्...... ...वेदयन्ते is omitted by Durga.
- १४. गुणातेवा is omitted by S'ivadatta although given by Durga.
- 94. RV, X, 94, 1.

प्रवद्त्तवेते । प्रवदाम वयम् । ग्रावभ्यो वाचं वद्त वद्द्भ्यः । यदद्रयः पर्वता अदर्रणीयाः सह सोममाशवः क्षिप्रकारिणः । क्ष्रोकः श्रृणोतेः । घोषो घुण्यतेः । सोमिनो यूयं स्थेति वा । सोमिनो गृहेष्विति वा ।

येन नराः प्रशस्यन्ते सं नाराशंसो मन्त्रः। तस्यैया भवति ॥ ९ ॥

अमन्दाक्स्तोमान्त्र भेरे मनीपा सिन्धावधि क्षियतो भाव्यस्य । यो में सहस्रममिमीत सवानुतूर्तो राजा श्रवं इच्छमानैः ॥

अमन्दान्त्स्तोमानवालिशाननत्पान्या। वालो वलवर्तां भर्तव्यो भवति । अम्बास्मा अलं भवतीति वा। अम्बास्मे वलं भवतीति वा। वलो वा प्रतिषेधव्यवहितः। प्रभरे मनीषया मनस ईषया स्तुत्या प्रज्ञया वा। सिन्धावधि निवसतौ भावयव्यस्य राज्ञः। यो मे सहस्रं निर्धामीत सवानतृतौं राजातूर्ण इति वा। अन्वरमाण इति वा। प्रश्चासामिच्छमानः॥१०॥

यञ्चसंयोगाद्राजा स्तुर्ति रुमेत । राजसंयोगाद् युद्धोपकरणानि । तेषां रथः प्रथमागामी भवति । रथो रहतेर्गतिकर्मणः । स्थिरतेर्घा स्याद्विपरीतस्य । रममाणोऽ-सिंस्तिष्ठतीति वा । रपतेर्वा [ रसतेर्वा ] । तस्यैपा भवति ॥ ११ ॥

वर्नस्पते वीड्वंङ्गे हि भूया असत्सेखा प्रतरंणः सुवीरः । गोभिः सन्नेद्धो असि वीळयंखास्थाता ते जयतु जेत्वानिः ॥

वनस्पते दळ्हीक्को हि भव। अस्मत्सखा प्रतरणः सुवीरः कल्याणवीरः। गोिमः सम्नद्धो असि। वीळयखेति संस्तम्भस्व। आस्थाता ते जयतु जेतन्यानि।

- 9. आदरणीयाः C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3; Durga, & S'ivadatta.
- २. इलोक:.....घुटयते: is omitted by Durga.
- 3. RV. I. 126. 1; ef. BD. III, 155.
- 8. ৰন্তমৰ্না C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- প. The passage ৰাজী.....মনিষ্থ্যব হিন: is omitted by Durga. Etymological explanation of a word which occurs neither in the text of the RV. nor in that of Yāska is irrelavent and suspicious.

- ६. सन्सः is omitted by Durga.
- 9. रमग्राणो.....वा is omitted by Durga. Cf. PMbh. vol. I. p. 327. line 15. रमन्तेऽस्मित्रथ इति।
- ८. रपतेर्वा रसतेर्वा is omitted by Durga; रसतेर्वा is omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- ९. बीर्डुक्रो M 3.
- 90. RV. VI. 47. 26; AV. 6. 125. 1; VS. 29. 52.
- 19. रहांगी C 1, C 2, C 6, M 1, S · & Roth & S'ivadatta.

दुन्दुभिरिति शब्दानुकरणम् । दुमो भिन्न इति वा । दुन्दुभ्यतेर्वा स्याच्छब्द्-कर्मणः । तस्यैया भवति ॥ १२ ॥

उपं श्वासय पृथिवीमुत द्यां पुंरुत्रा ते मनुतां विष्ठितं जगत् । स दुन्दुभे सुजूरिन्द्रेण देवैर्दूराह्वीयो अपं सेध शत्रूने ।।

उपश्वासय पृथिवीं च दिवं च । बहुधा ते घोषं मन्यताम् । विष्ठितं स्थावरं जङ्गमं च यत् । स दुन्दुभे सहजोषण इन्द्रेण च देवैश्च । दूराह्रतरमपसेध रात्रून् ।

इषुधिरिषूणां निधानम् । तस्यैपा भवति ॥ १३ ॥

बुढीनां पिता बुहुरेस्य पुत्रिश्वश्वा क्रेणोति समेनाव्यात्ये । इपुषिः सङ्काः पृतेनाश्व सर्वीः पृष्ठे निनद्धो जयति प्रमूर्तेः ।।

वंह्वीनां पिता बहुरस्य पुत्र इतीषूनिभेष्रेत्य । प्रस्मयत इवापाबियमार्णः । शब्दा-मुकरणं वा । सङ्काः सचतेः । संपूर्वाद्वा किरतेः । पृष्ठे निनद्धो जयति प्रस्त इति व्याख्यातम् ।

इस्तझो हस्ते हन्यते । तस्यैपा भवति ॥ १४ ॥

अहिरिव भोगैः पंथीति बाहुं ज्यायां होति परिवार्धमानः । हुस्तुन्नो विश्वां वयुनानि विद्वान्युमान्युमाँसुं परि पातु विश्वातः ॥

अहिरिव भोगैः परिवेष्टयति बाहुँम्। ज्याया वधारपरित्रायमाणः। हस्तद्रः सर्वाणि प्रज्ञानानि प्रजानन् । पुमानपुरुमना भवति । पुंसतेर्वा ।

अभीशवो ब्योब्याताः । तेषामेषा भवति ॥ १५ ॥

रथे तिष्ठं त्रयति वाजिनेः पुरो यत्रं यत्र कामयते सुवार्थिः । अभीत्रीनां महिमाने पनायत् मनेः पृश्वादत्रं यच्छन्ति र्व्वमैयेः ।।

- स्वाद्भावकर्मणः C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3 and Sāyaņa; see SRV. VI. 47. 29. p. ii. 815.
- RV. VI. 47. 29; AV. 6. 126. 1.
- 3. Quoted SRV. VI. 75. 5. p. ii. 888.
- v. RV. VI. 75. 5; VS. 29. 42.
- 4. बहुनां C 1, C 2, C 6, M 1, M 4, S; Roth & S'ivadatta; द्वी is crossed and g added on the margin in C 7.
- प्रसावत इति वा वधीयमाणः C 4, C 5, C 7, M 3, W 1, W 2; प्रसावतद्वित

- वा वधीयमाणः  ${
  m Mi}$ ; प्रस्पयत इति वार्पवियमाणः  ${
  m W}$  3.
- ७. शब्दानुकरणा वा M 3.
- c. RV. VI. 75, 14; VS. 29. 51.
- ९. Cf. PMbh. vol. II. p. 340. l. 16. अथवा भोगशब्दः शरीरवाष्यपि दृश्यते । तथ्या । अहिरिव भोगैः पर्येति बाहुस् । अहिरिव शरीर रिति गम्यते ।
- Quoted SRV. VI. 75. 14. p. ii.
   891; of. also VII. 6. 1.
- 99. N. 3. 9.
- 93. RV. VI, 75. 6; VS. 29. 43.

रथे तिष्ठत्रयति वाजिनः पुरस्तात्सतो यत्र यत्र कामयते । सुपारिधः कल्याण-तारिधः । अभीशूनां महिमानं पूजयामि । मनः पश्चात्सन्तोऽनुयच्छन्ति रश्मर्यः ।

धनुर्धन्वतेर्गतिकर्मणः। वधकर्मणो वा। धन्वन्त्यसादिपवः। तस्यैपा भवति॥१६॥

धन्वना गा धन्वनाजि जयम धन्वना तीत्राः समदी जयेम । धनुः शत्रीरपकामं क्रणीति धन्वना सवीः प्रदिशी जयेमे ।।

इति सा निगद्व्याख्याता । समदः समदो वात्तेः । सम्मदो वा मर्दतेः । ज्या जयतेर्या । जिनातेर्या । प्रजावयतीपृनिति वा । तस्या एषा भवति ॥ १७ ॥

वृक्ष्यन्तीवेदा गंनीगन्ति कर्णे प्रियं सर्खायं परिपखजाना । योपेत्र शिक्के वितृताधि धन्वङ्गया इयं सर्मने पारयंन्ती ॥

वश्यन्तीवागच्छिति कर्णं प्रियमिव सखायमिषुं परिष्वजमाना । योपेव [र्शिक्के] क्षार्यं करोति । वितताधि धनुषि ज्येयं समने संग्रामे पारयन्ती [पारं नयन्ती] ।

इपुरिषंतर्गतिकर्मणः। [ वधकर्मणो वा ।] तस्यैषा भवति ॥ १८ ॥
सुपुर्णं वस्ते मृगो अस्या दन्तो गोभिः सन्नद्वा पति प्रम्ता ।
यत्रा नरः सं च वि च द्रवन्ति तत्रासभ्यमिषेवः शर्मे यंसर्ने ।।

सुपर्ण वस्त इति वाजानभिषेत्य। मृगमयोऽस्या दन्तः। मृगयतेर्वा। गोभिः सम्नद्धा पतित प्रस्तेति व्याख्यातेम्। यत्र नराः संद्रवन्ति च विद्रवन्ति च तत्रास-भ्यभिषवः शर्म यच्छन्तुं शरणं संग्रामेषु।

अश्वाजनीं करोत्याहुः । कशा प्रकाशयति भयमश्वाय । कृष्यतेर्वाण्भावात् । वाक्षुनः प्रकाशयत्यर्थान् । खरीया । क्रोशतर्वा । अश्वकशाया एषा भवति ॥ १९ ॥

- 9. नयसि L.
- र. पूजयति W 1; पूजयतः C 4; पूजयत C 5, C 7, M 3, Mi, W 2, W 3; and Sāyaṇa, cf. SRV. VI. 75. 6. p. ii. 889.
- ३. सतो C 4, C 5, M 3, Mi, W 2, W 3; and Sāyaṇa loc. cit. W 1, C 7 agree with the text of the longer recension.
- v. Quoted SRV. loc. cit.
- 4. RV. VI. 75. 2; VS. 29. 39.
- 4. Quoted SRV. VI. 75. 2. p. ii, 888.
- v. RV. VI. 75. 3; VS. 29. 40.
- c. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3,

- 9. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3; quoted by SRV. VI. 75. 3. p. ii. 888.
- १०. इपुरिषते: Roth.
- 19. Omitted by C 4, C 7, M 3, Mi, W 1, W 3; is underlined in C 5; वधकर्मणो वेति भाष्ये पाट: is added on the margin in W 2.
- 92. RV. VI. 75, 11; VS. 29, 48.
- 93. N. 2. 5.
- १४. Cf. SRV. VI. 75, 11. p. ii. 890 सुपर्ण...शर्म शरणं प्रयच्छन्तु ।
- 94. न्कशया M 3, but a स is added just above क on the margin in M 3.

आ जङ्घन्ति सान्वेषां ज्ञ्चनाँ उप जिन्नते । अश्वोजनि प्रचेतुसोऽश्वोन्त्समत्सुं चोद्ये ॥

आव्रन्तिं सानून्येषां सरणानि सक्थीनि । सिक्थ सचतेः । आसक्तोऽसिन् कायः । जधनानि चोपक्रैति । जधनं जङ्गैन्यतेः । अश्वाजनि [प्रचेतसैः] प्रवृद्धचेतसोऽ-श्वान्त्समत्सु समरणेषु संप्रामेपु चोद्य ।

उल्लूखलमुरुकरं या। ऊर्ध्वखं या। उँर्करं या। उरु मे कुर्र । इत्यव्रवीत्।

तदुलूखलमभवत्।

उरकरं वैतदुत्र खलमिखाचक्षते परोक्षेण । इति च ब्राह्मणैम् ।

तस्येषा भवति ॥ २०॥

यि दि तं गृहेर्गृह उर्त्त्र्यलक युज्यमें।
• इह युमर्त्तमं वद जर्यतामिव दुनदुंभिः।।

इति सा निगद्व्याख्याता ॥ २१ ॥

वृषमः प्रजां वर्षतीति वा । अतिवृहति रेत इति वा । तद्वर्षकर्मा वर्षणाहृपमः। तस्यैषा भवति ॥ २२ ॥

न्यंक्रन्दयनुष्यन्तं एनममेहयन्तृष्मं मध्यं आजेः । तेन सूर्भवे श्रुतवत्सहस्रं गर्वा सुद्रेलः प्रधने जिगाये ॥

न्यक्रन्द्यञ्चपयन्त इति व्याख्यातम् । अमेहयन्वृपमं मध्ये । [औंजेः] आजयन-स्याजवनस्येति या । तेन [तं] रें सूभर्व राजानम् । भवेतिरिक्तिकैमा । तद्वा सूभर्व

- 9. RV. VI. 75, 13.
- R. आवृति C 4, C 5, C 7, Mi, W 1, W 2, W 3; अवृति M 3.
- ३. चोपन्नते M 3; चोपन्नन्ति Sāyaņa.
- v. Cf. SRV, I. 28. 2. p. i. 147.
- 4. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7. Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3
- §. Quoted SRV. VI, 75, 13, p. ii. 891.
- उत्करं M 3, W 1, W 2, W 3; उर्करं C 4, C 5, Mi; उर्करं वोध्वर्षं Rot.
- ८, Cf. S'B. VII. 5. 1. 22: उरु में करदिति तदुरुकरम् । उरुकरं ह वै तदुरु

- खलमित्याचक्षते परोक्षम् । Cf. SRV. I, 28. 5. p. i. 148.
- q. The section comes to an end here in S'ivadatta's edition. It is however against the evidence of the MSS. of both recensions,
- 90. RV. I. 28. 5; cf. BD. iii. 101.
- 99. RV. X. 102. 5.
- 93. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- १३. भर्नतिरत्तिकर्मी is omitted by Durga, underlined by Roth; Sāyaṇa reads भर्नतिरत्तिकर्मी SRV. I, 56, 1; 143, 5:

सहस्रं गवां मुद्रलः प्रथने जिगाय । प्रधने इति सङ्गामनाम । प्रकीर्णान्यस्मिन् धनानि भवन्ति ।

द्रुघणो द्रुपमयो धनैः । तत्रेतिहासमाचक्षते । मुद्रलो भार्म्यश्व ऋषिर्वृषमं च द्रुघणं च युक्ता सङ्गामे व्यवद्वत्याजि जिगार्ये । तदभिवादिन्येषर्भवति ॥ २३॥

ड्मं तं पंत्रय रृष्भस्य युक्तं काष्ट्रीया मध्ये द्रुघणं शयीनम् । येनं जिगायं शतवेत्सहस्तं गर्वा सुद्रीलः पृत्नाज्येषु ।।

इमं तं पश्य वृषभस्य सहयुजं काष्टाया मध्ये द्वघणं शयानम्। येन जिगाय शतवत्सहस्रं गवां मुद्रस्तः पृतनाज्येषु । पृतनाज्यमिति सङ्कामनाम । पृतनानाम-जनाद्वा। जयनाद्वा। मुद्रस्त्रो मुद्रवान् । मुद्रगिस्तो [वा]। मदनं गिस्तिति वा। मदंगिस्तो वा। मुदंगिस्तो वा। भाम्येश्वो भृम्यश्वस्य पुत्रः। भृम्यश्वो भृमयोऽस्याश्वाः। अश्वभरणाद्वा।

पितुरित्यन्ननार्म । पातेर्वा । पिवतेर्वा । प्यायतेर्वा । तस्यैषा भवति ॥ २४ ॥

पितुं तु स्तीवं मुहो धुर्माणं तर्विषीम् । यसं त्रितो च्योजसा वृत्रं विषवेमुर्दयंत् ॥

तं पितुं स्तौमि महतो धारयितारं बलस्य। तिवधीति बलनाम। तवतेः विं ] वृद्धिकर्मणः। यस्य त्रित ओजसा बलेन। त्रितस्त्रिस्थानो इन्द्रो वृत्रं विपर्वाणं व्यर्दयति।

नद्यो व्याख्यातीः। तासामेषा भवति॥ २५॥

- 1. प्रधनमिति SRV. I. 52. 9. p. i. 265.
- 2. Quoted SRV. loc. cit.
- ्र. इज: Roth.
  - Cf. BD. viii. 12; SRV. X, 102. 1. p. IV. 338.
  - 4. RV. X. 102. 9; cf. BD. VIII. 11.
  - ६. पृतनाज्य इति C 4, C 5, C 7, M 3, W 2, W 3; पृतनाज्यव्रति Mi.
  - s. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn,

- M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- ट, Cf, S'B, I, 9, 2, 20, AB, I, 13. अन्न वै पितु: ।
- q. RV. I. 187. 1; VS. 34. 7.
- 10. Omitted by BK, C4, C5, C7, Kn, M3, Mi, R 28, W1, W2, W3.
- 99. N. 2. 24.
- 12. RV. X. 75. 5.

इमं मे गङ्गे यमुने सरस्वति शुनुद्दि परुष्णि स्तोममासेवध्यम् । असिक्षया च सह मरुद्धे वितस्तया चार्जीकीय आश्रणुहि सुपोमया चेति समस्तार्थः । अधे कपदनिरुक्तम् । गङ्गा गमनात् । यमुना प्रयुवती गच्छतीति वा । प्रवियुतं गच्छतीति वा । सरस्वती । सर् इत्युद्दकनाम । सर्तः । तद्वती । शुनुद्दी शुद्धाविणी । क्षिप्रद्वाविणी । आशु नुनेव द्वतीति वा । इरावतीं परुष्णीत्याहुः । पर्ववतीं [भार्यती ] कुटिल्वैगामिनी । असिक्षयशुक्कासिता । सितमिति वर्णनाम । तत्प्रतिपेधोऽसितम् । मरुद्ध्याः सर्वा नयो मरुत पना वर्धयन्ति । वितस्ताविद्ध्या विद्वद्वा महाकृता । आर्जीकीयां विपादित्याहुः । क्रजीकंप्रभवा वा । ऋजुगामिनी वा । विपाद विपाद विपाद । विपाद । विपाद । प्रविमानीदुरुक्षिरा । सुपोमा सिन्धुः । यदेनाम-भिप्रसुवन्ति । वसाद्विपाइचर्यते । पूर्वमानीदुरुक्षिरा । सुपोमा सिन्धुः । यदेनाम-भिप्रसुवन्ति नयः । सिन्धु स्यन्दनात् ।

आप अँग्रोतेः। तासामेपा भवति॥ २६॥

# आपो हि ष्टा मयो अवस्ता न ऊर्जे दंधातन । मुहे रणाय चेंक्षेसे ॥

आपो हि स्थ सुखभुवस्ता नोऽन्नाय धत्त । महने च नो रणाय रमणीयाय [चैं] दर्शनाय ।

ओषधय ओषद्धयन्तीति वा। ओषत्येना धयन्तीति वा। दोषं धयन्तीति वा। तासामेषा भवति ॥ २७ ॥

या ओषधीः पूर्वी जाता देवेभ्यस्तियुगं पुरा । मने नु बुभूणीमहं शतं धार्मानि सप्तृ 'श्री ।।

- 3. Cf. SRV. X. 75. 5. p. IV. 232.
- Nomitted by C 4, M 3, Mi, W 1, W 3; the reading of C 5, C 7, W 2 is that of the longer recension.
- ३. कुद्लि M 3.
- ४. मरुद्रध: C 4, M 3, Mi, W 1, W 3.
- ч. महाकुला M 3, W 3.
- ६- विपालिखाडु: С 4, М 1, М 3, Мі, W 1, W 3.
- ७. ऋजूकप्रभवा C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, R 2, R 3, R 5, S; &

- Roth. Cf. Durga: ऋजीको नाम पर्वतः। तस्मात् प्रभवति।
- ८. ॰विपालुच्यते M 1, M 3.
- 9. Cf. SRV. I. 125. 4. p. i. 569.
- 90. Cf. S'B. VI. 1. 1. 9.

आमोतेर्इस्वश्व।

यदामोत्तस्मादापः । also Upādi sütra II, 58.

- 99. RV. X. 9. 1; AV. 1. 5. 1; SV. 2. 1187; VS. 11. 50; 36. 14.
- 93. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3,
- 93. RV. X. 97. 1; VS. 12. 75.

या ओषधयः पूर्वा जाता देवेभ्यस्त्रीणि युगानि पुरा मन्ये न तद्वभूणामहं बस्नुवर्णानां हरणानां भरणानामिति वा। शतं धामानि सप्त च [ इति ]। धामानि जयाणि भवन्ति। स्थानानि। नामानि। जन्मानीति। जन्मान्यत्राभिष्रेतानि। सप्तशतं पुरुषस्य भर्मणां तेष्वेना दधतीति वा।

रात्रिर्व्याख्याता । तस्या एषा भवति ॥ २८ ॥

आ रात्रि पार्थिवं रर्जः पितुरंप्रायि धार्मभिः । द्विनः सदाँसि बहुती वि तिष्ठम् आ त्वेपं वर्तिते तीमः ॥

आपूपुरस्त्वं रात्रि पार्थिवं रजः। स्थानैर्मध्यमस्य । दिवः सदाँसि। गृहती महती वितिष्ठस आवर्तते त्वेषं तमो रजः।

अरण्यान्यरण्यस्य पत्नी । अरण्यमपार्णम् । श्रामादरमणं भवतीति वा । तस्या प्रवा भवति ॥ २९ ॥

अरेण्यान्यरंण्यान्यसौ या प्रेव नक्ष्यंसि । कृथा ग्रामुं न पृच्छिसि न ला भीरिव विनदःती इँ ॥

अरण्यानीत्येनामामन्त्रयते । यासावरण्यानि वनानि पराचीव नश्यसि कथं श्रामं न पृच्छसि । न त्वा भीविंन्द्तीवेति । इवः परिभयार्थे वा ।

अद्धा अद्धानात्। तस्या एषा भवति ॥ ३०॥

श्रद्धयापिः समिध्यते श्रद्धयो ह्यते हृविः । श्रद्धां भर्गस्यं मूर्धनि वचुसा वेदयांमंसि ॥

श्रद्धयाग्निः साधु समिध्यते । श्रद्धया हविः साधु ह्यते । श्रद्धां भगस्य भागधे-यस्य मुर्धनि प्रधानाङ्गे वचनेनावेदयामः ।

- भरणानां हरणानामिति वा C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3; of. SRV. X. 97. 1. p. IV. 319: या...भरणानां हरणानां...
- R. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- ३. स्थानानि C 4, M 3, Mi; is corrected to जन्मानि in C 7; जन्मानि is partially obliterated with black ink & स्थानानि added on the margin in W 2; स्थानानि is added on the

- margin although no attempt is made to obliterate जन्मानि in W 1.
- ४. Cf, SRV. X, 97. 1. p. IV. 319: ...प्रेतानि सप्तवतानि सप्तवतं...द्घति। Cf. also S'B. VII. 2, 4, 26.
- 4. N. 2. 18.
- §, AV. 19. 47. 1; VS. 34. 32.
- o, RV. X. 146. 1.
- c, Cf. SRV. X. 147. 1. p. IV. 462.
- ९. भरस्य M 3.
- 90, RV. X. 151, 1.

पृथिवी व्याख्याती । तस्या एपा भवति ॥ ३१ ॥ स्योना पृथिवि भवानृक्ष्रा निवेशनी । यच्छा नः शर्म सुप्रैथः ॥

सुखा नः पृथिवि भव । अनुक्षरा निवेशनी । ऋक्षरः कण्टक ऋच्छैतेः । कण्टकः कन्तपो वा । कन्ततेर्वा । कण्टतेर्वा स्याद्गतिकर्मणः । उद्गर्ततमो भवति । यच्छ नः शर्म । [यच्छन्तुं ] शरणं सर्वतः पृर्थुं ।

अप्वा व्याख्याता । तस्या एपा भवति ॥ ३२ ॥

अमीर्पं चित्तं प्रतिलोभयंन्ती गृहाणाङ्गान्यप्वे परेहि । अभि प्रेहि निर्देह हुत्सु शोकैर्न्थेनामित्रास्तर्मसा सचन्ताम् ॥

अमीषां चित्तानि [प्रज्ञानीनि] प्रतिलोभयमाना गृहानाङ्गान्यप्ये परेहि । अभि-प्रेहि । निर्देहैषां हृदयानि शोकैः । अन्धेनामित्रास्तमसा संसेव्यन्ताम् ।

अग्नाज्यन्नेः पत्नी । तस्या एपा भवति ॥ ३३ ॥

इहेन्द्राणीम्रपं इये वरुणानीं स्वस्तये । अग्नायीं सोमंपीतये ।।

इति सा निगदव्याख्याता ॥ ३४ ॥

अथातोऽधौ द्वन्द्वानि । [ उल्लूखलमुसैले । ] उल्लूखलं व्याख्यातम् । मुसलं मुद्दः सरम् । तयोरेषा भवति ॥ ३५ ॥

- 9. N. 1. 13, 14.
- २. RV. I. 22. 15; of. AV. 18. 2. 19: स्थोनास्मै भव पृथिव्यनुश्वरा निवेशेनी। यन्छ्यास्मै शर्म सप्रथाः॥

Cf. VS. 35, 21:

स्थोना पृथिति नो भवानुश्रुरा निवेशनी । यच्छी नः शर्भी सुप्रथीः ॥

- 3. Cf. SRV. I. 41. 4. p. i. 215.
- ४. उद्भततशे C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 4. Omitted by O 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, R 2, R 3, R 5, S.
- ξ. Cf. SRV. I. 22, 15. p. i. 118.

- o. N. 6. 12.
- c. Durga reads हत् सुशोकै:
- RV. X. 103. 12; SV. 2. 1211; VS. 17. 44; of. AV. 3. 2. 5; of. BD. viii, 13 B.
- 90. Omitted by BK, C 4, C 5, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- 99. RV. I. 22, 12.
- §3. Omitted by BK, C4, C5, C7, Kn, M3, Mi, R7, R8, W1, W2, W3.
- 93. N. 9. 20.

## आयुजी नोजसातमा ता ह्यु चा विजभूतः। हरी इवान्धाँसि वप्सता ॥

आयएव्ये अन्नानां संभक्ततमे ते हुन्चैविहियेते हरी इवान्नानि भुन्नाने। इविधाने हविषां निधाने। तयोरेषा भवति॥ ३६॥

आ वांमुपर्श्वमहुहा देवाः सीदन्तु युद्धियाः । इहाद्य सोर्मपीतये ।

आसीदन्तु वामुपस्थमुपस्थानम् [ अद्रोग्धव्ये इति वा ] यश्चिया देवा यश्चसं-पादिन इहाच सोमपानाय ।

द्यावापृथिव्यौ व्यार्ल्याते । तयोरेपा भवति ॥ ३७ ॥

द्यावो नः पृथिवी इमं सि्ध्रम्द्य दिविस्पृश्चेम् । युज्ञं देवेषु यच्छताम् ॥

द्यावापृथिव्यो न इमं साधनमद्य दिविस्पृशं यक्षं देवेषु नियर्च्छताम् । विपाद्द्युतुद्यौ व्याख्याते । तयोरेषा भवति ॥ ३८ ॥

त्र पर्वतानामुश्वती उपस्थादश्वे इव विषिते हासमाने । गावैव शुभ्रे मातरा रिहाणे विपादछतुदी पर्यसा जनते ॥

पर्वतानामुपस्थादुपस्थानात् । उदात्यौ कामयमाने । अश्वे इव विमुक्ते इति वा । विषण्णे इति वा । हासमाने । हासति स्पर्धायां । हर्षमाणे वा । गावाविव [ शुभ्रे ] शोभने मार्तरौ संरिहींणे । विपाट्छुतुँद्वी पयसा प्रजैवेते ।

- 9. RV. I. 28. 7.
- र. इवांधानि C 4, C 5, C 7, M 3, Mi; अज्ञानि is corrected to अंधानि in W 3.
- §. Quoted by SRV. I. 28, 7. p. i. 148.
- 2. RV. II. 41. 21.
- Y. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- E. N. 1. 13, 14; 3. 22.
- o. RV. II. 41. 20.
- ८. निगच्छताम् M 3; नियच्छताशिपाट् W 3,

- s. N. 2. 24; 9. 26.
- 90. RV. III. 33. 1.
- 99. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W 2, W 3.
- १२. संमातरो C 4, C 5, C 7, M3, Mi, W 2, W 3; मातरो is corrected to समातरो in W1.
- 13. रिहाणे C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 2, W 3; संरिहाणे is corrected to रिहाणे in W 1.
- 18. विपाद्धुतुद्वयौ C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, S; W 2; Roth.
- 14. Cf. SRV. III, 33, 1. p. ii, 242,

आर्ती अर्तन्यौ वा । अरण्यौ वा । अरिपण्यौ वा । तयोरेपा भवति ॥ ३९ ॥

ते आ्चरंन्ती समनेव योषां मातेत्रं पुत्रं विभृतामुषस्थे । अप शत्रूंन्विध्यतां संविदाने आतीं इमे विष्फुरन्तीं अमित्रान् ।।

ते आचरन्त्यौ समनसाविव योपे मातेव पुत्रं विभृतामुपस्य उपस्थाने । अप-विभ्यतां रात्रुन्त्संविदाने आत्न्यांविमे विद्यत्याविमत्रात्रै ।

शुनासीरौ । शुनो वायुः । शु एत्यन्तिरिक्षे । सीर आदित्यः सरणार्त् । तयोरेपा भवति ॥ ४० ॥

> शुनांसीराविमां वार्चं जुपेथां यदिवि चुक्रथुः पर्यः । तेनेमामुपं सिश्चतम् ॥

इति सा निगद्व्याख्याता।

देवी जोष्ट्री देव्यो जोषयित्र्यो । द्यावाष्ट्रिथ्यावितिया । अहोरात्रे इति वा । सस्यं च समा चेति कात्थर्क्यः । तयोरेष संप्रैपो भवति ॥ ४१ ॥

देवी जोधी वसुधीती ययोर्न्याघा देवाँसि यूयव्दान्या-वेश्रद्वसु वार्याणि यर्जमानाय वसुवने वसुधेर्यस्य वीतां यज्ञै ॥

देवी जोष्ट्री। देव्यो जोषयिज्यो। [वर्सुधीती] वसुधान्यो। ययोरैन्याघानि देषांस्यवयावयत्यावहत्यन्या वस्ति वननीयानि यजमानाय। वसुवननाय च। वसुधान्या च। वीतां पिवेतां कामयेतां वा। यजेति संप्रैषः।

देवी ऊर्जाहुती। देव्या ऊर्जाह्वान्यो। द्यावापृथिव्याविति वा। अहोरात्र इति वा। सस्यं च समा चेति कात्थक्यैः। तयोरेष संप्रैषो भवति॥ ४२॥

देवी कुर्जाहुंती इपमुर्जम्चा वेश्वस्तिरेष्ट सपीतिम्चा नवेन पूर्व दयमानाः स्वाम पुरा-णेन नवं तामूर्जमूर्जाहुंती कुर्जयमाने अधातां वसुवने वसुधेर्यस्य वीतां थें ॥

- 9. RV. VI. 75. 4; VS. 29. 41.
- र. अप शत्रुन्बिध्यतां C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 2, W 3; the figures of र and a are placed respectively on शत्रुन् and विश्यतां in W 1.
- 2. Cf. SRV. VI. 75. 4. p. ii. 888.
- v. Cf. SRV. IV. 57. 5. p. ii. 490; cf. BD. V. 8.
- 4. RV. IV. 57. 5.
- 🐛 कारभेक्य: M 3.

- o. KS. 19. 13; MS. 4. 13. 8: 210. 1.
- c. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R8, W 1, W 2, W 3.
- 9. यथी० M 3.
- १०. वरणीयानि M 3.
- 19. कारर्थक्य: M 3.
- 12. KS. 19. 13; MS. 4. .13. 8: 210. 4,

देवी ऊर्जाहुती। देव्या ऊर्जाह्वान्यो। असं च रसं चावहति [ आवहैति ] अन्या। सहजैग्धि च सहैपीति चान्या। नवेन पूर्व दयमानाः स्थाम। पुराणेन नवम्। तामूर्जमूर्जीहुती ऊर्जयमाने अधाताम्। वसुवननाय च। वसुधानाय च। वीतां पिवेतां कामयेतां वा। यजेति संप्रैपो यैजेति संप्रैषः॥ ४३॥

### ॥ इति नवमोऽध्यायः॥

[ अथे यान्यश्वो चोळ्हाँ मा नो मित्रः कनिकँदर् भद्रं वदं संर्वत्सरमुप प्र वद् प्रावेपा मा प्रैते वदन्त्वमन्देशन्यक्षेसंयोगाद्वनस्पते उँप श्वासय बह्वीनीमिहिरिचें भोगे देशे तिष्ठन्धनेवना गा वक्ष्यन्तिवेदा सुंपर्ण वस्त आ जङ्गन्ति येचिद्धि त्वं वृषेभो न्यकैं-न्द्रयिकेंमं तं पितुं निर्वेमं म आपोहिष्ठा या ओषधीरी राज्यरण्यानि श्रद्धयी ग्रिः स्योनामीषां चित्तमिहेन्द्रैराण्यथातोऽष्टावार्यंच्यां वां चार्वा नः प्रपर्वतानां ते आचरन्ती श्रुनीसीरी देवी जोष्ट्री देवी ऊर्जाहुती त्रिचत्वारिशत् ॥ ]

#### ॥ इत्युत्तरषद्वे तृतीयोऽध्यायः॥

#### ॥ इति निरुक्ते नवमोऽध्यायः॥

- 9. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 7, R 8, W 1, W2, W 3.
- २. सहस्रिच C 4, C 7, M 3, Mi; सुसंधि W 2.
- **३. सहस्रपी**ति C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- ४. यजेति संप्रैप: is given only once in Roth.
- Small figure within brackets represents the corresponding section of the ninth chapter of the Nirukta.



#### अथ दशमोऽध्यायः

अथातो मध्यस्थाना देवताः।

तासां वायुः प्रथमागामी भवति । वायुर्वातेः । वेतेर्वा स्याद्गर्तिकर्मणः । एते-रिति स्थौलाष्ट्रीविः । अनर्थको वकारः । तस्यैषा भवति ॥ १ ॥

> वायुवा यांहि दर्शतेमे सोमा अर्रङ्कताः । तेषां पाहि श्रुधी हर्वमे ॥

वायवायाहि दर्शनीयेमे सोमा अरङ्कता [अलङ्कताः] । तेषां पित्र श्रुणु नो ह्वानैमिति । कमन्यं मध्यमादेवमवक्ष्यत् ।

तस्यैषापरा भवति ॥ २ ॥

अम्सस्राणार्सः शवसानमच्छेन्द्रं सुचुके रुथ्यांसो अश्वाः । अमि श्रव ऋज्यन्तो वेहयुन्द्रं चिन्नु वायोर्मृतं वि दंस्येतं ॥

आसस्वांसः। अभिवलायमानमिन्द्रम् । कल्याणचके एथे योगाय । रथ्या अश्वा रथस्य वोदारः। ऋउयन्त ऋजुगामिनोऽन्नमभिवहेयुः। नवं च पुर्राणं च। श्रव इत्त्वनाम । श्र्यत इति सतः। वायोश्चास्य मक्षो यथा न विद्स्येदिति। इन्द्रप्रधानेत्येके नैघण्दुकं वायुकर्म । उभयप्रधानेत्यपरम् ।

वरुणो चुणोतीति संतः। तस्यैषा भवति ॥ ३॥

नी वीनवारं वरुणः कर्वन्धं प्र संसर्जे रोदंसी अन्तरिक्षम् । तेन विश्वस्य भुवनस्य राजा यवं न वृष्टिन्धुनि भूमे ॥

- 9. RV. I. 2. 1.
- R. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- 3. Cf. SRV. I. 2. 1. p. i. 30.
- V. अवशत् C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.

- 4. RV. VI. 37. 3.
- ६. पुराण M 3.
- Of. SRV. I. 11. 7; 49. 2; 91. 17;
  pp. i. 78, 247, 407; also III. 11.
  6. p. ii. 167.
- c. Cf. BD. ii. 33.
- q. RV. V. 85. 3.

नीचीनद्वारं वरुणः । कवन्धं मेधम् । कवनमुद्दकं भवति । तद्दिसन्धीयते । उद्द-कमपि कवन्धमुच्यते । वन्धिरनिभृतत्वे । कमनिभृतं च । प्रसृजति । द्यावापृथिव्यौ चौन्तरिक्षं चँ महत्वेन । तेन सर्वस्य भुवनस्य राजा यविमव वृष्टिव्धुंनत्ति भूमिम् ।

तस्यैपापरा भवति ॥ ४ ॥

तम् पु संमुना गिरा पिनॄणां च मन्मंभिः । नामाकस्य प्रश्नेस्तिभिर्धः सिन्धूंनामुपेदिये सप्तस्वंसा स मध्यमो नर्भन्तामन्यके संमें ।।

तं स्वभिष्टोमि समानर्या गिरा गीत्या स्तुत्या। पितृणां च मननीयैः स्तोमैः। नाभाकस्य प्रशस्तिभिः। ऋषिर्नाभाको वभूव। यः स्वन्द्रमानानामासार्मुपोदये सप्त-स्वसारमेनमाह वाग्भिः स मध्यम इति निरुच्यते। अथैप एव भवति। नभन्ताम-न्यके समे। मा भूवत्रन्यके सर्वे ये नो द्विपन्ति दुर्धियः पापिधयः पापसंकल्पाः।

रुद्रो रौतीति संतः। रोरूयमाणो द्रवतीति वा। रोद्यतेवा । यदरुदतहृदस्य रुद्रत्वेमे । इति काठकम्। यदरोदीतहृदस्य रुद्रत्वेमे । इति हारिद्रविकम्। तस्येषा भवति ॥ ५ ॥

> इमा रुद्रायं खिरधन्वने गिरंः क्षिप्रेषेवे देवायं ख्रधात्रे । अषांब्रहाय सहमानाय वेधसे तिग्मायुधाय भरता शृणोतुं नैः ॥

इमा रुद्राय । दृढधःवने । गिरः । क्षिप्रेषवे । देवाय । अन्नवते । अपैां छहा-

- 9. Quoted by SRV. V. 85. 3. p. ii. 680.
- २. कमस्मिन्धीयते C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 2. वान्तरिक्षं C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- w. Omitted but added on the margin in M 3.
- 4. RV. VIII. 41. 1.
- ६. समान्या C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- ७, स्यन्द्नानाम् C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.

- ८. आसामपामुपोद्ये SRV, VIII. 41. 2. p. iii. 416.
- 9. Quoted by SRV, VIII. 41.2. p. iii. 416. The passage ये नो द्विपन्ति ... पापसंकल्पाः is omitted by Durga.
- 30. Quoted by SRV. I. 158. 1. p. i. 671.
- 99. Cf. KS. XXV. 1.
- 97. TS. i. 5. 1. 1; of. S'B. IX. 1, 1, 6; BD. ii. 34,
- 93. RV. VII. 46. 1.
- १४. अवाडाय C 1, C 2, C 6, M 4, S and Roth,

यान्यैः । सहमानाय । विधात्रे । तिग्मायुधाय । भरत । शृणोतु नः । तिग्मं तेजतेः । उत्साहकर्मणः । आयुधमायोधनैति ।

तस्यैपापरा भवति ॥ ६॥

या ते दिद्यदर्वस्रष्टा दिवस्परि क्ष्मया चरित परि सा र्यणक्तु नः । सहस्रं ते खपिवात भेपुजा मा नेस्तोकेपु तेनयेषु रीरिपैः ॥

या ते दिशुद्दवसृष्टा । दिवस्परि दिवोऽधि । दिशुद् शुतेर्वा [ द्योतंतेर्वा ] । क्ष्मया चरति । क्ष्मा पृथिवी । तस्यां चरति । तया चरति । विक्षाप्यन्ती चरतीति वा । परिवृणंक्त नः सा । सहस्रं ते स्वाप्तवचन भेषज्यानि । मा नस्त्वं पुत्रेषु [चं] पात्रेषु च रीरिषः । तोकं तुद्यतेः । तनयं तनोतेः ।

अग्निरपि रुद्र उर्द्यते । तस्येषा अवति ॥ ७ ॥

# जराबोध तद्विविद्वि विशेषिशे युज्ञियाय । स्तोमं रुद्राय दशींकम् ।।

जरा स्तुतिः । जरतेः स्तुतिकर्मणैः । तां बोध । तया बोधियतरिति वा। तिक्विद्दि । तत्कुरु । मनुष्यस्य मनुष्यस्य यजनाय । स्तोमं रुद्राय द्र्शनीयम् ।

इन्द्र इरां दणातीति वाँ। इरां ददातीति वा। इरां द्धातीति वा। इरां दारवर्ते इति वा। इरां धारथैत इति वा। इन्द्रवे द्रवैतीति वा। इन्दाे रमत इति वा। इन्धे भूतानीति वा।

- 9. अजै: C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2; अन्ये: is corrected to अजै: in W 3.
- र. तिरमं ...कर्मण: is quoted by SRV. VII. 18, 18, p. iii. 41; is omitted by Durga.
- ३. आयुधमायोधनात् is omitted by Durga.
- v. RV. VII. 46. 3.
- 4. Cmitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- ६. विक्सापयति 0 4, 0 5, 0 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- ७. परिवृणाक्त M 3.
- e. Cf. S'B. V. 2. 4. 13:

- यो वै रुद्धः सोऽग्निः। and also S'B, V. 3, 1, 10: अग्निवैं रुद्धः।
- **9.** RV. I. 27. 10; SV. 1. 15; 2. 1013.
- Quoted by SRV. X, 59, 2. p. IV.
   171.
- 99. Quoted by SRV. I. 123. 5. p. i. 558; of. also I. 38. 5.
- 32. Quoted by SRV. I. 27. 10. p. i. 145.
- 93. Cf. BD: ii. 36; cf. SRV. I. 156. 5. p. i. 668.
- 18. दारयतीति वा SRV. I. 3. 5. p. i. 36.
- १५. घारयतीति वा SRV. loc. oit. of. also IX. 5. 7. p. iii. 609.
- 9६. द्रमते <sup>M</sup> 3; द्रवत इति <sup>O</sup> 4, <sup>O</sup> 5, <sup>O</sup> 7, Mi, W 1, W 2, W 3.

तयदेनं प्राणैः समैर्वेधंस्तदिन्द्रस्येन्द्रस्वेम् । इति विकायते ।

इदं करणादित्याग्रयणैः । इदं दर्शनादित्यौपमन्यवः । इन्दतेर्घेश्वर्यकर्मणः । इन्दक्ष्य्यकर्मणः । इन्दक्ष्य्यकर्मणः । इन्दक्ष्य्यकर्मणः । इन्दक्ष्य्यकर्मणः ।

तस्यैपा भवति ॥ ८ ॥

अर्दर्देरुत्समस्रेजो वि खानि तमेण्वान्वेद्वधानाँ अरम्णाः । महान्तिमिन्द्र पर्वेतं वि यद्वः सृजो वि धारा अर्व दानवं हर्न ॥

अद्दणा उत्सम्। उत्स [उत्सरणाद्वी]। उत्सदनाद्वा। उत्स्यन्दनाद्वा। उनेत्तेर्वा। वे व्यसुजोऽस्य खानि । त्वमर्णवानर्णस्वतः । पैतान्माध्यमिकान्त्संस्त्यायात् । बावध्य-मानानरम्णाः । रम्णातिः संयमनकर्मा । विसर्जनकर्मा वा । महान्तमिन्द्र पर्वतं मेघं यद्यवृणोः । व्यसुजोऽस्य धाराः । अवैौहन्नेनं [दानैवं ] दानकर्माणम् ।

तस्यैषापरा भवति॥ ९॥

यो जात एव प्रथमो मनस्यान्द्रेवो देवान्क्रतेना पर्यभूषत् । यस्य शुष्माद्रोदंसी अभ्यसेतां नृम्णस्य मुहा स जेनास् ईन्द्रैः ॥

यो जार्ते एव प्रथमो मनस्वी देवो देवान्। क्रतुना कर्मणा। पर्यभवत्पर्यगृहा-

- 9. समेन्धत C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3; cf. SRV. below note 7.
- R. The quotation is untraced. Cf. S'B. VI. 1. 1. 2:

एष एवेन्द्रस्तानेष प्राणान्मध्यत इन्द्रिये णन्ध यदैन्ध तसादिन्ध इन्धो ह वै तमिन्द्र इत्याचक्षते परोऽक्षम् ।

- ३. Cf. SRV. IX. 5. 7. p. iii. 609: तथा च यास्कः । इन्द्र इरां दणातीति वा । इरां दारयत इति वा । इरां धारयतीति वा । इन्धे भूतानीति वा । तखदेनं प्राणैः समैंधत तदिन्द्रस्थेन्द्रःव-मिति विज्ञायते ।
- 8. Cf. SRV. I. 156. 5. p. i. 668.
- 4. इड्डियूणां Roth; SRV. I. 3. 4. p. i. 36.
- इ. Cf. SRV. X. 48. 6. p. IV. 146: इन्द्रः शत्रूणां दारियतेति निरुक्तम्।
- o. The entire passage इन्द्र इसं

- हणातीति...यज्ञानम् is quoted by SRV. I. 3. 4. p. i. 36.
- e. RV. V. 32. 1; SV. 1. 315.
- Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3; also by Sāyaṇa, see, SRV. V. 32. 1. p. ii. 559.
- 90. उन्नयनात् C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- ११. उनतेवी स्थात SRV. loc. cit.
- १२. The passage अहणा उत्सम्...एतान् is quoted by SRV. loc. cit.
- 13. अवहन्नेनं C 1; C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, R 2, R 3, R 5, S.
- 98. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, R 8, W 1, W 2, W 3.
- 94. RV. II. 12. 1; AV. 20. 34. 1.
- १६. जायमान: C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, R 2, R 3, R 5, S.

त्पर्यरक्षदत्यकामदिति वा। यस्य वलाद् द्यावापृथिव्यावण्यविभीतां नुम्णस्य महा बलस्य महत्त्वेन। स जनास इन्द्र इति।

ऋषेर्दणर्थस्य प्रीतिभवत्याख्यानसंयुक्ता।

पर्जन्यस्तृपेः । आद्यन्तविपरीतस्य । तर्पयिता जन्यः । परो जेता वा । पैरो जन-यिता वा । प्रार्जयिता वा रसानाम् ।

तस्येषा भवति॥ १०॥

वि वृक्षान्हेन्त्युत हेन्ति रक्षसो विश्वं विभाय भुवंनं महावंधात् । उतानांना ईपते बृष्ण्यांवतो यत्पुर्जन्यः स्तनयुन्हन्ति दुष्कृतः ॥

विहन्ति वृक्षान् । विहन्ति च रक्षाँसि । सर्वाणि चासार्क्ष्तानि विश्यति महा-वधात् । महान्हास्य वंथः । अप्यनपराधो भीतः पलायते वर्षकर्मयतो यत्पर्जन्यः स्तनयन्हन्ति दुष्कृतः पापकृर्तः ।

वृहस्पतिर्वहतः पाता वा । पालयिता वा । तस्यैषा भवति ॥ ११ ॥ अश्वापिनद्धं मधु पर्थपञ्चन्मत्स्यं न दीन उदिन श्चियन्तेम् । निष्टर्जभार चमसं न वृक्षाद्वहुदुस्पतिर्विर्वेणां विक्रत्यं ॥

अशानवता मेथेनापिन इं मधु पर्यपश्यत्। मत्स्यमिव दीन उदके निवसन्तम्। निर्जहार तद्यमसमिव वृक्षात्। चमसः कस्मात्। चमन्त्यस्मिन्निति। वृहस्पतिविर-वेण शब्देन विकृत्य।

ब्रह्मणस्पतिर्वह्मणः पाता वी । पालियता वा । तस्यैषा भवति ॥ १२ ॥ अक्रमास्यमवृतं ब्रह्मणस्पतिर्मेर्धधारम्भि यमोजसातृणत् । तमेव विश्वं पपिरे खर्दशौ बहु साकं सिंसिचुरुत्सम्बद्भिणम् ॥

- १. The entire passage यो जात एव... आख्यानसंयुक्ता। is quoted by SRV. II, 12, 1, p. ii, 32.
- 2. 417 is omitted by SRV. V. 83. 1. p. ii. 676.
- इ. The passage पर्जन्यस्त्ये:...रसानाम् is quoted by SRV. loc. oit. Cf. BD. ii. 37—38.
- 2. RV. V. 83. 2.
- ५. Sāyaṇa adds पूर्जन्यो before विहन्ति; see SRV, V. 83. 2. p. ii. 676.

- ६. चास्मद् S'ivadatta.
- ७. इयथ: M 3. The passage महान्यस्य वध: is omitted by Durga.
- c. The passage विहन्ति वृक्षान् ...पापकृतः is quoted by SRV. loc. cit. अयं मन्नो निरुक्ते स्पष्टं ज्याख्यातः। तदेवात्र लिख्यते। etc.
- 9. Cf. BD. ii. 39.
- 90. RV. X. 68. 8; AV. 20. 16. 8,
- 99. Cf. BD. ii. 40.
- 97. RV. II. 24. 4.

अशनवन्तमास्यन्दनवन्तैम् । अवातितं ब्रह्मणस्पतिर्मशुधारम् । अभि यमो-जसा बलेनाभ्यतृणत्तमेव सर्वे पिबन्ति रश्मयः सूर्यदृशः । बह्ननं सह सिञ्चन्त्युत्स-मुद्रिणमुद्दकवन्तम् ॥ १३ ॥

क्षेत्रस्य पतिः । क्षेत्रं क्षियैतेर्निवासकर्मणः । तस्य पाता वा पालयितौ वा । तस्यैषा भवति ॥ १४ ॥

> क्षेत्रंख पतिना वृथं हितेनेव जयामसि । गामधं पोषयिक्वा स नी मृळाती्र्टेशे ॥

क्षेत्रस्य पतिना वयं सुहितेनेव जयामः । गामश्वं पुष्टं पोपयितः चाहरेति । स नो मृळातीदृशे । बलेन वा धनेन वा । मृळतिर्दानर्कमा । तस्पेषापरा भवति ॥ १५ ॥

क्षेत्रेस पते मधुमन्तमूर्मि घेनुरिव पया असास धुक्त ।

मधुश्रुतं घृतमिव सुपूतमृतसं नः पत्तेयो मृळयन्तुं ॥

क्षेत्रस्य पते मधुमन्तमूर्मि धेनुरिव पयोऽसासु धुक्ष्वेति । मधुश्चृतं घृतिमिवो-दकं सुपूतम् । ऋतस्य नः पातारो वा पालचितारो वा मृळयन्तु । मृळयितिरुपँदया-कर्मा । पूजाकर्मा वा ।

तद्यत्समान्यामृचि समानाभिन्याहारं भवति तज्जामि भवतीखेकम् । मधुग्रन्तं मधुश्चतमिति यथा । यदेव समाने पादे समानाभिन्याहारं भवति तज्जामि भवती-स्वपरम् ।

हिरंण्यरूपः स हिरंण्यसंदर्गं । इति यथा।
यथा कथा च विशेषोऽजामि भवतीत्यपरम्।
मण्डूको इवोदुकान्मण्डूको उदुकार्दिवे । इति यथा।

- 9. Quoted by SRV. II. 24. 4. p. ii. 71.
- २. क्षीयते: C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 3. Cf. BD. ii. 41.
- 8. RV. IV. 57. 1.
- 4. Quoted by SRV, IV, 57, 1. p. ii, 489.
- 4. मृळतिरुपद्याकर्मा पूजाकर्मा वा C 4,

- C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3; of. SRV. X. 64, 1. p. iv. 193: मृळतिरुपद्याकर्मेति यास्कः।
- o. RV. IV. 57. 2.
- . ८. मूळतिद्दीनकर्मा C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
  - The passage मृळतिरुपद्याकमा पूजा-कमी वा is omitted by Durga.
- 90. RV. II. 35. 10.
- 33. RV. X. 166. 5.

वास्तोष्पतिः । वास्तुर्वसंतेर्निवासकर्मणः । तस्य पाता वा पाळियिता वा । तस्यैषा भवति ॥ १६ ॥

## अमी्बहा बांस्तोष्पते विश्वां रूपाण्याविश्वन् । सस्तां सुशेवं एघि नैः ॥

अभ्यमनहा वास्तोष्पते सर्वाणि रूपाण्याविशन्तसखा नः सुसुखो भव। शेव इति सुखनाम । शिष्यतेः । वकारो नामकरणः । अन्तस्थान्तरोपिलङ्गी । विभाषित-गुणः । शिवमित्यप्यस्य भवति । यद्यदूपं कामयते तत्तदेवता भवँति ।

ह्मपं रूपं मुघवा बोभवीति । इत्यपि निगमो भवति ।

वाचस्पतिर्वाचः पाता र्वा पालयिता वा। तस्येषा भवति॥ १७॥

पुनरेहिं वाचस्पते देवेन मनसा सह। वसीष्पते नि रोमय मय्येव तुन्वं माम ॥

इति सा निगद्याख्याता।

अपां नपात्तनूनप्त्रा व्यार्ख्यातः । तस्यैषा भवति ॥ १८ ॥
यो अनिध्मो दीद्यदुष्त्रि नतर्थं विप्रांस ईक्रेते अध्वरेषु ।
अपौ नपानमधुमतीरुपो दा याभिरिन्द्री वावृषे वीर्यायं ॥

योऽनिध्मो [ दीदर्थंद् ] दीर्प्यंतेऽभ्यन्तरमप्सु यं मेधाविनः स्तुवन्ति यक्षेषु सोऽपांनपान्मधुमतीरपो देह्यभिषवाय । याभिरिन्द्रो वर्धते । वीर्याय वीरकर्मणे ।

यमो यच्छतीति सर्तैः। तस्यैषा भवति ॥ १९॥

परेयिवाँसं प्रवती महीरतुं बहुभ्यः पन्थामनुपस्पशानम् । वैवस्तृतं संगर्मनं जनानां यमं राजानं हृविषां दुवस्ये ॥

- 1. वास्तु वसते: C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 2. Cf. BD. ii. 44.
- RV. VII. 55. 1.
- श. Cf. SRV. VII. 56. 1. p. iiic 114: यद्यद्र्यं कामयन्ते तत्तद्देवता विशन्तीति यास्कः।
- 4. RV. III. 53. 8.
- &. Cf. BD. ii. 45.

- o. AV. 1. 1. 2.
- c. N. 8. 5.
- 9. RV. X. 30. 4; AV. 14. 1. 37.
- Omitted by BK, C 4, C 5, C 7,
   Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2,
   W 3.
- 19. दीव्यसे C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, S; Durga & S'ivadatta.
- 12. Cf. BD. ii. 48.
- 93. RV. X. 14. 1; of. AV. 18. 1. 49.

परेयिवांसं पर्यागतवन्तम् । प्रवत उद्वतो निवत इति । अवतिर्गतिकर्मा । बहुभ्यः पन्थानमनुपस्पाशयमानम् । ववस्वतम् । संगमनं जनानाम् । यमं राजानं हिषपा दुवस्येति । दुवस्यतिराप्नोतिकर्मा ।

अग्निरिष यम उच्यते । तमेता ऋचोऽनुष्रवदन्ति ॥ २० ॥
सेनेव सृष्टामं दधात्यस्तुर्न दिद्युत्त्वेषप्रतिकाँ ।।

यमो ह जातो यमो जनितं जारः कनीनां पतिर्जनीनाम् ॥
तं वश्वराथां वृयं वस्तत्यास्तं न गावो नक्षन्त इद्वम् ॥

इति द्विपदाः । सेनेव सृष्टा भयं वा वळं वा द्याति । अस्तुरिव दिशुत्त्वेषप्र तीका । भयप्रतीका । [ बळप्रतीका यशःप्रतीका ] महाप्रतीका दीप्तप्रतीका वा ।

> युमो हं जात इन्हेंण सह संगैतैः। युमाविहेह मातरी ।। इत्यपि निगमो भवति।

यम इव जातः । यमो जनिष्यमाणः । जारः कनीनाम् । जरयिता कन्यानाम् । पतिर्जनीनाम् । पालयिता जायानाम् । तत्प्रधाना हि यज्ञसंयोगेन भवन्ति ।

तृतीयों अग्निष्टे पैति: । इत्यपि निगमो भवैति ।

तं वः । चराथा चरन्त्या। पश्वाहुत्या । वसत्या च । निवसन्त्या । औषधाहुत्या । अस्तं यथा गाव आमुवन्ति तथार्भुयाम । इदं समृदं भोगैः।

सित्रः वैमीतेः । त्रायते । संसिन्वानो द्रवतीति वा । मेर्दैयतेर्वा । तस्येषा भवति ॥ २१ ॥

- 3. पन्थामनुपस्पा॰ C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- र. दुवस्यती राभ्रोतिकर्मा C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, R 2, R 3, R 5, S.
- 3. RV. I. 66. 7.
- 2. RV. I. 66. 8.
- 4. RV. I. 66. 9.
- \$. Quoted by SRV. I. 66, 8, p. i. 325.
- ७. यशःप्रतीका is omitted by Roth.
- ८. बलप्रतीका यश:प्रतीका is omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3, & Durga.

- महप्रतीका C 4, C 5, M 3, Mi, W 2, W 3.
- 90. The quotation is untraced.
- 19. RV. VI. 59. 2.
- 92. RV. X. 85. 40; AV. 14. 2. 3.
- 93. Cf. SRV. I. 66. 8. p. i. 325.
- १४. The passage तं वश्रराथा ..... आभ्रयाम is quoted by SRV. I. 66, 10. p. i. 326.
- १५. प्रमीयते: C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 3. Cf. SRV. I. 15% 1. p. i. 667.
- १६. मेद्ते: M 3.

मित्रो जनांन्यातयित बुवाणो मित्रो दांधार पृथिवीमुत द्याम्। मित्रः कृष्टीरानिमिपामि चेष्टे मित्रायं हुव्यं घृतवेजुहोतं।।

मित्रो जनानायातयित प्रत्नुवाणैः शब्दं कुवेन् । मित्र एव धारयित पृथिवीं च दिवं च । मित्रः रुष्टीरनिमिषन्नभिविषश्यतीति । रुष्टय इति मनुष्यनाम । कर्मवन्तो भवन्ति। विरुष्टदेहा वा। मित्राय हव्यं घृतवज्ज्ञहोतेति व्याख्यातम् । जुहोतिर्दानकर्मा।

कः कमनो वा । क्रमणो वा । सुखो वा । तस्यैषा भवति ॥ २२ ॥

हिरण्यग्भीः समन्वर्तताग्रे भूतस्यं जातः पतिरेकं आसीत् । स दाधार पृथिवीं द्यामुतेमां कसी देवायं हुविषां विधेर्मं ॥

हिरण्यगभां हिरण्यमयो गर्भः । हिरण्यमयो गर्भाऽस्थेति वा । गर्भा गृभाः । गृणात्यर्थे । गिरत्यनर्थानिति वा । यदा हि स्त्री गुणान्गृह्णाति गुणाश्चास्या गृह्यन्ते-ऽथ गर्भा भवति । समभवद्ये भूतस्य जातः पतिरेको वभूव । स धारयति पृथिवीं च दिवं च । कसौ देवाय हविषा विधेमेति व्याख्यातम् । विधतिर्दानकर्मा ।

सरस्वान्व्याख्यातः। तस्येषा भवति॥ २३॥

ये ते सरस्वं ऊर्मयो मधुमन्तो घृत्श्रुतः । तेभिनीं विता भवे ॥

इति सा निगद्व्याख्याता॥ २४॥

विश्वकर्मा सर्वस्य केंती। तस्यैषा भवति॥ २५॥

विश्वकर्मा विमेना आदिह्या धाता विधाता परमोत संदक् । तेषामिष्टानि समिषा मंदन्ति यत्रा सप्तऋषीन्पुर एकमार्द्धैः ॥

- 9. RV. III. 59. 1.
- र. जनान्यातयति SRV. III. 59. 1. p. ii. 328,
- **2. gain:** C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, R 2, R 3, R 5, S.
- ४. जुहोतिद्दीनकर्मा is omitted by Durga. The entire passage नित्रो जनान् .....दानकर्मा is quoted by SRV. III. 59, 1, p. ii. 328.

- 4; Cf. BD. ii. 47.
- ξ. RV. X. 121. 1; AV. 4. 2. 7; VS. 13. 4; 23. 1; 25. 10.
- 9. N. 2. 23. Cf. BD. ii. 51.
- ८. सरस्वन् C 1, C 2, C 6, M 1, M 4, S, Durga & S'ivadatta.
- 9. RV. VII. 96. 5.
- 90. Cf. BD. ii. 50.
- 99. RV. X. 82. 2; VS. 17. 26.

विश्वकर्मा विभूतमना ज्यामा धाता च। विधाता च। परमश्च संद्रएँ। भूता-नाम्। तेषामिष्टानि वा कान्तानि वा कान्तानि वा गतानि वा मतानि वा नतानि वा। अद्भिः सह संमोदन्ते यत्रैतानि सप्तऋषीणानि ज्योतींषि। तेभ्यः पर आदित्यः। तान्येतसिक्षेकं भवन्तीत्यधिद्वेवतम्।

अधाध्यात्मम् । विश्वकर्मा विभूतमना व्याप्ता धाता च । विधाता च । परमश्च संदर्शयितेन्द्रियाणाम् । एषामिष्टानि वा कान्तानि वा कान्तानि वा गतानि वा मतानि वा नतानि वा । अन्नेन सह संमोदन्ते यत्रेमानि सप्तऋषीणानीन्द्रियाणि । पभ्यः पर आत्मा । तान्यैसिन्नेकं भवन्तीत्यात्मगतिमाचष्टे ।

तत्रेतिहासमाचक्षते । विश्वकर्मा भौवनः सर्वमेधे सर्वाणि भूतानि जुहवाश्च-कार । स आत्मानमप्यन्ततो जुहवाश्चकार । तद्मिवादिन्येषग्र्भवति ।

## य इमा विश्वा भुवनानि जुहंते । इति।

तस्योत्तरा भूयसे निर्वचनाय॥ २६॥

विश्वकर्मन्द्विषां वाद्यधानः स्वयं यंजस्य प्रथिवीमुत द्याम् । ग्रुह्यन्त्वन्ये अभितो जनांस इहासाकं मुघवां सृरिरंस्तुः ।।

विश्वकर्मन्हिवण वर्धयमानः स्वयं यजस्व पृथिवीं च दिवं च । मुद्यन्त्वन्ये अभितो जनाः सपत्ताः । इहास्माकं मघवा सूरिरस्तु प्रज्ञाता ।

तार्क्यस्त्वष्ट्रा व्याख्यार्तः । तीर्णेऽन्तरिक्षे क्षियति । तूर्णमर्थे रक्षति । अश्वीते-श्री । तस्यैषा अवति ॥ २७ ॥

त्यम् पु वाजिनं देवर्ज्तं सहावानं तहतारं रथानाम् । अरिष्टनेमिं पृत्नार्जमाु <u>ख</u>स्तये ताक्ष्यीमिहा हुंवेमैं ॥

तं भृशमन्त्रवन्तम् । ज्तिर्गतिः । प्रीतिर्वा । देवजूतं देवगतं देवप्रीतं धा ।

- 4. Ct. SRV. X. 82. 2. p. IV. 247: भन्न विश्वकर्मा विभूतमना ब्याप्तेत्यादि निरुक्तमनुसन्धेयम् ।
- र. संदूष्टा C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- **३. तान्येतस्मिन्** C 1, C 2, C 3, C 6, C 7, M 1, M 4, S.
- 8. The passage विश्वकर्मा.....भवति is quoted by SRV. X. 81. 1. p. IV. 244. Cf. S'B. XIII. 7. 1.
- 4. RV. X. 81. 1; VS. 17. 17.

- §. RV. X. 81. 6; SV. 2. 939; VS. 17. 22.
- o. Quoted by SRV. X. 81, 6. p. IV. 246.
- c. N. 8. 13.
- 9. Cf. BD. ii. 58.
- 90. RV. X. 178. 1; AV: VII. 85. 1; SV. 1. 332.
- ११. SRV. X. 178. 1. p. 1V. 503: देवगर्स is omitted by Sāyaṇa.

सहस्वन्तं तारियतारं रथानामरिष्टनेमि पृतनाजितम् । आशुं स्वस्तये तार्ध्यमिष्ट ह्रयमिति ।

कमन्यं मध्यमादेवमवक्ष्येत्।

तस्येपापरा भवति ॥ २८ ॥

सद्यश्रियः शवृंसा पश्चं कृष्टीः सूर्यं इव ज्योतिपापस्ततानं । सहस्रसाः श्रेतसा अस्य रहिने सा वरन्ते युवृति न शर्याम् ॥

सद्योऽपि यः शवसा बलेन तनोत्यपः सूर्य इव ज्योतिषा पश्च मनुष्यजातानि । सहस्रसानिनी शतसानिन्यस्य सा गतिः । न सौनां वारयन्ति प्रयुवतीमिव शरमयीमिषुम् ।

मन्युर्मन्यतेः । दीप्तिकर्मणः । क्रोधकर्मणः [वधकर्मणी] वा । मन्य-न्यसादिपर्वः ।

तस्यैषा भवति ॥ २९ ॥

त्वया मन्यो सरर्थमाष्ट्रजन्तो हर्षमाणासोऽधृपिता मेरुत्वः । तिग्मेषेव आर्युधा संशिशाना अभि प्र यन्तु नरी अप्रिर्ह्नपाः ॥

त्वया मन्यो सरथमारुह्य रुजनैतो हर्पमाणासोऽधृषिता मरुत्वस्तिग्मेषव आयुधानि संशिदयमाना अभिप्रयन्तु नरः। अग्निरूपा अग्निकर्माणः। सन्नद्धाः कवचिन इति वा।

#### दधिका व्याख्यातः। तस्यैषा भवति ॥ ३० ॥

- 9. अवशत C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 3.
- Q. RV. X. 178, 3.
- 3. Quoted by SRV. X. 178. 3. p. IV. 504.
- 8. Cf. BD. ii. 53.
- 9. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.

- E. Quoted by SRV. II. 24. 2; X, 83. 1; 87. 13; pp. ii. 70; IV. 249. 275.
- ७. मन्युन्त्य Roth.
- ८. मन्यन्त्यसादिषव: is omitted by Durga.
- 9. RV. X. 84. 1; AV. 4. 31. 1.
- 90. Cf. SRV. X. 84, 1. p. IV. 251,
- 33. N. 2. 27.

आ देधिकाः शर्वसा पर्श्व कृष्टीः सूर्य इव ज्योतिपापस्ततान । सहस्रक्षाः श्रंतुसा वाज्यवी पृणकु मध्वा समिमा वचाँसि ॥

आतनोति दधिकाः [शवसा ] वलेनापः सूर्य इव ज्योतिपा पञ्च मनुष्य-जातानि । सहस्रसाः शतसा । वाजी वेजनवान् । अर्वा ईरणवान् । संपूणकु नो मधनोदकेन वचनानीमानीति । मधु धमतेर्विपरीतस्य ।

सविता सर्वस्य प्रसविता । तस्यैपा भवति ॥ ३१ ॥

सुविता युत्रैः पृथिवीमरम्णादस्कम्भुने संविता द्यामदंहत् । अर्थमिवाधुखदुनिमन्तरिक्षमतूर्ते बुद्धं संविता समुद्रम् ॥

सविता यन्त्रैः पृथिवीमरमयदनारम्भणेऽन्तरिक्षे । सविता द्यामदंहत् । अश्व-मिवाधुक्षद्धनिमन्तरिक्षे मेघम् । वद्धमतृते । वद्धमतृर्णे इति वा । अत्वरमाण इति वा। सविता समुदितारमिति।

कमन्यं मध्यमादेवमवक्ष्यत् । आदित्योऽपि सवितोच्यते । तथा च हैरैण्यस्तुपे स्तुतः । अर्चन्हिरण्यस्तूप ऋषिरिदं सुक्तं प्रोवाच । तदिभवादिन्येषर्भवति ॥ ३२ ॥

> हिरंण्यस्तूपः सवितुर्यथां त्वाङ्गिर्सो जुहे वाजे असिन् । एवा त्वार्चन्नवंसे वन्दंमानः सोमस्येवांशुं प्रति जागराहर्मे ।।

हिरण्यस्तूपो हिरण्यमयः स्तूपः । हिरण्यमयः स्तूपोऽस्येति वा । स्तूपः स्तायतेः संघातः । सवितर्यथा त्वाङ्गिरसो जुह्ने वाजेऽन्नेऽसिन्नेवं त्वार्चन्। अवनाय वन्दमानः सोमस्येवांशं प्रतिजागर्म्यहर्मे ।

सिवता.

<sup>9.</sup> RV. IV. 38. 10.

R. Omitted by BK, C4, C5, C7, Kn, M3, Mi, R8, W1, W2, W 3.

<sup>3.</sup> Cf. BD. ii. 62. Cf. S'B. I. 1. 2. 17. सविता वे देवानां प्रसविता।

<sup>&</sup>amp;. RV. X. 149. 1.

५. ०नालम्बने C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.

<sup>§.</sup> Quoted by SRV. X. 149. 1. p. IV. 467.

७. कमन्यमादित्यादेवमवश्यत् W 2; कम-न्यमादिलादेवमवक्षत् C 4, C 5, M 3, Mi, W 1, W 3.

c. Cf KB. VII. 6. असी वै सविता योऽसौ तपति।

९. हिरण्यस्तुपे C 4, C 5, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3; fs is corrected to \$ in C 7.

१०. वोजे Roth.

<sup>99.</sup> RV. X. 149. 5.

<sup>93.</sup> Quoted by SRV. X. 150. 5. p. IV. 468.

त्वष्टा व्याख्यातेः । तस्यैपा भवति ॥ ३३ ॥

देवस्त्वर्षा सविता विश्वरूपः पुपोपं युजाः पुरुषा जीजान । इमा च विश्वा अर्वनान्यस्य महद्देवानांमसुर्त्वमेकम् ॥

देवस्त्वष्टा सविता सर्वेक्षपः पोषित प्रजा रसानुप्रदानेन । वहुधा चैमा जनयित । इमानि च सर्वाणि भूतान्युद्कान्यस्य । महचास्म देवानामसुरत्वमेकम् । प्रज्ञावस्वं वा । अनवस्वं वा । अपि वासुरिति प्रज्ञानाम । अस्यत्यनर्थान् । अस्ताध्यास्थाः । असुरत्वमादिलुतम् ।

वातो वातीति सतः। तस्येषा भवति॥ ३४॥

वात आ वातु भेषुजं शंधु मेथोधु नी हुदे । त्र णु आर्यूपि तारिपत् ॥

बात आवातु भैषज्यानि । शंभु मयोभु च नो हृद्याय । प्रवर्धयर्तु च न आयुः । अग्निर्व्याख्यातः । तस्यैषा भवति ॥ ३/९॥

प्रति त्यं चार्रमध्वरं गीपीथाय प्र हूंयसे । मुरुद्धिरम् आ गीहि ॥

तं प्रति चारुमध्वरं सोमपानाय प्रहूयसे । सोऽग्ने मरुद्धिः सहागंच्छेति । कमन्यं मध्यमादेवमवक्ष्यत् । तस्यैषापरा भवति ॥ ३६ ॥

अभि त्वा पूर्विपीतये सुजामि सोम्यं मधु । मुक्तिस्रस्य आ विहा।

अभिस्जामि त्वा पूर्वपीतये पूर्वपानाय। सोम्यं मधु सोममयम्। सोऽग्ने महद्भिः सहागच्छेति॥ ३७॥

वेनो वेनतेः कान्तिकर्मणैः। तस्यैषा भवति॥ ३८॥

- 9. N. 8. 13.
- RV. III. 55. 19; AV. 18. 1. 5.
- ३. ॰ भेकत्वम् C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- ४. ॰मनथी: C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 4. RV. X. 186. 1; SV. 1. 184; 2. 1190.
- ६. अवर्धय च C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- o. N. 7. 14. 24

- e. RV. I. 19. 1; SV. 1. 16.
- Quoted by SRV. I. 19. 1. p. i. 107.
- 90. अवक्षत् C 4, C 5, C 7, M 3, Mi; W 1, W 2, W 3. Cf. BD. iii. 76.
- 99. 1; SV. 1. 256; 2. 923.
- 97, Quoted by SRV. IX. 73. 2; 97. 22; X. 64. 2. pp. iii. 717, 782; IV. 193; Cf. BD. ii. 52.

अयं वेनश्रोदयुत्पृश्निगर्भा ज्योतिर्जरायू रर्जसो विमाने । इममुपां संगुमे सूर्यस्य शिशुं न विप्रां मृतिभी रिहन्तिं ॥

अयं वेनश्चोदयत्। पृश्चिगर्भाः प्राप्टवर्णगर्भाः। आप इति वा। ज्योतिर्जरायुः। ज्योतिरस्य जरायुस्थानीयं भवति। जरायु जरया गर्भस्य। जरया यूयत इति वा। इममपां च संगमने सूर्यस्य च शिग्ठमिव विद्रा मतिभी रिहन्ति। लिहन्ति। [स्तुवन्ति।] वर्धयन्ति। पूजयन्तीति वा। शिशुः शंसनीयो भवति। शिशीतेवां स्यात् दानकर्मणः। चिरलब्धो गर्भो भवति।

असुनीतिः। असूत्रयति । तस्यैषा भवैति ॥ ३९॥

अर्सुनीते मनी असासं धारय जीवातंवे सु प्र तिरा न आर्युः । रार्विध नः सूर्यस्य संदक्षि घृतेन त्वं तन्वं वर्धयर्स्व ॥

असुनीते मनोऽसासु धारय । चिरं जीवनाय । प्रवर्धय च न आयू रन्धय च नः सूर्यस्य संदर्शनाय ।

रध्यतिर्वशागमनेऽपि दश्यते।

मा रधाम द्विषते सोम राजन् । इत्यपि निगमो भवति ।

घृतेन त्वमात्मानं तन्वं वर्धयस्व।

ऋतो ब्यार्ख्यातः । तस्यैषा भवति ॥ ४० ॥

ऋतस्य हि शुरुधः सन्ति पूर्वार्ऋतस्य धीतिर्धेजिनानि हन्ति । ऋतस्य श्लोकी विधरा ततर्दे कणी बुधानः शुचर्मान आँगीः ॥

ऋतस्य हि शुरुधः सन्ति पूर्वीः । ऋतस्य प्रज्ञा वर्जनीयानि हन्ति । ऋतस्य श्लोको बिधरस्यापि कर्णावातृणत्ति । बिधरो बद्धश्लोत्रः । कर्णौ बोधयन् । दीप्यमा-नश्च । [श्लीयोः] अयनस्य मनुष्यस्य । ज्योतिषो वोदकस्य वा ।

इन्दुरिन्धेः। उनत्तेर्वा। तस्येषा भवति ॥ ४१ ॥

- 9. RV. X. 123. 1; VS. 7. 16.
- R. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- इ. इति C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 8. Cf. BD. ii. 54.
- 4. Op. cit. VII. 93.
- ₹. RV. X. 59. 5.

- o. RV. X. 128. 5; AV. 5. 3. 7.
- c. N. 2. 25; 3. 4; 4. 9; 6. 22.
- ९. इलोका Roth.
- 40. RV. IV. 23. 8.
- 33. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- 12. अयमग्र W 2.

त्र तद्वीचेयं भव्यायेन्द्वे हव्यो न य इपवान्मन्म रेजीत रक्षोहा मन्म रेजीत । स्वयं सो असदा निदो वधेरीजेत दुर्मितम् । अवं स्रवेद्घशंसोऽवतुरमर्व क्षुद्रिमिव स्रवेत् ॥

प्रविभि तद् भव्यायेन्दवे । हवनार्ह इव । य इपवानन्नवान् । कामवान्वा । मननानि च नो रेजयति । रक्षोहा च । वलेन रेजयति । स्वयं सोऽस्रद्भिनिन्दि-तारम् । वधैरजेत दुर्मतिम् । अवस्रवेदघशंसः । ततश्चावतरं श्चद्रमिवावस्रवेत् । अभ्यासे भूयाँसमर्थं मन्यन्ते । यथा । अहो दर्शनीय । अहो दर्शनीय इति ।

तत्परुच्छेपस्य शीलम् । परुच्छेप ऋषिः । [ पर्ववच्छेर्पः । ] परुषिपरुषि शेपोऽ" स्येति वा ।

इतीमानि सप्तविंशतिर्देवतानामधेयान्यनुक्रान्तानि । स्क्रभाञ्जि हविर्माञ्जि । तेषामेतान्यहविर्माञ्जि । वेनः । असुनीतिः । ऋतः । इन्दुः ।

प्रजापितः प्रजानां पाता वा पालियता वा । तस्यैषा भवति ॥ ४२ ॥ प्रजापिते न त्वदेतान्यन्यो विश्वां जातािन परि ता वंभूव । यत्कामास्ते जहुमस्तन्नी अस्तु वृयं स्थाम पर्तयो रयीणाम् ॥

प्रजापते न हि त्वदेतान्यन्यः सर्वाणि जातानि तानि परिवेभूव। यत्कामास्ते जुहुमः। तन्नो अस्तु। वयं स्याम पतयो रयीणाम्। इत्याशीः।

अहिन्योर्ष्यातः। तस्यैषा भवति॥ ४३॥

अब्जामुक्येरिह गृणीपे बुधे नदीनां रर्जर्सु पीर्दन् ॥

अष्मुजैमुक्थैरिहं गृणीपे बुधे नदीनां रजस्सु [उदैकेषु] सीदेने । बुधमन्तरि-श्रम् । वद्धा अस्मिन्धृता आप [इति वा] । इदमपीतरद् बुधमेतसादेव । वद्धा अस्मिन्धृताः प्राणा इति ।

- a. RV. I. 129. 6.
- R. Omitted by BK, C4, C5, C7, Kn, M3, Mi, R8, W1, W2, W3; added on the margin in C7; explained by Durga.
- 3. Cf. BD. i. 17; VIII. 129.
- v. RV. X. 121. 10; AV. 7. 80. 3; VS. 10. 20; 23. 65.
- **५. परि तानि बभूव** C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- E. N. 2. 17.
- ७. ॰ मुकेर॰ C 7.
- ८. रजः सुषीदन् M 3, W 2; रजब्सुषीदनु C 7; रजस्सुषीदन् W 3.

- 9. RV. VII. 34. 16
- २०. अव्युजामु॰ C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- Omitted by BK, C 4, C 5. C 7, Ku,
   M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- १२. षीद्न् Roth.
- 13. इति चा is omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.

Cf. SRV. VII. 34. 16. p. iii. 80: बुझे नदीनां रजःसूदकेषु सीदन् बुझमन्ति। रिक्षम् । बद्धा अस्मिन्द्रता आप इति ।; of. also VII. 6. 7. p. iii. 19. तथा च यास्कः। बुझमन्तरिक्षम्। बद्धा अस्मि

न्धता आप इति वा।

योऽहिः स बुध्यः । बुध्रमस्तरिक्षम् । तिन्नवासात् । तस्येषा भवति ॥ ४४ ॥ मा नोऽहिंर्बुध्यो रिपे धान्मा युज्ञी अस्य सिधटताँयोः ।

मा च नोऽहिर्नुभ्यो रेपणाय श्रात् । मास्य यज्ञोखा च स्त्रिधत् । यज्ञकामस्य । सुपर्णो व्याख्यार्तः । तस्यैपा भवति ॥ ४५ ॥

एकः सुपुर्णः स संगुद्रमा विवेशः स इदं विश्वं अर्वनं वि चेष्टे । तं पाकेन मनसापत्रयुमन्तितृस्तं माता रिब्हि स उ रेब्ब्हि मातर्रम् ॥

एकः सुपर्णः स समुद्रमाविदाति । स इमानि सर्वाणि भूतान्यभिविपश्यति । तं पाकेन मनसापश्यमन्तितः । इत्यृषेर्दृष्टार्थस्य प्रीतिर्भवति । आख्यानसंयुक्ता । तं माता रेळिर्ह् । वागेपा माध्यमिका । स उ मातरं रेळिर्ह् ।

पुरूरवा वहुधा रोरूयंते । तस्यैषा भवति ॥ ४६ ॥

समिस्मिञ्जायमान आसत् या उतेमवर्धन्नद्य रे: स्वर्गूर्ताः । महे यन्त्री पुरुरवो रणायावर्धयन्दस्युहत्यीय देवाः ॥

समासतासिञ्जायमाने। ग्ना गमनादापः। देवपत्नयो वा। अपि चैनमवर्धयन्। नद्यः [स्वगूर्ताः] स्वयंगामिन्यः। महते च यत् त्वा पुरूरवः। रणाय रमणीयाय संग्रामायावर्धयन् दस्यहत्याय च देवा देवाः॥ ४७॥

#### ॥ इति द्शमोऽध्यायः॥

<sup>9.</sup> बुझो M 3.

<sup>₹.</sup> Cf. BD. V. 166.

<sup>3.</sup> RV. VII. 34. 17; of. V. 41. 16.

<sup>8.</sup> N. 4. 3; 7. 24.

<sup>4.</sup> RV. X. 114. 4.

ξ. ₹6 C 1, C 2, C 6, M 4, R 2, R 3, S; Roth & S'ivadatta.

o. Cf. BD. ii. 59.

c. RV. X. 95. 7.

Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.

[अधीतो मध्यस्थाना वार्यवा याद्यासस्ताणासो नीचीनवारन्तमूं विवर्मा रद्वाय या ते दिशुक्तरावीधादंदेख्यों जात एव वि वृक्षानश्चीपिनद्धमदमास्यमवतं क्षेत्रस्य पितः क्षेत्रस्य पितना क्षेत्रस्य पितेऽमीवंदा पुनरिह यो अनिध्मः परेयियाँसं सेनेवं स्था मित्रों जनान्हिरण्यंगमां यें ते सरस्व विश्वकर्मा सवस्य विश्वकर्मा विमना विश्वकर्मन्हिवषा त्यम् षु सैद्यश्चिद्यस्त्यया मन्यवा दिश्वकाः सविता यन्त्रेहिरण्यंस्तूपो देवस्त्वया वात आ वातु प्रति त्यममे त्या वेनी वेनतर्यं वेनीऽसुनीत ऋतस्य हि प्र तेंद्रोचेयं प्रजीपतेऽब्जामुक्थमां विभिन्ना स्वावनी वेनतर्यं वेनीऽसुनीत ऋतस्य हि प्र तेंद्रोचेयं प्रजीपतेऽब्जामुक्थमां विभिन्ना स्वावनी वेनत्र स्वावनी वेनत्र स्वावनी स्वावनी विभन्न स्वावनी स्वाव

॥ इत्युत्तरषट्के चतुर्थोऽध्यायः॥

॥ इति निरुक्ते द्वामोऽध्यायः समाप्तः॥

Small figure on this page represents the corresponding section of the tenth chapter of the Nirukta.



#### अथैकाद्शोऽध्यायः।

इयेनो व्यांख्यातः । तस्यैषा भवति ॥ १ ॥ अादार्य इयेनो अभर्त्सोमं सहस्रं सवा अयुतं च साकम् । अत्रा पुरेन्धिरजहादुरातीर्भदे सोमस्य मूरा अमूरेः ॥

आदाय इयेनोऽहरत्सोमम् । सहस्रं सवान् । अयुतं च सह । सहस्रं सहैस-साव्यमभित्रेत्य । तत्रायुतं सोमभक्षाः । तत्संबन्धेनायुतं दक्षिणा इति वा । तत्र पुरिव्धरजहादिमित्रानदानानिति वा । मदे सोमस्य मूरा अमूरः [इति ] । ऐन्द्रे च स्रुके सोमपानेन चै स्तुतः । तसादिन्द्रं मन्यन्ते ।

ओषधिः सोमः सुनोतेः। यदेनमभिष्ठुण्वन्ति । बहुलमस्य नैघण्डुकं वृत्तम्। आश्चर्यमिव प्राधान्येन।

तस्य पावमानीषु निद्र्शनायोदाहरिष्यामः॥ २॥

स्वादिष्टया मदिष्टया पर्वस्व सोम् धारया । इन्द्राय पार्तवे सुतः ॥

इति सा निगदन्याख्याता। अधैषापरा भवति। चन्द्रमसो वा। एतस्य वा॥ ३॥ सोमं मन्यते पिष्वान्यत्सं पिषन्त्योपेघिम्। सोमुं यं बुद्धाणो विदुने तस्योक्षाति कश्चन्॥

सोमं मन्यते पिवान्यत्संपिषन्त्योषधिमिति वृथास्रुतमसोममाह। सोमं यं ब्रह्माणो विदुरिति। न तस्याश्चाति कश्चनायज्वेत्यधियश्चम्।

<sup>9.</sup> N. 4. 24.

२. RV. IV. 26. 7. अमूर: Roth.

३. सहस्रं W 2.

४. ०भक्षाः M 3.

५. ॰िमत्राञ्जदाना॰ M 3, W 2.

E. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.

o. Omitted by C 2.

c. RV. IX. 1. 1; SV, 1. 468; 2. 39; VS. 26. 25.

<sup>9.</sup> RV. X. 85. 3; AV. 1 . 1. 3.

अथाधिदेवतम् । सोमं मन्यते पिवान्यत्संपिवन्त्योपिधिमिति यजुःसुतमसो-ममाह । सोमं यं ब्रह्माणो विदुश्चन्द्रमसम् । न तत्याश्चाति कश्चनादेव इति ।

अथैपापरा भवति । चन्द्रमसो वा । एतस्य वा ॥ ४ ॥

यक्तां देव प्र पित्रनित तत आ प्यायसे पुनेः । बायुः सोर्मस्य रक्षिता सर्मानां मास् आकृतिः ॥

यत् त्वा देव प्रिपविन्ति तत् आप्यायसे पुनिरिति नाराशंसानिभिष्रेत्य । पूर्व-पक्षापरपक्षाविति वा । वायुः सोमस्य रक्षिता । वायुमस्य रक्षितारमाह । साह-चर्यात् । रसहरणाद्वा । समानां संवत्सराणां मास आकृतिः सोमः । रूपविशेष-रोषधिः । चन्द्रमा वा ।

चन्द्रमाश्चायैन्द्रमति । चन्द्रो माता । चान्द्रं मानमस्येति वाँ । चन्द्रश्चन्द्रतेः । कान्तिकर्मणः । चन्दनमित्यप्यस्य भवति । चाँरु द्रमति । चिरं द्रमति । चमेर्वा पूर्वम् । चारु रुचेर्विपरीतस्य ।

तस्यैषा भवति ॥ ५॥

नवीनवो भवति जार्यमानोऽह्यं केतुरुपसमिलयम् । भागं देवेभ्यो वि देधालायन्त्र चन्द्रमास्तिरते दीर्घमाँग्रैः ॥

नवोनवो भवति जायमानः। इति पूर्वपक्षादिमभिष्रेत्य। अहां केतुरुषसामे-त्यग्रम्। इत्यपरपक्षान्तमभिष्रेत्य। आदित्यदैवतो द्वितीयः पाद इत्येके। भागं देवेभ्यो विद्धात्यायन्। इत्यर्धमासेज्यामभिष्रेत्य। प्रवर्धयते चन्द्रमा दीर्घमायुः।

मृत्युर्मारयतीति सतः । मृतं च्यावयतीतिं [वैंा] शतवलाक्षो मौद्रस्यः । तस्यैषा भवति ॥ ६ ॥

परं मृत्यो अनु परेहि पन्थां यस्ते स्व इतरी देवयानीत् । चक्षुंष्मते शृष्वते ते ब्रवीमि मा नः मुजां शिरिपो मीत वीरान्ते ॥

<sup>9.</sup> RV. X. 85. 5; cf. AV. 14. 1. 14.

R. Cf. BD. VII. 144.

चान्द्रमिति M 3; चान्द्रमित W 2; चायन्द्रवित C 4, C, 5 C 7, Mi, W 1, W 3.

v. Cf. BD. VII. 129 B.

५. चन्द्रं चन्द्रते: C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.

<sup>§.</sup> Quoted by SRV. VI. 65. 2. p. ii. 86.

७. वाह M 3.

८. द्रवति C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 3; द्रवति is corrected to इमित on the margin in M 3.

<sup>9.</sup> Cf. BD. VII. 129 (B).

<sup>90.</sup> RV. X. 85. 19; cf. AV. 7. 81. 2.

<sup>99.</sup> Cf. BD. ii. 60.

<sup>97.</sup> Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.

<sup>93.</sup> RV. X. 18. 1; AV. 12. 2. 21; VS. 35. 7.

परं मृत्यो । ध्रुवं मृत्यो । ध्रुवं परेहि मृत्यो । कथितं तेन मृत्यो । मृतं च्यावयते भवति मृत्यो । मदेवी मुदेवी । तेपामेषा भवति ॥ ७ ॥

त्वेपमित्था समर्रणं शिमीवतोरिन्द्रविष्ण् सुतुपा वीर्धुरुव्यति । या मर्त्वीय प्रतिधीयमानुमित्कृशानोरस्तुरसनार्धुरुष्यथैः ॥

#### इति सा निगद्व्याख्याता।

विश्वानरो व्यार्ख्यातः। तस्यैषा भवति ॥ ८॥

प्र वेर मुहे मन्द्रमानायान्ध्रसोऽची विश्वानराय विश्वासुवै। इन्द्रस्य यस्य सुमेखं सहो महि अवी नृम्णं च रोदंसी सप्धेतीः॥

प्रार्चत [यूयं] हिन्दि महतेऽन्थसोऽनस्य दात्रे । मन्दमानाय मोदमानाय स्त्यमानायं राज्यायमानायेति वा । विश्वानराय सर्वे विभूताय । इन्द्रस्य यस्य प्रीतौ सुमहद्वलम् । महद्य अवणीयं यशः । नुम्णं च वलं नृक्तिम् । द्यावापृथिक्यौ वः परिचरत इति ।

कमन्यं मध्यमादेवमवैक्ष्यत् । तस्यैषापरा भवति ॥ ९ ॥

उदु ज्योतिर्मृतं विश्वजन्यं विश्वानंरः सविता देवो अश्रेत्ं ॥ उद्शिश्रियेत् । ज्योतिः। अमृतम्। सर्वजन्यम् । विश्वानरः सविता देव इति । धाता सर्वस्य विधाता । तस्यैषा भवति ॥ १० ॥

- 9. वामरूज्यति M 3.
- २. प्रतिधायमान० C 2.
- ३. RV. I. 155. 2. The text प्रं मृत्यो... रसनामुख्यथ! is regarded as spurious by Roth. It is given however by MSS. of both the recensions but is ignored by the commentator Durga.
- 2. N. 7. 21.
- 4. RV. X. 50. 1; VS. 33. 23.

- 8. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- ७. मोदमानाय स्तूयमानाय is omitted by Durga.
- ८. नजतं S'ivadatta.
- ९. ॰प्रवक्षत् M 3.
- 90. RV. VII. 76. 1.
- ११. उद्शिश्रयत् C 4, C 5, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 92. Cf. BD. ii. 57.

थाता देदातु दा्शुपे प्राची जीवातुमिक्षितीम् । वयं देवस्य धीमहि सुमति स्त्यधर्मणैः ॥

धाता ददातु दत्तवते प्रवृद्धां जीविकौमनुपक्षीणाम् । वयं देवस्य धीमहि सुमतिं कल्याणीं मितिर् सत्यधर्मणः ।

विधाता धात्रा व्याख्यातः। तस्यैप निपातो भवति वहुदेवतीयामृचि ॥ ११ ॥ सोमस्य राज्ञो वर्रुणस्य धर्मणि बृहुस्पतेरत्नुंमर्त्यां उ शर्मणि । तवाहम्य मेघवन्नुपंस्तुतौ धातुर्विधातः कुलशीं अभक्षयम् ॥

इत्येताभिर्देवताभिरभिष्रस्तः सोमकलशानभक्षयमिति । कलशः [ कसार्त् ] । कला अस्मिञ्छेरते मात्राः । कलिश्च कलाश्च किरतेः । विकीर्णमात्राः ॥ १२ ॥

अथातो मध्यस्थाना देवगणाः । तेषां मरुतः प्रथमागामिनो भवन्ति । मरुतो मितराविणो वा । मितरोचिनो वा । महेद् द्रवन्तीति वा । तेषामेषा भवति ॥ १३ ॥

आ विद्युन्मद्भिर्मरुत: खुर्के रथेमिर्यात ऋष्ट्रिमद्भिरश्वेपणैः । आ वर्षिष्ठया न इपा वयो न पंत्रता सुमायौः ॥

विद्युन्मद्भिर्मरुतः । स्वर्केः स्वश्चनैरिति वा । स्वर्चनैरिति वा । स्वर्चिमिरिति वा । रथैरायात । ऋष्टिमद्भिः । अश्वपर्णैरश्वपतनैः । वर्षिष्ठेन च नोऽन्नेन वय इवापतत । सुमायाः कल्याणकर्माणो वा । कल्याणप्रज्ञा वी ।

रुद्रा ज्याख्याताः। तेषामेषा भवति ॥ १४ ॥

- 9. ॰मिश्चितिम् C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- R. Cf. AV. 7. 17. 2:

धाता देघातु दा्शुषे प्राची जीवातुः मक्षिताम्।

व्यं देवस्य धीमहि सुमृति विश्वराधसः॥

- **३. जीविताम॰** C 4, C 5, M 3, Mi, W 1, W 3.
- भ. मित सुमित सत्यधर्मण: C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- ५. बहुदेवतामृचि C 4, C 5, M 3, Mi, W 1, W 3.
- ६. अनुमत्या is omitted by W 2.
  - e. RV. X. 167. 3.

- अभक्षम् C 4, C 5, C 7, Mi, W 1, W 2, W 3; अक्ष्मशं यं M 3.
- c. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- ९. अमितराविणो is given as a variant by Durga.
- 90. अमितरोचिन: is given as a variant by Durga.
- ११. महद्रवन्तीति वा Roth.
- १२. तेषामेषामेषा C 4, C 5.
- 93. RV. I. 88. 1.
- 38. Quoted by SRV. I. 88. 1. p. i. 392.
- 94. N. 10. 5.

आ रुद्राम इन्द्रंबन्तः स्जोषंसो हिरंण्यरथाः सुवितायं गन्तन । इयं वी असत्प्रति हर्यते मृतिस्तृष्णजे न दिव उत्सी उद्दर्यवे ॥

आगच्छत रुद्रा इन्द्रेण। सहजोषणाः। सुविताय कर्मणे। इयं वोऽस्मद्पि प्रतिकामयते मतिः। तृष्णज इव दिव उत्सा उदन्यवे। तृष्णक् तृष्यैतेः। उदन्युद्ध-दन्यैतेः।

ऋभव उरु भान्तीति वा। ऋतेन भान्तीति वा। ऋतेन भवन्तीति वाँ। तेषामेषा भवति ॥१५॥

विष्टी शमी तरणित्वेन वाघतो मतीसः सन्ती अमृत्त्वमानशः । सौधन्वना ऋभवः स्ररंचक्षसः संवत्सरे सर्मष्टच्यन्त धीतिभिः॥

कृत्वा कर्माणि क्षिप्रत्वेन । वोळ्हारो मेधाविनो वाँ । मर्तासः सन्तोऽमृतत्व-मानिहारे । सौधन्वना ऋभवः सूरख्याना वा । सूरप्रज्ञा वा । संवत्सरे समपृच्यन्त [ भीतिर्भिः ] कर्मभिः ।

ऋभुविभ्वा वाज इति सुधन्वन आङ्गिरसस्य त्रयः पुत्रा वभूवुः । तेषां प्रध-मोत्तमाभ्यां बहुविन्नगमा भवन्ति न मध्यमेन । तदेतहभोश्च बहुवचनेन चमसस्य च संस्तवेन बहूनि दशतयीषु स्कानि भवन्ति ।

आदित्यरक्मयोऽप्यृभव उच्येन्ते।

अगोद्यस्य यदसंस्तना गृहे तद्येदमृभवो नातुं गच्छथे ।

अगोद्य आदित्योऽगूहनीयः। तस्य यदस्वपथ गृहे। यावत्तत्र भवथ न तावदिह भवधेति।

अङ्गिरसो न्याख्यातैः। तेषामेषा भवति ॥ १६ ॥ विरूपास इद्दर्ययुस्त इद्गेम्भीरवैपसः। ते अङ्गिरसः सूनवुस्ते अग्नेः परि जिन्नरेंै।।

- 9. RV. V. 57. 1.
- २. तृप्यते C 1.
- 3. तृष्णक् तृष्यतेः । उदन्युक्दन्यतेः । is omitted by Durga.
- 8. Quotted by SRV. I. 20.4. p. i. 110.
- 4. RV. I. 110. 4.
- इ. बोडारो C 1, C 2, C 3, C 6, M 4, S; Roth & S'ivadatta.
- o. Quoted by SRV. III, 60, 4. p. ii. 332,

- c. Omitted by BK, C4, C5, Kn, M3, Mi, R8, W1, W2, W3.
- Cf. BD. iii. 83;
   of. SRV. I. 110. 2, 4. pp. i. 480-1.
- 10. Cf. BD. iii. 89 B; of. SRV. I. 111. 4. p. i. 485.
- 11. Quoted by SRV. I. 161, 11. p. i. 682.
- 92. RV. I. 161. 11.
- 93. N. 3. 17.
- 98. RV. X. 62, 5,

वहुरूपा ऋषयः । ते गम्भीरकर्माणो वा । गम्भीरप्रका वा । तेऽक्रिस्सः पुत्राः । तेऽग्रेरधिजिक्षरे । इत्यग्रिजन्म ।

षितरो व्याख्याताः । तेपामेषा भवति ॥ १७ ॥ उदीरतामवर् उत्परीस उन्मध्यमाः पितरः सोम्यासः । असुं य ईयुरवृका ऋतुज्ञास्ते नीऽवन्तु पितरो हवेर्षुं ॥

उदीरतामवरे । उदीरतां परे । उदीरतां मध्यमाः पितरः । सोम्याः सोमसंपा-दिनैस्तेऽसुं ये प्राणमन्वीर्युः । अवृका अनिमन्नाः । सत्यक्षा वा यक्षका वा । ते न आगच्छन्तु पितरो ह्वानेषु ।

माध्यंमिको यम इत्यार्डुः । तस्मान्माध्यमिकान्पितृनमन्यन्ते ।

अङ्गिरसो व्याख्यांताः। पितरो व्याख्यांताः। भृगवो व्याख्यांताः। अथर्वाः णोऽथनवन्तः। थर्वतिश्चरतिकर्मा। तत्त्रतिषेधः। तेषामेषा साधारणा भवति ॥१८॥

अङ्गिरसो नः पितरो नवंग्वा अर्थर्वाणो भृगंवः सोम्यासः । तेषां व्यं सुमृतो युद्रियानामिष भुद्रे सीमंनुसे स्यामे ॥

अङ्गिरसो नः पितरः। नवगतयो नवनीत्रगतयो वा। अधर्वाणो भृगवः। सोम्याः सोमसम्पादिनः। तेषां वयम्। सुँमतौ कल्याण्यां मतौ। यज्ञियानामपि चैषाम्। भट्टे भन्दनीये। भाजनवति वा। कल्याणे मनसि। स्यामेति।

माध्यमिको देवगण इति नैरुक्ताः। पितर इत्याख्यानम्। अथाप्यृषयः स्तूयन्ते॥ १९॥

सूर्यस्येव वृक्षथो ज्योतिरेषां समुद्रस्येव महिमा गंभीरः। वार्तस्येव प्रजुवो नान्येन स्तोमो वसिष्ठा अन्वेतवे वैः॥

- 9. N. 4. 21.
- **RV. X. 15. 1; AV. 18. 1. 44; VS.** 19. 49.
- 2. Quoted by SRV. VI. 75, 10. p. ii. 890.
- ४. प्राणमुकीयु: C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- ५. माध्यमको C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- ६, Cf. BD. VI. 155: अत्र स्तूयते मध्यमो यमः।
- o. N. 3. 17.

- c. N. 4. 21.
- 9. N. 3. 17.
- १०. सौर्मनसे Roth.
- 99. RV. X. 14. 6; AV. 18. 1. 58.
- 97. Quoted by SRV. I. 62. 4. p. i. 306.
- 93. सुमतो is placed between मतो and यज्ञियानाम् C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 98. **н**ечны С 4, С 5, С 7, М 3, Мi, W 1, W 2, W 3.
- 94. RV. VII. 33. 8.

इति यथा । आस्या आम्रोतेः । तेषामेष निपातो भवत्येन्द्यामृचि ॥ २० ॥

स्तुषेय्यं पुरुवर्षसम्बन्धंमिनतंममाध्यमाध्यानांम् । आ देर्षते शर्वसा सप्त दानृत्य साक्षते प्रतिमानांनि भूरिं ॥

स्तोतन्यम् । वहुरूपम् । उरुभूतम् । ईश्वरतमम् । आप्तन्यम् । आप्तन्यानाम् । आदृणाति । यः । शवसा वलेन । सप्तदातृनिति वा । सप्तदानवानिति वा । प्रसा-क्षते । प्रतिमानानि । वहूनि । साक्षतिराप्नोतिकर्मा ॥ २१ ॥

अथातो मध्यस्थानाः स्त्रियः। तासामदितिः प्रथमागामिनी भवति। अदिति-र्च्याल्याता। तस्या एषा भवति॥ २२॥

दर्श्वस वादिते जन्मीन त्रते राजाना मित्रावरुणा विवासिस । अतिर्तपन्थाः पुरुरियो अर्थमा सप्तहीता विषुरूपेषु जन्मेसुँ ॥

दश्रस्य वादिते जन्मनि । वते कर्मार्णि । राजांनी । मित्रावरुणौ । परिचरिस । विवासितः परिचर्यायाम् ।

#### हुविष्मीं आविवासिति।

इत्याशास्तेर्वा । अतूर्तपन्था अत्वरमाणपन्थाः । वर्द्धरथः । अर्यमादित्व । अरीन्नियच्छति । सप्तहोता । सप्तासौ रश्मयो रसानभिसन्नामयन्ति । सप्तैनमृषयः स्तुवन्तीति वा । विषमरूपेषु जन्मसु । कर्मसुदयेषु ।

आदिलो देशैः । इत्याहुः । आदित्यमध्ये च स्तुतः । अदितिर्दाक्षायणी । अदितेर्दक्षी अजायत दक्षाद्वदितिः परि<sup>१२</sup> । इति च ।

- 9. RV. X. 120. 6; AV. 20. 107. 9.
- Quoted by SRV. X. 120, 8, p. IV. 399.
- 3. N. 4. 22, 23.
- ४. तुरुखो C 7.
- 4. RV. X. 64. 5.
- ६. कर्मणि वते C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3. & SRV. X. 64. 5. p. IV. 194.
- 9. Quoted SRV. loc. cit.

- ८. हविष्मानाविवासित C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, S; Roth.
- RV. I. 12. 9; SV. 2. 196; VS. 6. 23.
- १०. लघुरथ: C 2.
- 19. The quotation is untraced. Durga attributes it to the devatāstatvavidah i. c. persons who know the reality of deity.
- 92. RV. X. 72. 4.

तत्कथमुपपद्यते । समानजन्मानौ स्यातामिति । अपि वा देवधर्मेणेतरेतरजन्मानौ स्याताम् । इतरेतरप्रदेती ।

अग्निरप्यदितिरुच्यते । तस्यैपा भवति ॥ २३ ॥

यस्म त्वं सुद्रविणो ददांशोऽनागास्त्वमंदिते सर्वतांता । यं भुद्रेण अर्वसा चोदयांसि युजावंता राधंसा ते स्वाम ॥

यस्मै त्वं सुद्रविणो द्दाँसि । अनागास्त्वम् । अनपराधँत्वम् । अदिते । सर्वासु कर्मतिषु । आग आङ्पूर्वाद्रमेः । एन एतेः । किल्विवं किल्भिद्म् । सुरुतकर्मणो भयर्म् । कीर्तिमस्य भिनत्तीति वा । यं भद्रेण । शवसा बलेन । चोद्रयसि । प्रजावता च राधसा [धनेनं ] ते वयमिह स्यामेति ।

सरमा सरणात्। तस्या एपा भवति ॥ २४ ॥

किमिच्छन्ती सुरमा श्रेदमानइ दूरे ह्याचा जगुरिः पराचैः । कासोहितिः का परितन्म्यासीत्कथं रुसाया अतरः पर्यांसि ॥

किमिच्छन्ती सरमेदं प्रानैद् । दूरे हाध्वा । जगुरिर्जङ्गम्यतेः । पराश्चनैरेचितः । का तेऽस्मास्त्रर्थहितिरासीत् । किं परितकनम् । परितक्म्या रात्रिः । परित एनां तक्म । तक्मेत्युष्णनाम । तकत इति सतः । कथं रसाया अतरः पर्यासीति । रसा नदी रसतेः शब्दकैर्मणः । कथं रसानि तान्युदकानीति वा ।

देवशुनीन्द्रेणें प्रहिता पणिमिरसुरैः समूदे । इत्याख्यानम् । सरस्वती व्याख्याता । तस्या एषा भवति ॥ २५ ॥

- Quoted by SRV. X. 72. 4. p. IV. 225.
- 2. Cf. BD. IV. 18.
- 3. RV. I. 94. 15.
- 8. ददाशो C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- ५. अनवराधित्वम् C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- ६. सुकृतकर्मणो भयम् is omitted by Durga.
- Omitted by BK, C 4, C 5, C 7,
   Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2,
   W 3.
- c. Cf. Quoted by SRV, I, 62, 3, p. i. 305.

- 9. RV. X. 108. 1.
- 10. SINGE C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3; SRV. X. 108. 1. p. IV. 361.
- 99. Quoted by SRV. I. 63. 4. p. i. 312.
- 12. Quoted by SRV. I. 116. 15. p. i. 519.
- Quoted by SRV. I. 112. 12. p. i.
   490; cf. also. V. 53. 9. p. ii. 618.
- १४. Durga adds the following: वाग्वै सरमेति हि विज्ञायते ।

पावका नः सर्रस्वती वाजंनिर्वाजिनीवती । युज्ञं वष्ट धियावसीः ॥

पावका नः सरस्वती । अन्नेरन्नवती । यज्ञं वष्ट घियावसुः कर्मवसुः । तस्या एषापरा भवति ॥ २६ ॥

> महो अर्णुः सरस्वती प्र चैतयति केतुनां । धियो विश्वा वि राजिति ।।

महद्र्णः सरस्वती प्रचेतयति प्रज्ञापयति केतुना कर्मणा प्रज्ञया वा । इमानि च सर्वाणि प्रज्ञानान्यभिविराजति । वागर्थेषु विधीयते । तस्मान्माध्यमिकां वाचं मन्यन्ते ।

वाग्व्याख्यार्ता । तस्या एषा भवति ॥ २७ ॥

यद्वाग्वदंन्त्यविचेत्नानि राष्ट्री देवानी निष्सादं मन्द्रा । चर्तम ऊर्ज दुदुहे पर्यांसि के खिदस्याः पर्मं जेगामँ॥

यद्वाग्वदन्ति । अविचेतनान्यविश्वातानि । राष्ट्री देवानां निषसाद [ मन्द्रां ] मदना । चतस्रोऽनुदिश ऊर्ज दुदुहे पयाँसि । क स्विद्स्याः परमं जगामेति । यत्पृ- िषवीं गच्छतीति वा । यदादित्यरश्मयो हरन्तीति वा ।

तस्या एषापरा भवति ॥ २८॥

देवीं वार्चमजनयन्त देवास्तां विश्वरूपाः प्रावी वदन्ति । सा नी मन्द्रेषमूर्जं दुर्हाना धेनुर्वागुसानुषु सुष्टुतैर्तुं ।।

देवीं वाचमजनयन्त देवाः । तां सर्वरूपीः पशवो वदन्ति । व्यक्तवाचश्चाव्यक्त-वाचश्च । सा नो मदैनान्नं च रसं च दुहाना धेनुर्वागसानुपैतु सुष्टुर्तौ ।

- 9. RV. I. 3. 10; SV. 1. 189; VS. 20. 84.
- 2. Quoted by SRV. I. 3. 10. p. i. 39.
- **ર.** RV. I. 3, 12; VS. 20 86.
- **४. भूताम्यभि॰** C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 4. Quoted by SRV. I. 3. 12. p. i. 40.
- €. N. 2. 23.
- o. RV. VIII. 100. 10.
- c. Omitted by BK, C4, C5, C7,

- Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- Quoted by SRV. VIII. 100. 10. p. iii. 589.
- 90. RV. VIII. 100. 11.
- ११. विश्वरूपा: SRV. VIII. 100. 11. p. iii. 590.
- १२. मननार्श्न C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 3.
- 33. Quoted by SRV. loc. cit.

अनुमैति राकेति देवपल्याविति नैरुक्ताः । पौर्णमास्याविति याज्ञिकाः । या पूर्वा पौर्णमासी सानुमतिः । योत्तरा सा राकौ । इति विज्ञायते ।

अनुमतिरनुमननात्। तस्या एषा भवति॥ २९॥

अन्विद्तुमते त्वं मन्यांसे शं चं नस्क्रिधि । क्रत्वे दक्षांय नो हिनुँ प्र ण आर्यूपि तारिपेंः ॥

अनुमन्यस्वानुमते । त्वं सुखं च नः कुरु । अन्नं च नोऽपत्याय घेहि । प्रवर्धय च न आर्युः ।

राका रातेर्दानकर्मणः। तस्या एपा भवति ॥ ३०॥

राकां मृहं सुहवं सुष्टुती हुवे शृणोत्तं नः सुभगा बोर्धतु त्मनां । सीव्युत्वर्षः सूच्याछिद्यमानया ददातु वीरं शतदायमुक्थ्यम् ॥

राकामहं सुह्वानां सुष्टुत्या ह्वये। शुणोतु नः सुभगा। वोधत्वात्मना। सीव्यत्वपः प्रजननकर्म। सूच्याछिद्यमानया। सूची सीव्यतेः। ददातु वीरम्। शतप्रदम्। उक्थ्यं वक्तव्यप्रशंसम्।

सिनीवाली कुहूरिति देवपल्याविति नैरुक्ताः । अमावास्ये इति यामिकाः । या पूर्वामावास्या सा सिनीवाली । योत्तरा सा र्क्नहुः । इति विज्ञायते ।

सिनीवाही सिनमन्नं भवति । सिनाति भूतानि । वाहं पर्वे वृणोतेः । तसिन्न-न्नवती । वाहिनी वा । वाहेनेवास्यामणुत्वाचन्द्रमाः सेवितवैयो भवतीति वा ।

तस्या एषा भवति ॥ ३१ ॥

## सिनीवािेे पृथेष्ठके या देवानामिस खर्मा। जुपस्य ह्व्यमाहुतं युजां देवि दिदिहि नैः॥

- 9. अनुमती Roth & S'ivadatta.
- २. AB. VII. 11. 2; GB. II. 1. 10; Sad. B. IV. 6; of. KB. III. 1. KS. XII. 8: या पूर्वा पौर्णमासी सानुम तियौत्तरा सा राका। Schroeder's ed. vol. i. p. 170.
- ३. Durga reads: इपं च तोकाय नो हिनु ४. VS. 34. 8; cf. AV. 7. 20. 2:
  - अन्विदंतुमते स्वं मंससे शं चे नस्कृधि । जुवस्ते ह्यमाहुतं प्रजां देवि ररास्त नः॥
- ५. आयु: C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W1, W 2, W 3.

- ६. शाकामहं C.7.
- o. RV. II. 32. 4; AV. 7. 48. 1.
- ८. AB. VII. 11. 3; GB. II. 1. 10; Sad. B. IV. 6; cf. KB. III. 1. KS. XII. 8: या पूर्वामावस्या सा सिनीवाळी योत्तरा सा कुहू: 1 Schroeder's ed. vol. i. p. 170.
- ९. वालेनेव॰ Roth.
- 10. सेतच्यो C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 19. RV. II. 32. 6; AV. 7. 46. 1; VS. 34. 10.

सिनीवालि । पृथुज्ञघने । स्तुकः स्त्यायतेः संघातः । पृथुकेशस्तुके । पृथुष्टते वा । या त्वं देवानामसि स्वसा । स्वसा सु असा । स्वपु सीद्तीति वा । जुपस्व हन्यमद्नम् । प्रजां च देवि दिशे नः ।

कुहूर्गूहतेः। क्राभूदिति वा। क सती हृयत इति वा। क्राहुतं हविर्जुहोतीति वा। तस्या पपा भवति ॥ ३२ ॥

कुह्महं सुकृतं विश्वनार्षसमासिन्यज्ञे मुहवां जोहंवीमि । सा नो ददातु अवेर्ण पितृणां तस्ये ते देवि हविपा विधेर्म ॥

कुहूमहं सुरुतं विदितकर्माणमस्मिन्यक्षे सुह्वानामाह्यये। सा नो ददातु श्रवणं पितृणाम् । पित्र्यं धनमिति वा । पित्र्यं यदा इति वा । तस्ये ते देवि हिनपा विधेमेति व्याख्यातम् ।

यमी व्याख्याता । तस्या एपा भवति ॥ ३३॥

अन्यम् पु त्वं येम्यन्य उ त्वां परि प्वजाते लिवंजेव वृक्षम्। तस्र वा त्वं मने इच्छा स वा तवार्था कृणुष्व संविदं सुभेद्राम् ॥

अन्यमेव हि त्वं यमि । अन्यस्त्वां परिष्वङ्क्षयते । लिवुजेव वृक्षम् । तस्य वा त्वं मन इच्छ । स वा तव । अधानेन कुच्प्व संविदम् । सुभद्रां कल्याणभद्राम् ।

यमी यमं चकमे । तां प्रत्याचचक्षे । इत्याख्यानम् ॥ ३४ ॥ उर्वशी व्याख्याता । तस्या एषा भवति ॥ ३५ ॥

- 1. स्तुक: स्त्यायते: is omitted by Durgs.
- २. पृथुकेशस्तुका पृथुष्टुतिर्वा C 4, C 5, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3;

   ...पृथुष्टुकिर्वा C 7;
   पृथुकेशस्तुके पृथुस्तुके वा Roth.
- ३. स्वसा अधिदतीति वा is omitted by Durga.
- **४. े ब्लाइतम्** C 4, C 5, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3; **ब्लाइनम्** C 7.
- ५. दिशि C 4, C 5, C 7 M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.

- ६. काहुतं हविर्जुहोतीति वा is omitted by Durga.
- ७. सुदृतं C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M4, S; Roth & S'ivadatta.
- ८. MS. IV. 12. 6. Cf. AV. 7. 47. 1: कुट्ट देवीं सुकृतं विद्यानापंसम्सम् युक्तं सुद्दवीं जोहवीति । सा नी रृथिं विश्ववीरं नि येच्छाद् द्दीतु वीरं शुतदीयमुक्त्यम् ॥
- 9. N. 10. 19.
- 90. RV. X. 10.14; cf. AV. 18. 1. 16.
- ११. प्रत्याचचक्षेत्याख्यानम् S'iva.
- 92. N. 5. 13.

विद्युत्र या पर्तन्नी दिविद्योद्धरेन्ती मे अप्या काम्यानि । जनिष्ठो अपो नर्युः ग्रजांतुः प्रोविशी तिरत दीर्घमाँग्रैः ॥

विद्युदिव या। पर्तन्त्यद्योतत । हरन्ती मे अप्या काम्यानि । उदकान्यन्तिरिक्ष-स्रोकस्य। यदा नूनमयं जायेताद्भ्योऽध्यप इति । नर्यो मनुष्यो नृभ्यो हितः । नरापत्य-मिति वा। सुजातः सुजाततरः । अथोर्वशी प्रवर्धयते दीर्घमायुः ।

पृथिवी व्याख्याता। तस्या एपा भवति॥ ३६॥

बिक्तिया पर्वेतानां खिद्रं विभिषे पृथिवि । प्रया भूमि प्रवत्वति मुहा जिनोपि महिनि ।।

सत्यं त्वं पर्वतानां मेघानां खेदनं छेदनं [भेदंनं] वलममुत्र धारयसि पृथिवि। प्रजिन्वसि या भूमिम्। प्रवणवति। महत्त्वेन। महतीत्युद्कवतीति वा।

इन्द्राणी। इन्द्रस्य पत्नी। तस्या पया भवति॥ ३७॥

हुन्द्राणीमासु नारिषु सुभगीमृहमेश्रवम् । नुर्ह्यास्या अपुरं चुन जुरसा मरेते पतिः । विश्वसादिन्द्र उत्तर्रः ॥

इन्द्राणीमासु नारिषु सुभगामहमशृणवम् । न ह्यस्या अपरामिष समां जरया म्रियंते पतिः । सर्वस्माद् य इन्द्र उत्तरस्तमेतद् ब्रूमः ।

तस्या एषापरा भवति ॥ ३८॥

नाहर्मिन्द्राणि रारण् सख्युंर्वृपाकंपर्ऋते । यखेदमप्यं हृविः प्रियं देवेषु गच्छंति । विश्वंसादिनद्र उत्तरेः ॥

नाहसिन्द्राणि रमे । सब्युर्वृषाकपेक्रीते । यस्येदमप्यं हिवः । अप्सु ग्रुतम् । अद्भिः संस्कृतमिति वा । प्रियं देवेषु निगर्च्छति । सर्वसाद् य इन्द्र उत्तरस्तमेतद्
ज्याः ।

- 9. RV. X. 95. 10.
- २. पतन्तं M 3.
- 3. N. 1. 13, 14.
- 2, RV. V. 84. 1.
- 4. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- ξ. RV. X. 86. 11; AV. 20. 126. 11.
- o. जस्यां M 3, W 2.
- ८. मियेते M 3.
- 9. RV. X. 86. 12; AV. 20. 126. 12.
- २०. नियच्छति is given as a variant by Durga.

गौरी रोचतेः । ज्वलतिकर्मणः । अयमपीतरो गौरो वर्ण एतसादेव । प्रदास्यो भवति ।

तस्या एपा भवति॥ ३९॥

गौरीर्मिमाय सिल्लािन तक्षत्येकपदी द्विपदी सा चर्तप्पदी। अष्टापदी नवंपदी वभूत्रुपी सहस्रोक्षरा परमे व्योमर्न् ॥

गौरीर्निर्मिमाय सिलेलानि । तक्षती कुर्वती । एकपदी मध्यमेन । द्विपदी मध्यमेन चादित्येन च । चतुष्पदी दिग्भिः । अष्टापदी दिग्भिश्चावान्तरदिग्भिश्च । नवपदी दिग्भिश्चावान्तरदिग्भिश्च । नवपदी दिग्भिश्चावान्तरदिग्भिश्चादित्येन च । सहस्राक्षरा वहृदका । परमे व्यवैने ।

तस्या एपापरा भवति ॥ ४० ॥

तसाः समुद्रा अधि वि क्षंरन्ति तेनं जीवन्ति पृदिश्यतंसः ।

ततः क्षरत्यक्षरं तिहृश्यस्पं जीवति ॥

तस्याः समुद्रा अधिविक्षरन्ति । वर्षन्ति मेघाः । तेन जीवन्ति दिगाश्रयाणि भूतानि । ततः क्षरत्यक्षरमुदकम् । तत्सर्वाणि भूतान्युपजीवन्ति ।

गोर्व्याख्याता। तस्या एपा भवति॥ ४१॥

गौरंमीमेदत्रं वृत्सं मिपन्तं मूर्धानं हिङ्ङंकुणोन्मात्वा उ । स्वकाणं वर्ममुमि वावशाना मिमाति मायुं पर्यते पर्योभिः॥

गौरर्न्वमीमेद्वत्सम् । मिपंन्तमनिमिपन्तम् । आदित्यमिति वा । मूर्धानमस्या-मिहिङ्ङकरोन्मननाय । सृक्वाणं सरणम् । घर्मं हरणम् । अभिवावशाना मिमाति मायुम् । प्रप्यायते पयोभिः । मायुसिवादित्यमिति वा ।

वागेषा माध्यमिका। घर्मधुगिति याज्ञिकाः।

धेनुर्धयतेर्वा । धिनोतेर्वा । तस्या एषा भवति ॥ ४२ ॥

- 9. RV. I. 164. 41; cf. AV. 9. 10. 21.
- २. गौरीर्मिमाय SRV. I. 164. 41. p. i. 715.
- 3. Quoted by SRV. loc. cit.
- 8. RV. I. 164, 42; AV. 9. 10. 22; 13.
- 4. Quoted by SRV. I. 164, 42. p. i. 716.
- ξ. N. 2. 5.
  - 9. RV. I. 164. 28; cf. AV. 9. 10. 6.
  - ८. गौरन्नमीसे॰ W 2.
  - 9. इपन्तम॰ W 2; निमियन्तम॰ C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, S; C 4, C 5, W 1, W 3, and Roth.

उप हये सुदुर्घा धे<u>नुमे</u>तां सुहस्तो गोधुगुत दोहदेनाम् । श्रेष्ठं सुवं संविता साविपन्नोऽभीद्वो वर्मस्तदु पु प्र वोचम् ॥

उपह्नये सुदोहँनां धेनुधेताम्। कल्याणहस्तो गोधुगपि च दोग्ध्येनाम्। श्रेष्ठं सर्वं सिवता सुनोतु न इति। एप हि श्रेष्ठः सर्वेपां सवानां यदुद्कं यहा पयो यजुष्मत्। अभीद्यो घर्मः। तं सु प्रव्रवीमि।

वागेषा माध्यमिका । घर्मधुगिति याज्ञिकाः । अझ्याहन्तन्या भवति । अघर्झाति वा । तस्या एपा भवति ॥ ४३ ॥

सू<u>यव</u>साद्रगंवती हि भूया अथी वयं भगंवन्तः स्थाम । अद्भि तृर्णमध्ये विश्वदानीं पित्रं शुद्धमुंदकमाचरन्ती ॥

स्यवसादिनी भगवती हि भव । अथेदानी वयं भगवन्तः स्याम । अद्धि तृण-मध्ये । सर्वदा पिव च शुद्धमुद्दकमाचरन्ती ।

तस्या एपापरा भवति ॥ ४४ ॥

हिङ्कुण्वती वेसुपत्नी वस्नां वृत्सिम्चिच्छन्ती मनसाभ्यागात् । दुहामृश्चिभ्यां पयो अध्येयं सा वर्धतां महते सौर्मगार्यं ।।

इति सा निगदव्याख्याता।

पथ्या स्वस्तिः । पन्था अन्तरिक्षम् । तन्निवासात् ।

तस्या एषा भवति ॥ ४५॥

खित्तिरिद्धि प्रपंथे श्रेष्ठा रेक्णंखत्यमि या वाममेति । सा नौ अमा सो अरंणे नि पांतु खावेशा भवतु देवगीर्पा ॥

स्वस्तिरेव हि प्रपथे श्रेष्टा। रेक्णस्वती धनवती। अभ्येति या। वस्नि वनर्ना-यानि। सा नोऽमा गृहे। सा निरमणे। सा निर्गमने पातु। स्वावेशा भवतु। देवी गोप्त्री देवान्गोपायत्विति। देवा पनां गोपायन्त्विति वा।

#### उषा व्याख्याता। तस्या एषा भवति॥ ४६॥

- 9. RV. I. 164, 26; AV. 7, 73, 7; 9, 10, 4.
- र. सुदुवां C 4, C 5, C 7, M 3, Ma, W 1, W 2, W 3.
- 3. RV. I. 164, 40; AV. 7, 73, 11; 9, 10, 20.
- ४. सुयवसादिनी SRV, I. 164, 40. p. i. 715; & Roth.

4. Quoted by SRV. loc. cit.

27; A.V. 7. 73. 8; 9.

- o. Quoted by SRV. X. 59. 7. p. iv.
- c. RV. X. 63, 16,
- **9.** N. 2. 18.

## अपोषा अनेसः सर्त्संपिष्टादहं विश्युपी । नि यत्सी शिक्षथद्भुपां ।।

अपासरदुषाः । अनसः संपिष्टान्मेघाद् विभ्युषी । अनो वायुरिनतेः । अपि वोपमार्थे स्यात् । अनस इव राकटादिव । अनः शकटम् । आनद्धमांसम्श्रीवरम् । अनितेर्वा स्यात् । जीवनकर्मणः । उपजीवन्त्येनत् । मेघोऽप्यन एतसादेव । यन्निर-शिश्रथत् । वृषा वर्षिता मध्यमः ।

तस्या एपापरा भवति ॥ ४७ ॥

एतदेस्या अनेः शये सुसंपिष्टं विषाक्या । सुसारं सीं परावतैः ॥

पतदस्या अन आरोते सुसंपिष्टम् । इतरिदव । विपाशि विमुक्तपाशि । ससारोषाः । परावतः प्रेरितवतः । परागताद्वा ।

इळा न्यार्क्याता। तस्या एषा भवति॥ ४८॥

अभि न इस्रो यूथस्यं माता सिन्नदीभिक्वेशीं वा ग्रणातु । जुर्वशीं वा बृहद्विवा ग्रेणानाभ्यूंण्वीना प्रेमृथस्याँयोः । सिषंक्त न ऊर्नेव्यंस्य पुष्टेः ॥

अभिगृणातु न रळा। यूथस्य माता। [सर्वस्य माता।] सदिम नदीभिः। उर्वदेशि वा गृणातु। उर्वदेशी वा। वृहद्विचा महद्दिवा । गृणाना। अभ्यूण्वाना। प्रभृथेस्य प्रभृतस्य। आयोरयनस्य [मनुष्यस्य ] ज्योतिषो वोदकस्य वा। सेवतां नोऽन्नस्य पुष्टेः।

#### रोदसी। रुद्रस्य पत्नी। तस्या एषा भवति॥ ४९॥

- 2. RV. 1V. 30. 10.
- २. The passage अनः शकटम् ... एतसादेव is omitted by Durga.
- 3. RV. IV. 30. 11.
- 8. N. 8. 7.
- ५. ऽस्त्र S'ivadatta.
- ६. ०स्ययो: C 7, M 3.
- o. RV. V. 41. 19.
- c. Omitted by BK, C4, C5, C7,

- Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3; सर्वस्य माता सहचरतीभिनंदीभिः is added on the margin in C 7.
- ९. उर्वशा C 7.
- Quoted by SRV. X. 64. 10. p. iv. 195.
- 31. Cf. SRV. V. 41. 19. p. ii. 582.
- 98. Omitted by BK, C4, C5, C7, Kn, M3, Mi, R8, W1, W2, W3.

रथं तु मार्रतं वयं अवस्थुमा हुवामहे । आ यसिन्तस्था सुरणानि विश्रती सची मुरुत्सु रोद्रेसी ॥

रथं श्लिप्रं मारुतं [मेवं] वयं श्रवणीयमाह्वैयामहे । आ यस्मिन्तस्थो सुरमणी यान्युदकानि विभ्रती सचा मरुद्धिः सह रोदसी ॥ ५० ॥

॥ इत्येकाद्द्योऽध्यायः॥

[इयेनी व्याख्यात आँदाय खाँदिष्ट्या सीमं मन्यते यस्ता देव नवोर्नवः परं मृत्यो त्वेषितित्था प्रे वो महे उँदु ज्योतिर्धाता देवातु सोमंस्याधाता मध्यस्थाना देवगणा आँ विद्युन्मद्भिरा बद्रासो विद्वी शमी विरूपास उदीर्रतामवरेऽक्षिरेसो नः सूर्यस्थव स्तुष्टियमधाता मध्यस्थानाः स्त्रियो दक्षीस्य यसौ त्वं किमिच्छेन्ता पाँवका नो मेही अणी यद्वांग्वदन्ती देवां वावमिन्वदनुमते राकामहं सिनीवाछि कुँहमहमन्यम् पूर्वशी विद्युन्त वेळित्थेन्द्राणीं नाहमिन्द्राणि गारीमिमाय तस्याः समुद्रा गार्ममिमद्वप् स्त्रियवसादिङ्कण्वता स्वास्तिरद्वापोवा एतदस्था अभि नो रंथं नु मास्तमिति पञ्चाञ्चत्॥]

#### ॥ इत्युत्तरषद्वे पञ्चमोऽध्यायः॥

#### ॥ इति निरुक्त एकाद्द्योऽध्यायः समाप्तः॥

<sup>9.</sup> RV. V. 56. 8.

R. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.

इ. आह्रयामः C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.

Small figure within brackets represents the corresponding section of the eleventh chapter of the Nirukta.



#### अथ द्वादशोऽध्यायः

अथातो बुस्थाना देवताः। तासामिश्वना प्रथमागामिनौ भवतः। अश्विनौ यद्याश्रुवाते सर्वम्। रसेनान्यैः। ज्योतिपान्यः। अश्वैरश्विनावित्योर्णवाभः।

तत्काविश्वनौ। द्यावापृथिव्यावित्येके। अहोरात्रावित्येके।सूर्याचन्द्रमसावित्येके। राजानौ पुण्यकृतावित्यैतिहासिकौः । तयोः काल अर्ध्वमर्धरात्रात्रकाशीभाव-स्यानुविष्टम्भम्। अनुतमोभागो हि मध्यमो ज्योतिर्भाग आदित्यः।

तयोरेपा भवति ॥१॥

वसातिषु स चर्थोऽसितौ पेत्वाविव।

कुदेदमंथिना युवमुभि देवाँ अंगच्छतम् ॥

इति सा निगद्व्याख्यार्ता।

तयोः समानकालयोः समानकर्मणोः संस्तुतप्राययोरसंस्तवेनैषोऽर्धचौं भवति। वासात्यो अन्य उच्यते। उषः पुत्रस्तवैन्य इति।

तयोरेषापरा भवति ॥२॥

हुहै है जाता समनावशीतामरेपसा तन्वा है नामिमः सैः। जिल्ला मन्यः सुमेखस सूरिर्दिनो अन्यः सुमर्गः पुत्र ऊहे॥

- 9. Cf. S'B. IV. 1. 5. 16. इमे ह वे द्यावाष्ट्रियवी प्रत्यक्षमित्रा-विमे हीद्रे सर्वमाक्षुवातां।
- RV. I. 92. 1; 112. 1; 181. 4; 184. 3; X. 106. 5. pp. i. 416, 486, 764, 771; IV. 354.
- 3. Quoted by SRV. I. 89. 3. p. i. 396.
- थ. चरती M 3.
- 4. The quotation is not traced.

इ. S'ivadatta adds the following passage after द्याख्याता as the text in some of the MSS., which have however not been specified.

वसातिषु स्म चरथो वसातयो रातयो वसन्ते स्मा इतरेतरा तयोः । वक्तेर्वा वहतेर्वा । सितौ पेखाविव । अपेखा वृत्रहणं सुरातयोः॥

- ७. तवाच्यः Roth.
- z. RV. I. 181. 4.

इह चैहं च जातों संस्तृयेते पापेनालिप्यमानया तन्या नामिश्च स्वैः। जिप्णुर्वामन्यः सुमहतो वलस्येरियता मध्यमः। दिवोऽन्यः सुभगः पुत्र ऊह्यत आदित्यैः।

तयोरेपापरा भवति ॥ ३॥

श्रातुर्युजा वि बीधयाधिनावेह गैच्छताम् । अस्य सोमंस्य पीतेंये ॥

प्रातयोंगिनौ विवोधयाश्विनाविहागच्छतामस्य सोमस्य पानाय। तयोरेषापरा भवति ॥ ४॥

मातर्यजध्वमधिनां हिनोत् न सायमस्ति देवया अर्जुष्टम् । उतान्यो असर्वजते वि चावः पूर्वःपूर्वो यर्जमानो वनीयाने ॥

प्रातर्यज्ञध्वमिश्वनौ प्रहिणुत न सायमस्ति देवेज्या अजुप्रमेतत् । अप्यन्योऽ-साद्यजते वि चावः । पूर्वःपूर्वो यजमानो बनीयान्वनियत्तमः।

तयोः कालः सूर्योदयपर्यन्तः । तसिन्नन्या देवता ओप्यन्ते ।

उषा वष्टेः कान्तिकर्मणः । उच्छतेरितरा माध्यमिका । तस्या एषा भवति ॥५॥

## उषुस्त<u>िच</u>त्रमा भेरासभ्ये वाजिनीवति । येने तोकं चु तनेयं चु धार्मिहे॥

उपस्तत् [चित्रं ] चायनीयं [मंर्हनीयं] धनमाहर । असम्यमन्नवति । यैन पुत्रांश्च पौत्रांश्च दधीमंहि ।

#### तस्या प्रषापरा भवति ॥ ६ ॥

- 9. ges SRV. I. 181. 4. p. i. 764.
- २. संस्त्येथे SRV. loc. cit.
- 3. Quoted by SRV. loc. cit.
- v. RV. I. 22. 1.
- 4. RV. V. 77. 2.
- 4. RV, I. 92. 13; SV. 2. 1081; VS. 34, 33.

- o. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7,
   Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2,
   W 3.
- c. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3; and SRV. I. 92. 13. p. i. 415.
- 3. Quoted by SRV. loc. cit.

प्ता उ त्या उपसंः केतुमंकत पूर्वे अर्धे रजंसी भानुमंञ्जते । निष्कृण्याना आर्युधानीव धृष्णवः प्रति गावीऽरूंपीर्यन्ति मातंरैः ॥

पतास्ता उपसः केतुमक्रपत प्रज्ञानम् । एकस्या प्रच पूजनार्थे वहुवचनं स्थात् । पूर्वेऽर्धेऽन्तिरक्षलोकस्य समञ्जते भानुना । निष्कृण्वाना आयुधानीव धृष्णवः । निरित्येष समित्येतस्य स्थाने ।

एमिदियां निष्कृतं जारिणीवै । इत्यपि निगमो भवति ।

प्रति यन्ति । गावो गमनात् । अरुपीरारोचनात् । मातरो भासो निर्माद्यः ।

सूर्यां सूर्यस्य पत्नी । पपैवाभिसृष्टकालतमा । तस्या पषा भवति ॥ ७ ॥

सुर्कियुकं शेल्मुलिं विश्वरूपं हिर्रण्यवणं सुवृतं सुच्कम् ।

आ रोह सूर्ये अमृतंस्य लोकं स्योनं पत्ये वहुतं कृणुष्यं ॥

सुकार्शंनं शन्नमलं सर्वरूपम् । अपि वोपमार्थे स्थात् । सुकिंशुकसिव शल्म-लिमिति । किंशुकं कंशतेः प्रकाशयतिकर्मणः । शल्मलिः सुशरो भवति । शरवान्वा । आरोह सूर्ये अमृतस्य लोकमुदकस्य । सुखं पत्ये वहतुं कुरुष्व ।

सविता सूर्या प्रायच्छत्सोमाय राज्ञे प्रजापतये वा । इति च ब्राह्मणम् ।

वृषाकपायी वृषाकपेः पत्नी। एपैवाभिसृष्टकालतमा। तस्या एषा भवति॥८॥

वृषांकपायि रेवेति सुपुत्र आदु सुस्नुषे । यसंत् इन्द्रं उक्षणः पियं कोचित्करं हविर्विश्वसादिनद्व उत्तर्रः ॥

वृषाकपायि रेवति सुपुत्रे सध्यमेन सुस्रुपे माध्यमिकया वाचा । स्नुषा साधु-सादिनीति वा । साधुसानिनीति वा । स्वपत्यं तत्सनोतीति वा ।

प्राश्नातु त इन्द्र उक्षण एतान्माध्यमिकान्त्संस्त्यायान् । उक्षण उक्षतेर्वृद्धि-कर्मणः । उक्षन्त्युद्केनेति वा । प्रियं कुरुष्व सुखाचयकरं हविः [सुखकरं हविः] । सर्वसमाद् य इन्द्र उत्तरंस्तमेतद्भूम आदित्यम् ।

<sup>9.</sup> RV. I. 92. 1; SV. 2. 1105.

Quoted by SRV. I. 2. 6; III. 58.
 pp. i. 32; ii. 328.

<sup>₹.</sup> RV. X. 34. 5.

<sup>2.</sup> Quoted by SRV. I. 92. 1. p. i. 410.

<sup>4.</sup> RV. X. 85. 20; cf. AV. 14. 1. 61.

६. सकासनं M 3.

v. Cf. AB, IV. 7. 1; of. KB. XVIII.

c. RV. X. 86. 13; AV. 20. 126. 13.

S. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3. & SRV. X. 86. 13. p. IV. 269.

१०. The entire passage. वृषाकपायि रेवति...इन्द्र उत्तर: is quoted by SRV. loc. cit. The intervening words स्वपत्यं...उक्षन्त्युद्केनेति वा are omitted.

सरण्युः सरणात्। तस्या एषा भवति॥ ९॥

अपागूहत्रुमृतां मत्यभ्यः कृत्वी सर्वर्णामददुर्विवस्वते । जुताश्विनावभर्षत्तदासीदुर्जहादु द्वा मिथुना संरुष्यै: ॥

अपागृहन्नमृतां मर्खेभ्यः कृत्वी सवर्णामदद्विवस्वते । अप्यश्विनाभरत यत्त-दासीत्। अजहाद् द्वौ मिथुनौ सरण्युः।

मध्यमं च माध्यमिकां च वाचमिति नैरुक्ताः । यमं च यमीं चेत्यैतिहासिकाः ।

तत्रेतिहासमाचक्षेते । त्वाष्ट्री सरण्यूर्विवखत आदित्याद्यमौ मिथुनौ जनयाञ्च-कारें। स सवर्णामन्यां प्रतिनिधायाश्वं रूपं कृत्वा प्रदुद्रावें। स विवस्वानादित्य आश्वमेव रूपं इत्वा तामनुस्त्य संबभूव । ततोऽश्विनौ जन्नाते । सवर्णायां मर्नुः । तदभिवादिन्येपर्भवति॥ १०॥

> त्वष्टां दुह्तित्रे वहुतुं कृणोतीतीदं विश्वं अवनं समेति। यमस्य माता पंरीक्षमाना मही जाया विवस्ततो ननाशं ॥

त्वष्टा दुहितुर्वहनं करोतीति [इदं विश्वं भुवनं समेति ] । इमानि च सर्वाणि भूतान्यभिसमागच्छन्ति । यमस्य माता पर्युद्यमाना महतो जाया विवस्वतो ननारा। रात्रिरादित्यस्य । आदित्योदयेऽन्तर्धायते ॥ ११ ॥

सविता व्याख्यातः। तस्य कालो यदा द्यौरपहततमस्काकीर्णरिहमर्भवति। तस्येषा भवति ॥ १२ ॥

विश्वां रूपाणि प्रति मुञ्जते कविः प्रासावीद्धदं द्विपदे चतुष्पदे । वि नार्कमरूयत्सविता वरेण्योऽतुं प्रयाणंमुषसो वि राजिति ॥

सर्वाणि प्रज्ञानानि प्रतिमुञ्जते मेधावी । कविः क्रान्तदर्शनो भवति । कवते-वी । प्रसुवति भद्रं द्विपाद्मश्च चतुष्पाद्मश्च । व्यैचिख्यपन्नाकं सविता वरणीयः । प्रयाणमर्नुषसो विराजति ।

<sup>9.</sup> RV. X. 17. 2.

२. अध्यगहन C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, S; Roth & S'ivadatta.

<sup>3.</sup> Cf. BD. VII. 7.

<sup>2.</sup> Cf. op. cit. VI. 162, 163.

<sup>4.</sup> Cf. op. cit. VII. 1.

<sup>§.</sup> Cf. op. cit. VII. 3, 4.

o. Cf. op. cit. VII. 6.

c. Cf. op. cit. VII. 2.

<sup>9.</sup> RV. X. 17. 1; AV. 3. 31. 5; 18. 1. 53.

<sup>90.</sup> Omitted by BK, C4, C5, C7, Kn, M3, Mi, R8, W1, W2, W 3.

<sup>99.</sup> N. 10. 31.

<sup>92.</sup> RV. V. 81. 2; VS. 12. 3.

१३. व्यक्षपन्नाकं W 2.

<sup>98. ॰</sup>मनुपसो M 3; ॰मपसो C 4, C 5, C 7, Mi, W 1, W 2, W 3.

अधोरामः सावित्रैः । इति पशुसमाद्माये विज्ञायते ।

कस्मात्सामान्यादिति । अधस्तात्तद्वेद्यायां तमो भवत्येतस्मात्सामान्यात् । अध-स्ताद्रामोऽधस्तात्कृष्णः । कस्मात्सामान्यादिति । आग्नं चित्वा न रामामुपेयात् । रामा रमणायोपेयते न धर्मार्यं । कृष्णजातीयैतस्मात्सामान्यात् ।

कृकवाकु: तावित्रः । इति पशुसमार्क्ताये विज्ञायते ।

कस्मात्सामान्यादिति । कालानुवादं परीत्य । कृकवाकोः पूर्व शब्दानुकरणं वचेरुत्तरम् ।

भगो व्यार्ख्यातः । तस्य कालः प्राग्तुत्सर्पणात् । तस्यैया भवति ॥ १३ ॥ प्रातुर्जितुं भर्गमुग्नं हुंदेम वृयं पुत्रमदितेयों विधुर्ता । आधिश्वद्यं मन्यंमानस्तुरश्चिद्राजां चिद्यं भर्गं भक्षीत्याहे ।।

प्रातर्जितं भगमुत्रं ह्वयेम वयं पुत्रमदितेयों विधारियता सर्वस्य । आप्रश्चिद्यं मन्यमान आर्ढ्यां छुर्दरिद्रः । तुरिश्चत् । तुर इति यमनाम । तरतेर्या । त्वरतेर्वा । त्वरतेर्वा । त्वरतेर्वा । त्वरतेर्वा । त्वरतेर्वा । त्वरतेर्वा ।

अन्धो भग इंत्याहुरनुत्स्रप्तो न दश्यते । प्राशित्रमस्याक्षिणी निर्भघोने । दित च ब्राह्मणम् । जनं भगो गर्च्छेति । इति [ वैं ] विज्ञार्यते ।

# जनं गच्छत्यादित्य उद्येन।

- 9. TS. V. 5. 22. 1.
- ₹. VS. 24. 1—40.
- ३. ॰ द्वेडायां Roth.
- 8. Cf. Vāsistha Dh. Sūt. XVIII. 17, 18: अथापि यमगीताञ्क्षोकानुदाहरन्ति । नाप्तिं चित्वा रामामुपेयात् । कृष्णवणी या रामा रमणायैव न धर्मायति । Cf. also Karka on Pāraskara grhya sū, I. 4:

तथा च यास्काचार्याः—रामा रमणायोपेयते न धर्मायेति ।...तथा चाह—अप्निं प्रथमं चित्वा न रामामुपेयादिति । Cf. Vis'varūpācārya in his Bālakriḍā on Yājñavalkya, I. 56: कृष्णवर्णीया रामा रमणायेवोपेयत इति ब्राह्मणवादः।

Cf. KS. XXII. 7: अग्निं चित्वा प्रथमं चित्वा न रामामुपेयात् ।

- 4. VS. 24. 35; TS. V. 5. 18. 1.
  - €. VS. 24. 1—40.

- ७. सामानादिति M 3.
- c. N. 3. 16.
- RV. VIII. 41. 2; VS. 34. 35; cf. AV. 3. 16. 2.
- १०. आड्याडु: Roth.
- ११. Of. KB. VI. 13: तद् भगाय परिजहुः । तस्याक्षणी निर्जेघान । तस्यादाहुरन्धी भग हति । of. S'B. I. 7. 4. 6: तद् भगाय दक्षिणत आसीनाय पर्याजहुः । तद् भगोऽनिक्षां चन्ने । तस्याक्षिणी निर्देदाह ।...तस्यादाहुरन्धी भग इति । Cf. GB. II. 1. 2: तस्यादाहुरन्धी ने भग इति ।
- १२. Cf. MS. I. 6. 12: जनं भगोऽगच्छत् ।
- 33. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- 18. Omitted by Roth.

सुर्यः सर्तेवा । सुवतेवा । सीर्यतेवा । तस्येषा भवति ॥ १४ ॥ उदु त्यं जातवेदसं देवं वहान्ति केतवेः । दृशे विश्वाय सूर्यम् ॥

उद्वहन्ति तं जातवेदसं रइमयः केतवः । सर्वेपां भूतानां दर्शनाय सूर्यमिति । [कमन्यमादित्यादेवमवक्ष्यत् । ]

तस्येपापरा भवति ॥ १५ ॥

चित्रं देवानामुदंगादनींकं चर्श्वपित्रस्य वर्षणस्यायेः । आत्रा द्यात्रीष्टियेवी अन्तरिक्षं सूर्ये आत्मा जर्गतस्तस्थुपर्श्व ॥

चायनीयं देवानामुदगमदनीकम् । ख्यानं मित्रस्य वरुणस्याग्नेश्च । आपृ पुरद् यावापृथिव्यौ चान्तरिक्षं च महत्त्रेन [तेनं]। सूर्य आत्मा जङ्गमस्य च स्थावरस्य च।

अथ यद्गिशमपोपं पुष्यति तत्पूपा भवति । तस्यैपा भवति ॥ १६ ॥

शुक्रं ते अन्यर्धज्तं ते अन्यद्विष्ठं अर्हनी द्यारिवासि । विश्वा हि माया अर्वसि स्वधावी भद्रा ते पूपित्रह रातिरेस्तुं ॥

गुकं ते अन्यत् । लोहितं ते अन्यत् । यज्ञतं ते अन्यत् । यज्ञियं ते अन्यत् । विषमरूपे ते अहनी कर्म चौरिव चासि । सर्वाणि प्रज्ञानान्यवसि । अन्नवन् । भाजन्वति ते पूपन्निह दत्तिरस्तु ।

#### तस्यैषापरा भवति ॥ १७ ॥

- Cf. PMbh. vol. II. p. 86: सूसतिभ्यां सर्तेरुःवं सुवतेर्वा रुडागमः। सरणाद्वा सुवति वा कर्मणीति सूर्यः।
- R. Cf. BD. VII. 128. (B).
- **3.** RV. I. 50. 1; AV. 13. 2. 16; 20. 47. 13; SV. 1. 31; VS. 7. 41; 8. 41; 33. 31.
- ४. Cf. SRV. I. 50. 1. p. i. 248: उद्वहन्ति तं जातवेदसं देवसङ्घाः केतवो रश्मयो वा सर्वेषां भूतानां संदर्शनाय सर्वम् ।

- 4. Omitted by BK, C4, C5, C7, Kn, M3, Mi, R8, W1, W2, W3.
- ξ. RV. I. 115. 1; AV. 13. 2. 35; 20. 137. 14.
- Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- c. Cf. BD. ii. 63.
- 9. RV. VI. 58. 1; SV. 1. 75.

पृथस्पथः परिपति वच्सा कामेन कृतो अभ्यान छक्म । स नो रासच्छुरुधं अन्द्रात्रा घियं धियं सीपधाति त्र पूर्वा ॥

पथरपथः । अधिपतिम् । वचनेन । कामेन कृतः । अभ्यौनळर्कम् । अभ्यापः श्रोऽर्कमिति वा । स नो द्दातु चायनीयात्राणि धनानि । कर्मकर्म च नः प्रसाधयतु पूषेति ।

अथ यद्विषितो भवति तद्विष्णुर्भवति । विष्णुर्विशतेर्वा । व्यश्नोतेर्वा । तस्यैषा भवति ॥ १८ ॥

#### ड्दं विष्णुर्वि चंक्रमे त्रेधा नि दंधे पुदम् । सम्ब्हिमस्य पासुरे ॥

यदिदं किं च तद्विक्रमते विष्णुः। त्रिधा निधत्ते पदम्। [त्रेधाभावार्य।] पृथिव्यामन्तरिक्षे दिवीति शाकपूँणिः। समारोहणे विष्णुपदे गयशिरसीत्यौर्णवाभः। समूळहमस्य [पाँसुँरे] प्यायनेऽन्तरिक्षे पदं न दृश्यते। आपि वोपमार्थे स्यात्। समूळहंभस्य पाँसुँछ इव पदं न दृश्यत इति। पाँसवः पादैः सूयन्त इति वा। पन्नाः श्रोरत इति वा। पंसनीयौ भवन्तीति वौ॥ १९॥

विश्वानरो ब्यार्ब्यातः । तस्यैष निपातो भवत्यैन्द्रामृचि ॥ २० ॥

#### विश्वानेरस्य वस्पतिमनानतस्य शर्वसः । एवैश्व चर्पणीनामृती हुवे रथानामें ॥

विश्वानरस्यादित्यस्य । अनानतस्य । शवसो महतो वलस्य । एवैश्च कामैरय-नैरवनैर्वा । चर्षणीनां मनुष्याणाम् । ऊत्या च पर्था रथानाम् । इन्द्रमस्मिन्यक्षे ह्रयामि ।

- १. रसच्छु° Roth.
- 2. RV. VI. 49. 8; VS. 34. 42.
- रे. अभ्यानडर्कम् C 1, C 2, C 3, C 6, M 4, S; Roth & S'ivadatta.
- 8. Cf. BD. ii. 69.
- 4. RV. I. 22. 17; AV. 7. 26. 4.
- E. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- o. Cf. BD. ii. 64.
- ८. समुदमस्य C 1, C 2, C 3, C 6, M 4,
- ९. अप्यायने SRV. I. 22. 17. p. i. 120.

- Omitted by SRV. loc. cit. For the reading of the longer recension, see note c.
- 19. qigt SRV. loc. cit.
- १२. पिंसनीया: C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- १३. The passage: विष्णुविशतेर्वा..... भवन्तीति वा is quoted by SRV. loc. cit.
- 98. N. 7. 21.
- 94. RV. VIII. 68. 4; SV. 1. 364.
- १६. यथा Roth.

वरुणो व्याख्यातः । तस्येषा भवति ॥ २१ ॥

येना पावक चक्षंसा भुरुण्यन्तुं जनाँ अर्नु । सं वैरुण पद्यैसि ॥

भुरण्युरिति क्षित्रनाम । भुरण्युः शकुनिः । भूरिमध्वानं नयैति । स्वर्गस्य लोक-स्यापि बोळ्हा । तत्संपाती भुरण्युः । अनेन पावकख्यानेन । भुरण्यन्तं जनाँ अनु । त्वं वरुण परयसि । तत्ते वयं स्तुम इति वाक्यरोपः ।

अपि वोत्तरस्यार्म् ॥ २२ ॥

येना पायक चक्षंसा अरुण्यन्तं जनाँ अर्जु । तं वेरुणु पद्यैसी ।।

वि द्यामेषि रर्जस्पृथ्वहा मिर्मानी अक्तुभिः। पश्यञ्जनमानि र्म्यू ॥

व्येषि द्याम्। रजश्च । पृथु महान्तं लोकम्। अहानि च सिमानोऽक्रभी रात्रिभिः सह । पश्यक्षन्मानि जातानि सूर्य ।

अपि वा पूर्वस्याम् ॥ २३॥

येना पावक चक्षंसा भुरुण्यन्तं जनाँ अर्च । त्वं वेरुण पर्वेथंसि ॥

श्रुत्यङ् देवानां विश्वीः श्रुत्यङ्ङदेषि मानुपान् । श्रुत्यङ् विश्वं स्वीर्देशे ॥

- 9. N. 10. 3.
- **2.** RV. I. 50. 6; AV. 13. 2. 21; 20. 47. 18; VS. 33. 32.
- **३. नयन्ति** M 3.
- ४. बोहा C 1, C 2, C 3, C 6, M 4, S; & S'ivadatta.
- प्. The passage सुरण्युः शकुनिः ...तःसं-पाती is omitted in W 2; but added on the margin.
- इ. Cf. SRV. I. 50. 6. p. i. 250: तत्ते

- वयं स्तुम इति वाक्यशेषोऽपि वोत्तरस्था-मन्वयस्तेन ब्येषि ।
- o. RV. I. 50. 6.
- c. RV. I. 50. 7; AV. 13. 2. 22; 20. 47. 19.
- ९. वेषि C 4. C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 90. RV. I. 50. 6.
- 99. RV. I. 50, 5; AV. 13. 2, 20; 20, 47. 17.

प्रत्यङ्ङिदं सर्वम् । [ उदेषि । प्रत्यङ्ङिदं ज्योतिरुच्यते । प्रत्यङ्ङिदं सर्वम् ] ( इदम् ) अभिविपश्यसीति ।

अपि वैतस्यामेर्वं ॥ २४ ॥

वना पात्रक चक्षसा भुरुण्यन्तं जनाँ अनु त्वं वेरुणु पश्चेसि ॥

तेन नो जनानभिविपश्यसि।

केशी केशा रक्ष्मयः । तैस्तद्वान्भवति । काशनार्द्धा । [ प्रकाशनाद्वा । ]'

केश्य १ प्रिं केशी विषं केशी विभर्ति रोदंसी । केशी विश्वं स्वर्द्देशे केशीदं ज्योतिरुच्यते ॥

केदयांत्र च विपं च । विपमित्युद्कनाम । विष्णातेः । [विपूर्वस्य स्नातेः शुद्धय-र्थस्य । ] विपूर्वस्य वा सचतेः । द्यावापृथिन्यौ च धारयति । केदीदं सर्वमिद्म-भिविपद्यति । केदीदं ज्योतिरुच्यत इत्यादित्यमाह ।

अथाप्येते इतरे ज्योतिपी केशिनी उच्येते । धूमेनाशी । रजसा च मध्यमैः।

तैयोरेषा साधारणा भवति ॥ २६॥

त्रयं: के्किनं ऋतुथा वि चंक्षते संवत्सरे वंपत एकं एषाम्। विश्वमेको अमि चंष्टे शचीं भिर्धाजिरेकंस्य दहशे न रूपंग्रं॥

- 1. प्रत्यङ्किदं ज्योतिरुच्यते is omitted by Durga.
- २. उदेवि सबेम् is omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- 3. Omitted by C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, R 2, R 3, R 5, S.
- ४. °मिव W 2.
- 4. RV. I. 50. 6.
- ξ. Cf. BD. ii. 65:

प्रकाशं किरणैः कुर्वस्तेनैनं केशानं विदुः।

- Omitted by BK, C 4, C 5, C 7,
   Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2,
   W 3.
  - c. RV. X. 136. 1.
  - S. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
  - 90. Cf. BD. i. 94; ii. 65.
  - 99. तेपामेषा C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, R 2, R ., R 5, S.
  - 92. RV. I. 164. 44; AV. 9. 10. 26.

of the lines I desired than

त्रयः केशिन ऋतुथा विचक्षते । कालेकालेऽभिविपश्यन्ति । संवत्सरे वपत एक एपाम् । इत्यक्तिः पृथिवीं दहति । सर्वमेकोऽभिविपश्यति कर्मभिरादित्यः । गतिरेकस्य दृश्यते न रूपं मध्यमस्य।

अथ यद् रिकमिरिमिप्रकम्पयन्नेति तद् वृपाकपिर्भवति । वृपाकर्पनः । तस्येपा भवति ॥ २७॥

पुनरेहिं द्याकपे सुविता कर्लयावहै। य एप स्वंप्रनंशनोऽस्तुमेपि पथा पुनेः। विश्वसादिन्द्र उत्तरैः ॥

पुनरेहि वृपाकपे सुप्रस्तानि वेः कर्माणि कल्पयावहै। य एप स्वप्तनंशनः। स्वप्नाचार्याते । आदित्य उद्येन । सोऽस्तमेषि पथा पुनः । सर्वसमद् य इन्द्र उत्तरस्तमेतद् वृम आदित्यम् ।

यमो व्यार्ख्यातः। तस्यैवा भवति ॥ २८॥

यसिन्द्रक्षे संपलाशे देवैः सं पित्रते यमः। अत्रो नो विश्वपतिः पिता प्रराणाँ अनु वेनैति ॥

यसिन्वक्षे सुपठाशे स्थाने वृतक्षये वा। अपि वोपमार्थे स्थात्। वृक्ष इव सुप-लाश इति । वृक्षो ब्रश्चनात् । पलाशं पलाशंनात् । देवैः संगच्छते यमः । रिहम-भिरादित्यः। तत्र नः सर्वस्य पाता वा पालयिता वा पुराणाननुकामयेत।

अज एकपाइजन एकः पादः । एकेन पादेन पातीति वा । एकेन पादेन पिय-तीति वा। एकोऽस्य पाद इति वा।

#### एकं पाइं नोतिंबदीते।

#### इत्यपि निगमो भवति । तस्यैष निपातो भवति वैश्वदेव्यामृचि ॥ २९ ॥

- 9. The whole passage त्रय:...मध्यमस्य is quoted by SRV. I. 164. 44. p. i. 716.
- 2. Cf. BD. ii. 67.
- ३. कल्पयावह Roth.
- 8. RV. X. 86, 21; AV. 20, 126, 21.
- 4. Omitted by W 2.
- ६. नाशयसि Roth & SRV. X 86. 21. p. iv. 271.

- ७. The passage सुप्रस्तानि...पथा पुनः is quoted by SRV. log. cit.
- c. N. 10. 19.
- 9. RV. X. 135. 1.
- १०. पलाशदनात् M 3; पलाशं पलाशनात् is omitted by Durga.
- 33. AV. 11. 4. 21.

पावीरवी तन्युतुरेकपादुजो दिवो धृती सिन्धुरापः समुद्रियः । विश्वे देवासः शृणवन्वचासि मे सरस्वती सह धीमिः पुरन्ध्या ॥

पविः शक्यो भवति । यद्विपुनाति कार्यम् । तद्वत् । पवीरमायुधम् । तद्वा-निन्द्रः पवीरवान् ।

#### अतितस्यौ पवीरवान् ।

इत्यपि निगमो भवति । तर् देवता वाक्पावीरवी । पावीरवी च दिव्या वाक् । तन्यतृस्तिनित्री वाचोऽन्यस्याः । अजश्चेकपाद् दिवो धारियता । सिन्धुश्च । आपश्च समुद्रियार्श्च । सर्वे च देवाः । सरस्वती च सह पुरन्ध्या स्तुत्या । प्रयुक्तानि धीभिः कर्मभिर्युक्तानि । श्वण्वन्तु वचनानीमानीति ।

पृथिवी व्याख्याता । तस्या एव निपातो भवत्येन्द्राझ्यामृचि ॥ ३० ॥ यदिन्द्रामी पर्मस्या पृथिव्यां मध्यमस्यामवमस्यामुत स्थः । अतः परि वृषणावा हि यातमथा सोर्मस्य पिवतं सुतस्य ॥

#### इति सा निगद्व्याख्याता।

समुद्रो व्याख्यातः । तस्यैष निपातो भवति पावमान्यामृचि ॥ ३१ ॥
प्वित्रेवन्तः परि वाचेमासते पितेषौ प्रवी अभि रक्षति वृतम् ।
महः संमुद्रं वर्रणस्तिरो देधे धीरा इच्छेकुर्धुरुणेष्वारभम् ॥

पवित्रवन्तो रिश्मवन्तो माध्यमिका देवगणाः पर्यासते [ माध्यमिकां वाचम्]ै। मध्यमेः पितेषां प्रक्षैः पुराणोऽभिरक्षति व्रतं कर्म । महः समुद्रं वरुण- स्तिरोऽन्तर्दधाति । अथ धीराः शक्कवन्ति धरुणेषूद्केषु कर्मण औरभमारब्धुमें ।

- 9. RV. X. 65. 13.
- २. Cf. SRV. X, 65. 13. p. iv. 201: पविः शक्यो भवति…कायमित्यादि निरुक्तमनुसंधेयम्।
- ३. RV. X. 60. 3. Durga remarks: निर्वचनस्यास्यामृच्युत्तरे पादे सम्यक् पाठोऽन्वेष्यः।
- V. च is omitted & added between धारियता and सिन्धः in M 3.
- 4. N. 1. 13, 14; cf. 9. 31; 11. 36.
- ξ. RV. I. 108. 10.

- o. N. 2. 10.
- c. प्रजो W 2.
- 9. RV. IX. 73. 3.
- १०. माध्यमका: C 7. M 3.
- 19. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- 17. Omitted by Roth.
- 93. प्रजो W 2.
- 98. आरम्भम् M 3.
- 94. आरब्धम् W 2.

अज एकपाद् व्यार्व्यातः । पृथित्री व्यार्व्याता । समुद्रो व्यार्व्यातः । तेषामेष निपातो भवत्यपरस्यां बहुदेवतायासृचि ॥ ३२ ॥

ज्त नोऽहिर्नुध्यः शृणोत्वज एकंपात्पृथिवी संमुद्रः । विधे देवा ऋतावधो हुवानाः स्तुता मन्नाः कविश्वस्ता अवन्तुं ॥

अपि च नोऽहिर्नुध्यः शृणोतु । अजश्चैकपात्पृथिवी च समुद्रश्च सर्वे च देवाः। सत्यवृधो वा । यश्चवृधो वा । हृयमाना मन्त्रैः स्तुताः। मन्त्राः कविशस्ताः। अवन्तु । मेधाविशस्ताः।

दृष्यक् प्रत्यको ध्यानमिति वा । प्रत्यक्तमस्मिन्ध्यानमिति वा । अथर्वा व्यार्ष्ट्यातः । मनुर्मननात् । तेषामेष निषातो भवत्यैन्द्यार्भृचि ॥ ३३ ॥ यामर्थर्वा मर्नुष्पिता दुध्यङ् धियमत्नेत । तस्मिन्त्रक्षाणि पूर्वथेन्द्रं उक्था समंग्मतार्च्यन्तुं ख्राज्यंम् ॥

यामथर्वा च । मैंनुश्च पिता मानवानाम् । दध्यङ् च । धियमतनिपत । तस्मि-न्याह्माणि कर्माणि पूर्वेन्द्र उक्थेानि च संगच्छन्ताम् । अर्चन्योऽनूपास्ते स्टारा-ज्यम् ॥ ३४ ॥

अथातो द्यस्थाना देवगणाः । तेपामादित्याः प्रथमागामिनो भवन्ति । आदि-त्या च्यार्च्यौताः । तेपामेपा भवति ॥ ३५ ॥

इमा गिरं आदित्येभ्यों घृतस्रूंः सनाद्रार्जभ्यो जुद्दां जुहोमि । गृणोतुं मित्रो अर्धुमा सगी नस्तुविजातो वर्षणो दक्षो अंशः ॥

घृतस्र्धृतप्रकेशिवन्यः । घृतप्रस्नाविण्यः । [ घृतसानिन्यः । घृतसारिण्यः ] दित्ते वा । आहुतीरादित्येभ्यश्चिरं जुह्ना जुहोमि । [चिरं जीवनाय ।] विरं राजभ्य इति वा । श्रणोतु न इमा गिरो मित्रश्चार्यमा च भगश्च यहुजातश्च धाता दक्षो वहणोऽंशश्च । अंशोऽंशुना व्याख्यातः ।

- 9. N. 12. 29.
- 2. N. 12. 30.
- 3. loc. cit.
- 8. RV. VI. 50. 14; VS. 34. 53.
- ५. ॰ सिन्ख्यानमिति C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- ξ. N. 11. 18.
- ७. ॰र्भरणात् M 3.
- c. Cf. BD. iii. 121.
- q. RV. I. 80, 16.

- 90. सनुदय M 3.
- 99. तिसन्कर्मण ब्रह्माणीन्द्र उक्थानि C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- 52. N. 2. 13.
- 93. RV. II. 27. 1; VS. 34. 54.
- १४. ॰प्रसाविन्य: C 6, C 7; S'ivadatta.
- §4. Omitted by BK, C4, C5, C7, Kn, M3, Mi, R8, W1, W2, W3.

सप्त ऋषयो व्याक्याताः । तेषामेषा भवति ॥ ३६ ॥

सुप्त ऋषयः प्रतिहिताः शरीरे सुप्त रक्षिन्ति सदुमर्प्रमादम् । सुप्तापः स्वर्पतो लोकमीयुस्तत्रे जागृतो अस्त्रेप्तजौ सत्रुसदौ च देवा ॥

सप्त ऋषयः प्रतिहिताः रारीरे । रइमय आदित्ये । सप्त रक्षन्ति सद्मप्रमादम्। संवत्सरमप्रमाद्यन्तः । सप्तापनास्त प्रच स्वपतो छोकमस्तमितमादित्यं यन्ति । तर्त्रं जागृतोऽस्वप्रजो सत्रसदौ च देवो वाय्वादित्यौ । इत्यधिद्वतम् ।

अथाध्यात्मम् । सप्त ऋपयः प्रतिहिताः शरीरे । पिडिन्द्रियाणि विद्या सप्त-म्यात्मनि । सप्त रक्षन्ति सद्मप्रमादम् । शरीरमप्रमाद्यन्ति । सप्तापनानीमान्येव स्वपतो लोकमस्तमितमात्मानं यन्ति । त्रत्र जागृतोऽस्वप्नजो सत्रसदौ च देवौ प्राइक्षात्मा तैजसश्च । इत्यात्मगतिमाचष्टे ।

तेपामेषापरा भवति ॥ ३७॥

तिर्यन्विलश्चमस ऊर्ध्ववंशो यस्मिन्यको निहितं विश्वरूपम् । अत्रांसत् ऋषयः सप्त साकं ये अस्य गोपा महतो वंभूवेंः ॥

तिर्यन्विलश्चमस अर्ध्ववन्धन अर्ध्ववोधनो वा। यस्मिन्यशो निहितं विर्श्वंह-पम्। अत्रासत ऋषयः सप्त सहादित्यरदमयः। ये अस्य गोपा महतो वभूवुः। इत्य-धिदैवतम्।

अथाध्यात्मम् । तिर्थग्बिलश्चमस ऊर्ध्वबन्धन ऊर्ध्ववोधनो वा । यस्मिन्यशो निहितं विश्वरूपँम् । अत्रासत ऋषयः सप्त सहेन्द्रियाणि । यान्यस्य गोर्पृणि महतो बभूवुः । इत्यात्मगतिमाचष्टे ।

देवा व्याव्याताः। तेषामेषा भवति ॥ ३८॥

देवानी भुद्रा सुमिति केंज्यतां देवानी रातिरिम नो नि वर्तताम् । देवानी सुख्यमुपं सेदिमा वयं देवा न आयुः प्र तिरन्तु जीवसेंै ॥

<sup>9.</sup> N. 10. 26.

२. सत्रसदौ च देवौ Roth.

<sup>3.</sup> VS. 34. 55.

४. अत्र C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.

cf. AV. 10. 8. 9. The accent of this stanza marked by Roth and S'ivadatta differs from that of the AV.

इ. सर्वरूपम् C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4. S; Roth & S'ivadatta.

७. सवरूपम् C 1, C 2, C 3, C 6, M 1, M 4, S; Roth & S'ivadatta.

ट. गोच्त्रीणि C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.

S. N. 7. 15.

<sup>90.</sup> RV. I, 89, 2; VS. 25, 15,

देवानां वयं [सुमतीः] कल्याण्यां मती । ऋजुगामिनाम् । ऋँतुगामिनामिति वा । देवानां दानमिम नो निवर्तताम् । देवानां सस्यमुपसीदेम वयम् । देवा न आयुः प्रवर्धयन्तु चिरं जीवनाय ।

विश्वेदेवाः सर्वेदेवाः । तेपामेषा भवति ॥ ३९ ॥ ओमासश्वर्षणीष्टतो विश्वे देवास् आ गत । दार्थांसी दाशुर्पः सुतर्म् ॥

अवितारो वा। अवनीया वा। मनुष्यधृतः सर्वे च देवा इहागच्छत। दत्तवन्तः। दत्तवतः सुतमिति।

तदेतदेकमेर्व वैश्वदेवं गायत्रं तृचं दशतयीषु विद्यते । यतु किंविद् बहुदैवतं तद् वैश्वदेवानां स्थाने युर्ज्यंते । यदेव विश्वलिङ्गमिति शाकपूर्णिः । अनत्यन्तगत-स्त्वेष उद्देशो भवति ।

#### बुभुरेकोें ।

इति दश द्विपदा अलिङ्गीः । भूताँशः काश्येपै आश्विनमेकलिङ्गम् । अभितैष्टीयं सुर्केमेकलिङ्गम् ।

साध्या देवाः साधनात् । तेषामेषा भवति ॥ ४० ॥

युज्ञेन युज्ञमयजन्त देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् ।

ते हु नाकं महिमानः सचन्तु यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः ॥

यक्षेन यक्षमयजन्त देवाः । अग्निनाग्निमयजन्त देवैः । अग्निः पश्चरासीत् । तमालभन्त । तेनायजन्तै । इति च ब्राह्मणम् ।

- 9. Omitted by BK, C 4, C 5, C 7, Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.
- २. ऋजु ₩ 2.
- 3. Quoted by SRV. I. 89. 2. p. i. 395.
- 2. RV. I. 3. 7; VS. 7. 33; 33. 47.
  - भ. भिव C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.
- §. Cf. BD. ii. 128, 132, 133.
- v. The term विश्वलिक्सम् is used in BD. iii. 43.
- c. Cf. SRV. I. 3. 7. p. i. 38.
- 9. RV. VIII. 29.
- १०. बभ्रेक...अलिङ्गाः is placed after

- आश्विनमेकलिङ्गम् in C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3; is omitted by Durga.
- ११. भूतांश: काइयप: is the seer of RV. X. 106.
- 9R. Cf. BD. VIII. 18; of Sarvanu. VIII. 2f.
- 13. अभितृष्यं M 3.
- 98. RV. III. 38.
- 94. RV. I. 164. 50; X. 90. 16; AV. 7. 5. 1; VS. 31. 16.
- 98. Quoted by SRV. I. 164, 50. p. i. 719.
- १७. Cf. AB. i. 16. 36, 38-40; TS. V. 7. 26. 1: अझि: पशुरासीत् । तेनायजन्त ।

तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् । ते ह नाकं महिमानः संसेट्यन्त । यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः साधनाः । युद्धानो देवगण इति नैहक्ताः । पूर्ये देवयुगमित्याख्यानम् ।

वसबो यद् विवसते सर्वम् । अग्निर्वसुभिर्वासव इति समाख्या । तसात्वृधि-वीस्थानाः । इन्द्रो वसुभिर्वासव इति समाख्या । तसान्मध्यस्थानाः । वसव आदित्यरदमयो विवासनात् । तसाद् सुस्थानाः ।

तेषामेषा भवति ॥ ४१ ॥

सुगा वो देवाः सदनैसकर्मे य श्राज्यमुः सर्वनॅमिदं जेपाृणाः । जुक्षिवाँसेः पषुवाँसेश्च विश्वेऽसो धंत्त वसवो वसृनिः ॥

खागमनानि वो देवाः सुपथान्यकर्म य आगच्छत सवनानीमानि । जुपाणाः खावितवन्तः । पीतवन्तश्च । सर्वेऽसासु धत्त वसवो वस्नुनि ।

तेषामेषापरा भवति ॥ ४२॥

ज्मया अर्त्रुं वसंवो रन्त देवा उरावन्तरिक्षे मर्जयन्त शुभाः । अवीक्ष्य उरुज्ञयः क्रणुध्वं श्रोतां दृतस्यं ज्यस्यं नो अस्यं ॥

उमया अत्र वसवोऽरमन्त देवाः । जमा पृथिवी । तस्यां भवा उरौ वान्तिरिश्वे मर्जयन्त गमयन्त रमयन्त । शुभ्राः शोभमानाः । अर्थाच पनान्पथो बहुजवाः कुरुष्वम् । शृणुत दृतस्य जम्मुषो नोऽस्याग्नेः ।

वाजिनो व्याख्याताः। तेषामेषा भवति ॥ ४३ ॥ शं नी भवन्तु वाजिनो हवेषु देवताता मितद्रंवः खकाः। जुम्भयन्तोऽहिं वृकुं रक्षांसि सनेम्यसद्यंयवृत्रमीवीः॥

- 9. समसेवन्त C 1, C 2, C 3, C 6, M 3, Mi, R 2, R 3, R 5, S.
- २. चुखाणो Roth.
- ३. सुपथा अकर्म Durga & S'ivadatta.
- 8. सर्वनमिदं Roth.
- भ. Cf. TS. 1. 4. 44. 2; of. AV. 7. 97. 4:
  सुगा वो देवाः सद्ना अकर्म् य आंज्यम
  सर्वने मा जुषाणाः । वहंमाना अरंमाणाः
  स्वा वस्ं नि वसं धुमे दिव्मा रोहताने ॥
  Cf. VS. 8. 18:
- सुगा वो देवाः सदेना अकर्म य अजिग्मेद्र असिनं जुणाणाः । भरमाणाः वहमाना हुवीं वि असे धंत्त वसवो वस्ति स्वाही ॥
- इ. अत्र Roth.
- o. RV. VII. 39. 3.
- ८. रस्यन्त is omitted in M 3, but is added on the margin; also omitted by Durga.
- s. सर्वा M 3.
- 90. N. 2. 28.
- 12. RV. VII. 38. 7; VS. 9. 16; 21. 10.

सुवा नो भवन्तु वाजिनो ह्वानेषु देवतातौ यहे। मितद्रवः सुमितद्रवः। स्वर्काः स्वञ्चना इति वा। स्वर्चन इति वा। खर्चिष इति वा। जम्भयन्तोऽहिं च वृकं च रक्षांसि च। क्षिप्रमस्मद्यावयेन्तु। अमीवा देवाश्वा इति वा।

देवपत्थो देवानां पत्थः। तासामेषा भवति ॥ ४४ ॥

देवानां पत्नीरुश्तिरिवन्तु नः प्रार्वन्तु नस्तुज्ये वार्जसातये । याः पार्थिवासो या अपामिप वृते ता नी देवीः सहवाः शर्मे यच्छतै॥

देवानां पत्य उशत्योऽवन्तु नः। प्रावन्तु नः। [तुर्जैये] अपत्यजननाय चाज-संसननाय च। याः पार्थिवासो या अपामपि व्रते कर्मणि ता नो देव्यः सुहवाः शर्म यच्छन्तु शरणम्।

तासामेषापरा भवति ॥ ४५॥

उत बा व्यन्तु देवपंतीरिन्द्राण्य । प्राय्यक्षिनी राद । आ रोदंसी वरुणानी श्रृणोतु व्यन्तुं देवीर्थ ऋतुर्जनीनार्म् ॥

अपि च द्रा व्यन्तु देवपहयः। इन्द्राणीन्द्रस्य पत्नी। अग्नाय्यग्नेः पत्नी। अश्वि-न्यश्विनोः पत्नी। राह्र राजते। रोदसी व्रद्रस्य पत्नी। वरुणानी च वरुणस्य पत्नी। व्यन्तु देव्यः कामयन्तां य ऋतुकालो जायानां य ऋतुकालो जायानाम्॥ ४६॥

#### ॥ इति बाद्शोऽध्यायः॥

<sup>9. ॰</sup>वयत् C 4, C 5, C 7, M 3, Mi, W 1, W 2, W 3.

र. ताषामे o. M 3.

<sup>%.</sup> RV. V. 46. 7; AV. 7. 49. 1.

<sup>2.</sup> Omitted by BK, C4, C5, C7,

Kn, M 3, Mi, R 8, W 1, W 2, W 3.

५. कर्मणि वते M 3.

E. RV. V. 46. 8.

<sup>9.</sup> Quoted by SRV. V. 46. 8. p. ii. 602.

[ अधातो द्यस्थाना वैसातिषु स्मेहेर्ड जाता प्रांतर्युजा प्रांतर्यज्ञ कृष्यस्ति विश्वेत्रस्य कृष्यस्ति विश्वेत्रस्य कृष्यस्ति विश्वेत्रस्य कृष्यस्ति विश्वेत्रस्य कृष्यस्ति विश्वेत्रस्य विश्वेत्यस्य विश

॥ इत्युत्तरषद्वे पष्टोऽध्यायः॥

॥ इति निरुक्ते द्वादशोऽध्यायः समाप्तः ॥

॥ इति दैवतं काण्डमुत्तरार्धं च समाप्तम्॥

<sup>2.</sup> Small figure within brackets represents the corresponding section of the twelfth chapter of the Nirukta.



#### अथ परिशिष्टम्।

#### अथ त्रयोदशोऽध्यायः।

अँथेमा अतिस्तुतय इत्याचक्षते । अपि वा संप्रत्यय एव स्यात् । माहाभाग्याद् देवतायाः । सोऽग्निमेव प्रथममाह ।

त्वर्ममे द्युभिस्त्वमाशुश्रुक्षणिं: । इति यथैतस्मिनस्के ।
न हि त्वदारे निमिश्रपश्च नेशें । इति वरुणस्य ।

अथैषेन्द्रस्य ॥ १ ॥

यद्यार्त इन्द्र ते शतं शतं भूमीकृत स्युः । न त्वां विजन्तसहस्रं सूर्यो अनु न जातमृष्ट रोर्दसी ॥

यदि त इन्द्र शतं दियः शतं भूमयः प्रतिमानानि स्युनं त्वा विजन्त्सहस्रमिष सूर्यो न द्यावापृथिव्यावप्यभ्यश्चवीतामिति ।

अथैषादित्यस्य ॥ २ ॥

- 3. MS. Wilson 475 dated Samvat 1443 (=1387 A. D.), which gives Durga's comm. on ch. 7-12 of the Nirukta, does not contain the paris'ista. Another MS. (Mill. 142.) of Durga's comm. on both parts of the Nirukta ends with ch. 12th which is finished on f. 123. (355). The colophon is as follows: sic. समासमन्य: This MS. is dated 1839 A. D. & does not contain the paris'ista.
- र. The 13th ch. is written continuously: ॥ औ ६॥ ॐ अधेमा etc. in M 1; with simply ॐ in M 4, C 2; with ॥६॥ in C 6 and S. C 1 is incomplete; and C 3 separates

the 13th ch, from the previous part; the numbering of the leaves which contain the 13th is from the beginning of the MSS. of the shorter recension, M 3, C 5, W 2 and Mi, write the 13th ch. continuously, with औ or ॐ at the beginning. C 4 separates the 13th & begins ॐ नमो गणेशाय; W 1 separates & begins: औ गणेशाय नम: II; W 3 separates & begins; ॐ नमो यास्काय II.

- ३. महाभाग्याद Mi; Roth.
- 8. RV. II. 1. 1.
- 4. RV. II. 28. 6.
- §. RV. VIII. 59. 5.
- மு. oất. C 3.

#### यदुर्दश्चो द्याकपे गृहमिन्द्राजंगन्तन । कर्भस्य पुल्व्घो मृगः कर्मगंञ्जन्योपनो विश्वसादिन्द्र उत्तरेः ॥

यदुदश्चो वृपाकपे गृहमिन्द्राजगमत । क स्य पुल्वघो मृगः । क स यह्वादी मृगः । मृगो माएँगैतिकर्मणः । कमगमदेशं जनयोपैनः । सर्वसाच इन्द्र उत्तरस्त-मेतहूम आदित्यम् ।

अथैषादित्यरदमीनाम् ॥ ३ ॥

वि हि सोतोरसंक्षत् नेन्द्रं देवमंमसत । यत्रांमंदद्वपाकंपिर्यः पुष्टेषु मत्संखा विश्वंसादिन्द्व उत्तरिः ॥

व्यस्थित हि प्रसवाय। न चेन्द्रं देवममंसत । यत्रामाधर्हणकपिः । अर्थ ईश्वरैः । पुष्टेषु पोपेषु । मत्सखा मम सखा। मद्दनसखा। ये नः सखायस्तैः सहेति वा। सर्वसाय इन्द्रं उत्तरस्तमेतद्वम आदित्यम् । अर्थेषाश्विनोः ॥ ४॥

सृण्येव जर्भरी तुर्फरीत् नेतोशेव तुर्फरी पर्फरीका । टुदन्युजेव जेमना मदेरू ता में जुराय्वजरे प्रांध ॥

सुण्येवेति द्विविधा सृणिभवति। भर्ता च हत्ता च । तथाश्विनौ चापि भर्तारौ। जर्भरी भर्तारावित्यर्थः । तुर्फरीत् हत्तारौ। नैतोशेव तुर्फरी पर्फरीका। नितोशस्यापत्यं नैतोशम्। नैतोशेष तुर्फरी श्लिप्रहत्तारौ। उदन्यजेव जेमना मदेक। उदन्यजेवेत्युदकजे इव । रत्ने सामुद्रे चीन्द्रमसे वा। जेमने जयमने। जेमना मदेक। ता मे जर्रीय्वजरं मरायु। एतज्जरायुजं शरीरं शरदमजीर्णम्।

अथैपा सोमस्यं ॥ ५ ॥

- 1. कमगं जनयोपनो. Mi, C 3, C 4.
- RV. X. 86. 22.
- 3. Identical with the explanation given in N. 1, 20.
- v. Quoted SRV. X. 86, 22, p. iv. 271.
- 4. RV. X. 86. 1.
- Quoted in N. 1. 4. to illustrate the use of the particle na.
- पत्रामतदृषा॰. С 5; पत्रामाद्यदृपा॰.
   M 1, M 3.

- 6. श्मचह्रचा. C 3.
- ९. ईइवर: Mi; omitted by C 4.
- 90. Omitted by Durga.
- 99. RV. X. 106. 6.
- 92. SRV. X. 106. 6. p. iv. 354.
- १३. चान्द्रमसीति वा M 3, Mi, W 2, C 4, C 5; चान्द्रमसेति वा. B.
- १४. जरायजरं M 3, Mi, W 2, C 4, C 5.
- 34. This entire section together with 6th 7th and 8th is omitted by the commentary attributed to Durga.

#### तर्त्स मन्दी धावि धारां सुतस्यान्धंसः। तर्त्स मन्दी धाविति॥

तरित स पापं सर्वं मन्दी यः स्ताति धावति गच्छत्यूध्वां गतिम्। धारा सुतस्यान्धसः । धारयाभिपुतस्य सोमस्य मन्त्रपूतस्य वाचा स्तुतंस्य । अधैपा यञ्चस्य ॥ ६॥

चुलारि शृङ्गा त्रयो अस्य पादा दे शीर्षे सप्तहस्तांसी अस्य। त्रिधा बुद्धी दृपभी रीरवीति मुही देवी मर्त्या आ विवेशै॥

चत्यारि श्रङ्गेति वेदा वा एत उकाः। त्रयोऽस्य पादा इति सवनानि त्रीणि। हे शीर्षे प्रायणीयोदयनीये। सप्त हस्तासः सप्त छन्दाँसि। त्रिधा वद्धस्नेधा वद्रो मन्त्रवाह्यणकल्पै। वृषभो रोरवीति। रोरवणमस्य सवनक्रमेण ऋग्भिर्यजुर्भिः सामिर्यदेनमृग्भिः शंसँन्ति यजुर्श्वियंजन्ति सामिभः स्तुवन्ति। महो देव इत्येप हि महान्देवो यद्यक्षो मत्याँ आविवेशेति। एप हि मर्जुष्यानाविशति यजनाय। तस्योत्तरभूयसे निर्वचनायं॥ ७॥

स्वर्यन्तो नार्पक्षन्त आ द्यां रोहन्ति रोदंसी। यु यु ये विश्वतीधारं सुविद्याँसी वितेतिरें॥

स्वर्गच्छन्त ईजाना वा नेक्षन्ते । तेऽमुमेव लोकं गतंवन्तमीक्षन्तसिति । आ द्यां रोहन्ति रोदसी । यज्ञं ये विश्वतोधारं सर्वतोधारं सुविद्वांसो वितेनिर इति । अधिया वाचः प्रविद्वितेव ॥ ८॥

# चुत्वारि वानपरिमिता पदानि तानि विदुर्जाक्षणा ये मनीपिणः । गुहा त्रीणि निर्दिता नेर्ज्ञयन्ति तुरीयं वाची मनुष्यां वदन्तिं ॥

- 9. RV. IX. 58. 1.
- e. SRV. IX. 58. 1. p. iii. 664.
- a. RV. IV. 58. 3.
- ४. इर्जे. C 3. of. SRV. IV. 58. 3. p. ii. 492.
- 4. शंसति. C 3.
- ६. सनुद्याणाः M 3.
- b. Cf. Gopatha Brāh. I. 2. 16. It appears that the passage in the Nirukta is an adaptation of the Brāhmana.

The stanza is quoted by Patañjali in the introductory part of the Mahābhāṣya and is interpreted with reference to grammar i. e. 4, horns are the four parts of speech,

noun, verb, preposition & particle; 3 feet are the 3 tenses; seven hands are the seven cases and

Cf. S'abara on Mīmāmsā I. 2. 46. Cf. also Kumārila in his Tantravūrtika on the same sūtra.

- c. AV. 4. 14. 4; VS. 17. 68.
- गतवन्त ईक्षन्त W 2, C 5; C 4 reads इच्छन्त, a क्ष being added on the margin.
- १०. The commentary attributed to Durga is resumed on the 13th ch. from अधेपा etc.
- 99. RV. I. 164. 45.

चत्वारि वाचः परिभितानि पहानि । तानि विदुर्वाद्यणा ये मेधाविनः । गुहायां त्रीणि निहितानि नार्थं वेदयन्ते । गुहा भूहतेः । तुरीयं त्वरतेः । कतमानि तानि चत्वारि पदानि । ओंकारो महाव्याहृतयश्चेत्यार्पम् । नामाख्याते चोपसर्गनि-पाताश्चेति वेयाकरणाः । मन्त्रः कल्पो ब्राह्मणं चतुर्थां व्यावहारिकीति यात्रिकाः । ऋषो यजूषि सामानि चतुर्थां व्यावहारिकीति नहक्ताः । सर्पाणां वाग्वयसां श्चुद्रस्य सरीस्पस्य चतुर्थां व्यावहारिकीत्येके । पशुपु तृणवेषु मृगेष्वातमि चेत्यात्मप्र-वादाः । अथापि ब्राह्मणं भवति । सा वै वाक्षश्चा चतुर्धां व्यानवत् । एष्वंव लोकपु त्रीणि पशुषु तुरीयम् । या पृथिव्यां सामौ सा रथन्तरे । यान्तरिक्षे सा वायां सा वामदेव्ये । या दिवि सादिले सा वृहैति सा सैनियनो । अथ पशुपु ततो या वागलारिच्यत तां ब्राह्मणेष्वदधुः । तस्माद्राह्मणा उभर्यां वाचं वदन्ति या च देवानां या च मनुष्यार्णाम् । इति । अथेपाक्षरस्य ॥ ९॥

#### ऋची अक्षरे पर्मे व्योमन्यसिन्देवा अधि विश्वं निपेदुः । यस्तन वेद्र किमृचा केरिष्यति य इत्तद्विदुस्त इमे समासंते ॥

ऋचो अक्षरे परमे व्यवने यिसन्देचा अधिनियण्णाः सर्वे। यस्तन्न वेद किं स ऋचा करिष्यति । य इत्तद्विदुस्त इमे समासत इति विदुप उपिद्शति । कतमत्तदे-तद्क्षरम् । ओमित्येषा वागिति शाकपूणिः । ऋचश्च हाक्षरे परमे व्यवने धीयन्ते नानादेवतेषु च मन्तेषु । एतद वा एतदक्षरं यत्सर्वं प्रयीं विद्यां प्रतिपैति । इति च ब्राह्म णम् ॥ १०॥

आदित्य इति पुत्रः शाकैपूणेः। एपग्भैवति यदेनमर्चन्ति प्रैतैयुचः सर्वाणि भूतानि तस्य यदन्यन्मैन्त्रेभ्यस्तद्क्षरं भवति। रङ्मयोऽत्र देवा उच्यन्ते य एतसि- न्निपण्णा इत्यिधिदैवतम्।

अथाध्यात्मम् । दारीरमत्र ऋगुच्यते यदेनेनार्चन्ति प्रत्यृचैः सर्वाणीन्द्रयाणि तस्य यदविनाहि।धर्म तदक्षरं भवति । इन्द्रियाण्यत्र देवा उच्यन्ते यान्यै-स्मिन्नात्मन्येकं भवन्तीत्यात्मप्रवादाः ॥ ११ ॥

<sup>9.</sup> Cf. S'B. IV. 1. 3. 15, 16.

२. तूणवे M 3, W 2, Mi, C 4.

३. बृहती. M 3.

<sup>8.</sup> स्तन इतावथ M 3, C 3; स्तनियसाथ Mi, C 4; स्तनियसावथ M 1, M 4, C 2, C 5, C 6, W 1, W 2, W 3; R, B. and Gune in the Bhand. comm. vol. p. 50.

<sup>4.</sup> Cf. PMbh. i. 1. 1. p. i. 3.

Cf. MS. I. 11. 5. Also of KS.
 XIV. 5, where also this quotation
 occours with small variants.

e. RV. I. 164, 39,

८. अधिनिषण: <sup>C</sup> 3.

<sup>9.</sup> KB. 6. 12.

१०. ज्ञाकपूणि: Mi, W 2, C 4, C 5.

११. प्रत्यूचं M 3, W 2, C 4, C 5.

१२. ०न्मान्नेभ्य० M 3, Mi, W 2, C 4, C 5.

१३. यान्यसिन्नाधिनिपणानीत्यात्मप्रवादः
M 3, W 2, C 3, C 4, C 5; यान्यस्मिन्नाक्षिणानी० Mi; यान्यसिन्नात्मन्नेकं
M 1; यान्यसिन्नाधिनिपणानीत्यात्म-प्रवादाः B; यान्यसिन्नेकं भवन्तीत्यात्मन्त्रवादाः is another variant given in B.

अक्षरं न क्षरति। न श्रीयते वै।। श्रयं भवति। वाचोऽश्न इति वा। अश्लो यान-स्याञ्जनात्। तत्प्रकृतीतग्रद्धतंत्रसामान्यादिति । अयं मन्त्रार्थचिन्ताभ्यूहोऽभ्यूळ्हः। अपि श्रुतितोऽपि तर्कतः। न तु पृथक्त्वेन मन्त्रा निर्वक्तव्याः। प्रकरणश पव तु निर्वक्तव्याः। न ह्यपु प्रत्यक्षमस्त्यनुपेग्तपसो वा। पारोवर्यवित्सु तु खलु वेदितृषु भूयोविद्यः प्रशस्यो भवतीत्युक्तं पुगस्तात्। मनुष्या वा ऋषिष्कामत्सु देवानत्रुवन्। को न ऋषिभविष्यतीति। तभ्य एतं तर्कमृषि प्रायच्छन्मन्त्रार्थचिन्ताभ्यूहमभ्यूळ्हम्। तस्माद्यदेव किंचानृचानोऽभ्यृहत्यार्षं तैद्भवति॥ १२॥

#### हृदा तृष्टेषु मनेसी ज्वेषु यह हिमाः संयर्जन्ते सर्खायः । अत्राहं त्वं वि जहुर्वेद्याभिरोहंत्रह्माणो वि चरन्त्यु त्वे ॥

हदा तप्रेषु मैनसां प्रजवेषु यद्वाह्मणाः संयजन्ते समानाख्याना ऋत्विजः । अत्राह त्यं विजहुर्वेद्याभिवंदितव्याभिः प्रवृत्तिभिः । ओहब्रह्माण ऊहब्रह्माणः । ऊह् एषां ब्रह्मेति वा । सेयं विद्या 'श्रुतिमतिवुद्धिः । तस्यास्तपसा पारमीप्सितव्यम् । तिद्दमायुरिच्छता न निर्वक्तव्यम् । तस्माच्छन्दस्सु शेषा उपेश्चितव्याः । अथागमो यां यां देवतां निराह तस्यास्तस्यास्ताद्भाव्यमनुभवत्यंनुभवति ॥ १३॥ वि

- 9. वाक्क्षरं M 1, C 3; वाक्षरं M 4, C 2, C 6, W 1, W 3; Roth.
- २. पादानस्यां M 3, Mi, W 2, C 4, C 5.
- ३. तर्कितो C 3.
- 8. Cf. N. 1. 20; 2, 4.
- ५. Cf. BD. VIII. 129. न प्रत्यक्षमनु-पेरस्ति मञ्जम् । Cf. also उच्चट on RVP. तथा चोक्तं। नहि प्रत्यक्षम-स्त्यनुपेर्भञ्ज इति.
- ξ. N. 1. 16.
- ७. ॰देवं B.
- c. Cf. Kumārila Bhaṭṭa, Tantravārtika. Benares ed. p. 132. or I. 3. 7.

बहुकालाभ्यस्तवेदतद्रथंज्ञानाहितसंस्का-राणां वेदनियतमार्गानुसारिप्रतिभानां नोन्मार्गेण प्रतिभानं सम्भवतीत्याश्रित्यो-च्यते यदेव किं चानूचानोऽभ्यूहत्यापं तद्भवतीति।

- 9. RV. X. 71. 8.
- १०. मनसां प्रजवेषु is missing in M 1, added on the margin in a different handwriting.

- 11. SRV. X. 71. 8. p. iv. 222.
- 32. Roth does not repeat aguald, which should be done as the evidence of Mss. shows. Mss. of both recensions without any exception repeat anubhavati which is a sure indication that the chapter is concluded.
- 9३. M 4, has the colophen: sic. II इति १३ ध्याय: II; C 2, has the colophon: sic. II इति निरुक्ते उत्तरपट्के सप्तमो-ऽध्याय: II ६ II ग्रुभं भवतु II

S & C 6, have the Colophon: sic. ॥ इति निरुक्ते उत्तरपद्के सममोध्याय: ॥; Mss. of the shorter recension have the following colophon: । १३। प्रथम: पाद: । M 3; C 5, W 2, W 3; ॥ १३॥ त्रयोदशाध्यायस्य प्रथम: पाद: ॥ C 4, W 1; sic. ॥ त्रयोदशोध्याये प्रथम: पाद: ॥

In the introduction to his commentary on the Rgveda, Sāyaṇa describes the Nirukta as foll ws: तद्व्याखानं च समाञ्चायः समाञ्चात इत्यारभ्य तत्याखासाद्वाद्वाव्यमनुभवत्य- देयाख्यातं देवेतं यैहाङ्गं च । अथात ऊर्ध्वमार्गगति व्याख्यास्यामः ।
सूर्ये आत्मा ।

इत्युदितस्य हि कॅर्मद्रण । अधेतद्नुप्रवद्नित । अधेतं महान्तमात्मानमेष-ग्गणः प्रवद्ति ।

इन्द्रं मित्रं वर्रणम् प्रिमाहुः । इति । अथेप महानात्मात्मिज्ञासयात्मानं श्रोधाच । अग्निर्रास्मिं जन्मेना जातवेदाः । अहमस्मि प्रथमनी इत्येताश्याम् ॥ १४ ॥ अग्निरिस्मि जन्मेना जातवेदा घतं से चक्षेरमत्

अधिरिस्मि जन्मेना जातवेदा घृतं मे चक्षेर्यते म आसन् । अर्किस्त्रिधात् रजेसो विमानोऽजस्तो धुँमी ह्विरिस्मि नामें'।।

नुभवत्यत्यन्तेद्वांदशिभरध्यायेयाँस्को निर्मामे। This shows that by the time of Sāyaṇa, the 13th section was regarded as an integral part of the Nirukta. That this was Sāyaṇa's genuine belief is further supported by his frequent quotations from these sections.

Madhusūdana Sarasvatī (C. 1560 A. D.) writes in his com. on the Mahimnastotra, s'loka 7 भगवता यास्केन 'समाझाय: समाझात: इत्यादि त्रयोदशाध्यायात्मकं निरुक्तमारचितम्।

A summary of the thirteen sections is added as follows:-अयेमा यदावो यदुद्ञो वि हि सीतोः संण्येव तरस्य चत्वारि शृङ्गा स्वर्यन्तश्च-त्वारि वार्गुंचो अक्षर औदित्य इत्येक्षरं न क्षरति हैदा तष्टेषु त्रयोदश ॥ M 4, C 2, C 6, S. C 2 include this summary in that of the following 37 sections given at the end of the last section of the next chapter. Although according to the colophon of C 2 the 13th ch. comes to an end, yet no summary of its contents is made. This shows that, in reality, the 13th ch. is not ended.

9. M 1 begins with 35 but it does not begin every ch. with 35. M 4

begins with 3, and every ch. is commenced with 3. The text is not written continuously but is separated from the previous part in C 6.

- R. See N. 7-12. chapters.
- 3. See N. 13. 1-13.
- 9. Fragment of RV. I. 115. 1.
- 'त. कर्महद्वा M 3, C 5, Sec. Bib. Ind. IV. 368.
- ξ. Cf. N. 7. 18.
- ७. ०सेवर्गण: Bib. Ind.
- ट. प्रवदन्ति M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, S; R. B. Bib. Ind.
- 9. RV. I. 164. 46.
- १०. रहिम C 3.
- 99. RV. III. 26. 7.
- 98. ARS. 1. 9; TB. 2. 8. 8. 1; TA. 9. 10. 6; TU. 3. 10. 6; Nrp. U. 2. 4.
- १३. ॥ १४ ॥ १ ॥ М 1; ॥ १४ ॥ С 2, С 3; ॥ १ ॥ М 4, С 6, S; ॥ १ ॥ of the second pāda M 3, С 4, С 5, W 1, W 3; W 2 places the figure ॥ १४ ॥ although the words इति अथमः पादः are written after the 13th section. Mi has the figure ॥ १ ॥ १४ ॥. This will indicate the method used by various Mss. in numbering the following sections.
- १४. धर्मो R. See Bib, Ind. IV. 368.

अहमिस्म प्रथमुजा ऋतस्य पूर्वं देवेभ्यां अस्तरस्य नै।मे । यो मा ददानि स हैदेवसावंद अहमनुसर्वसुदन्तमैकि ॥

इति स ह ज्ञात्वा प्रादुर्वभूव। एवं तं व्याजहारायन्तमात्मानमध्यात्मजमन्ति-कमन्यस्मा आचक्ष्वेति॥ १५६॥

अर्थव्यं गोपामनिषद्यमानुमा च परां च पृथिमिश्वरंन्तम् । स स्प्रीचीः स विषूचीर्वसानु आ वरीवर्ति सुवनिष्वन्तः ॥

आवरीवर्ति भुवनेष्वन्तरिति । अथैप महानात्मा सस्वलक्षणस्तत्परं तद्रह्म त्रस्त्यं तत्सिलेलं तद्दयकं तद्दपर्शं तद्दर्भं तद्दग्धं त्रद्दग्धं त्रद्दग्धाः । स्वा भूतप्रकृतिरित्येके । तत्क्षेत्रं तज्ज्ञानात्क्षत्रज्ञमनुप्राप्य निर्दाः तम्मम् । अथैप गहानात्मा त्रिविधो भवति । सत्त्वं रजस्तम इति । सत्त्वं तु मध्ये विद्युद्धं तिष्ठति । अभितो रजस्तमसी इति कामद्रेषस्तम इत्यविज्ञातस्य विद्युध्यतो विभूति कुर्वतः क्षेत्रज्ञपृथक्त्वाय कर्ष्यते । प्रतिभातिलिङ्गो महानात्मा तमोलिङ्गो विद्या प्रकाशलिङ्गस्तमः । अपि निश्चयलिङ्ग आकाशः ॥ १६ विश्वा

आकारागुणः रार्व्दः । आकारााद्वायुर्द्विगुणः स्पर्शेन । वायोज्याँतिस्त्रिगुणं क्रपेण । ज्योतिप आपश्चतुर्गुणा रसेन । अद्भवः पृथिवी पश्चगुणा गन्धेन । पृथिव्या भूतग्रामस्थावरजङ्गमाः । तैदैतदहर्युगसहस्रं जागर्ति । तस्यान्ते सुपुप्स्यमङ्गानि प्रत्याहरति । भूतग्रामाः पृथिवीमपि यन्ति । पृथिव्यपः । आपो ज्योतिषम् । ज्योतिविगुम् । वायुराकाराम् । आकाराो मनः । मनो विद्याम् । विद्या महान्तमात्मानम् । महानात्मा प्रतिभाम् । प्रतिभा प्रकृतिम् । सा स्विपिति र्युगसहस्रं रात्रिः । तावेता- महानात्मा वक्तमं परिवर्तते । स कालस्तदेतदहर्भवति ।

युगसहस्रपर्यन्तमहर्यद्रह्मणो विदुः । रात्रि युगसहस्रान्तां तेऽहोरात्रविदो जनीः ॥ इति ॥ १७<sup>१६</sup>॥

- 9. नाभि: M 1, M 4, C 2, C 6, W 1, S. of. SV. See, Bib. Ind. loc. cit.
- २. इदेवमावा M 1, M 4, C 2, C 6, S. Roth, B; इवेदमावाद C 3, see Bib, Ind. loc. cit.
- **3.** ARS. I. 9; TB. 2. 8. 8. 1; TA. 9. 10. 6; TU. 3. 10. 6; Nrp. U. 2. 4.
- ४. व्याजहारायतम etc. R. ते व्याजहारा-यन्तम॰ L.
- . • भभ्यात्म R.
- \$\mathbb{L}\_{\bar{\pi}} \bar{\pi}\_{\bar{\pi}} \bar{\pi}\_{
- o. RV. I. 164, 31; X. 177. 3.
- c. Missing in the text but added on the margin in a different handwriting in M 1.

- ९. तदज्ञाना॰ Roth, see Bib. Ind. IV. 370.
- १०. निरात्मजम् M 1, Roth. see Bib. Ind. loc. cit.
- 99. 11 3 11 M 4, C 6, S; 11 3 11 of the second pada, M 3, C 4, C 5, W 1, W 3; 11 3 11 12 11 Mi; 11 3 5 11 M 1, C 2, C 3; W 2.
- 12. Cf. Manu. I. 75.
- 93. Cf. Bh. Gītā. VIII. 16-19.
- 38. Omitted by M 1.
- 94. Cf. Bh. Gitā. VIII. 17; of. Manu i. 73; of. BD. VIII. 98.

तं परिवर्तमानमन्योऽनुपर्वर्तते । खष्टा द्रष्टा विभक्तातिमात्रोऽहमिति गम्यते । स सिध्यादरानेदं पावकं महाभूतेषु चिरोण्वाकाशाहायोः प्रीणश्चश्चश्च वकारं च तेजसोऽद्भवः स्नेहं पृथिव्या मूर्तिः । पार्थिवाँस्त्वष्टी गुणान्विद्यात् । त्रीनमातृतस्त्री-निपतृतः । अस्थिस्नायमञ्जानः पितृतः । त्वद्धांसशोणितानि मातृतः । अन्नपान्नमि-स्पष्टौ । सोऽयं पुरुषः सर्वमयः सर्वज्ञानोऽपि क्रप्तः ॥ १८३॥

स यद्यनुरुध्यते तद्भवति । यदि धँर्ममनुरुध्यते तद्देवो भवति । यदि शानमनु-रुध्यते तद्मृतो भवति । यदि काममनुरुध्यते संच्यवते । इमां योनि संदृष्यात् । तदिद्रमंत्र मतम् । श्रेष्मा रेतसः संभवति । श्रेष्मणो रसः । रसाच्छोणितम् । शोणितानमाँसम् । माँसानमेदः । मेद्सः स्नावा । स्नात्रोऽस्थीनि । अस्थिभ्यो मज्जा । मजातो रेतः। तदिदं योनौ रेतः सिक्तं पुरुषः संभवति। र्युकातिरेके पुमान्भवति। शोणितातिरेके स्त्री भवति । द्वाभ्यां समेन नपुंसको भवति । शुंकेण भिन्नेन यमो भवति । शुक्रशोणितसंयोगान्मातृपितृसंयोगाः । तत्कथमिदं शरीरं परं संयम्यते । 'सौम्यो भवति । एकरात्रोषितं कललं भवति । पञ्चरात्राद् बृद्धदाः । सप्तरात्रात्येशी । द्विसप्तरात्रादर्वदः । पञ्चाविशातिरात्रः स्वस्थितो घनो भवति । मासमात्रात्कंठिनो भवति । हिमासाभ्यन्तरे शिरः संपद्यते । मासत्रयेण श्रीवान्यादेशः । मासचतु-ष्केण त्वय्यादेशः। पञ्चमे मासे नखरोमन्यादेशः । पष्टे मुखनासिकाक्षिश्रोत्रं च संभवति । सप्तमे चलनसमर्थौ भवति । अष्टमे वुध्याध्यवस्यति । नवमे सर्वाङ्ग-संपूर्णों भवति।

मृतश्चाहं पुनर्जातो जातश्चाहं पुनर्मीतः। नानां योनिसहस्राणि मयोपितानि यानि वै ॥ आहारा विविधा भुक्ताः पीता नानाविधाः स्तनाः। मातरो विविधा दछाः पितरः सुहद्रस्थे।॥ अवाङ्मुखः पीड्यमानो जन्तुश्चीव समन्वितः। सांख्यं योगं समभ्यसेलुहुंपं वा पञ्चविंशकंमें ॥ इति ।

ततश्च दशमे मासे प्रजायते । जातश्च वायुना स्पृष्टो न सरित जनम-मरणम् । अन्ते च शुभाशुभं कर्मैतच्छरीरस्य प्रामाण्यम् ॥ १९ ॥

- 9. प्राणं चक्कश्व M 3, C 4, C 5, W 1, W 2, W 3, Mi
- 3. See Bib. Ind. IV. 372.
- 3. 11411 M 4, C 6, S; 11411 of the second pāda M 3, C 4, C 5, W 1, W 3; 11 4 11 94 11 Mi; 11 94 11 M 1, C 2, C 3; W 2.
- ४. धर्मोऽन्॰ Bib. Ind. loc. cit.
- ५. ०दभन्नवतम् M 3, Mi, W 1, W 2, C 4; ॰द्भन्नमतम् C 5.
  - ξ. Cf. AB. ii. 5. 5; iii. 3. 13. see Bib. Ind. IV. 373.
  - ७. ज्ञाकभिनेन M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, S, R, see Bib. Ind. IV. 373.

- ८. कठिणो R.
- 9. Cf. the Garbhopanisat. 4.
- 99. Untraced.
- १२. स्प्रहस्तवा. M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, S, R, B.
- १३ The passage: रसाच्छोणितम्... गुभा-असं कर्म is almost identical with the Garbhopanisat. 2-4.
- 98. 11 & 11 M 4, C 6, S; 11 & 11 of the second pada M 3, C 4, C 5, W 1, W 3; || & || 98 || Mi, || 98 || M 1, C 2, C 3; W 2.

अष्टोत्तरं संधिरातमण्डाकपाळं शिरः संपद्यते । पोडश वपापळानि । नव सायुशतानि । सप्त शतं पुरुपस्य मर्मणाम् । अर्धवतस्त्रो रोमाणि कोट्यः । हृद्यं ह्यष्टकपाळानि । हादशकपाळानि जिह्वा । वृपणौ ह्यष्टसुपणौ । तथोपस्थगुद्रपाय्वेतन्मूत्रपुरीपं कस्मादाहारपानसिकत्वादनुपचितकर्माणावन्योन्यं जयेते इति । तं विद्याकमंणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा च । महत्यज्ञानतमसि मग्नौ जरामरणश्चित्पपासाशोकक्रोधळोभमोहमद्भयमत्सरहर्पविपादेर्प्यास्यात्मकर्द्वन्द्वरिभभूयमानः सोऽस्माद्दार्जवं जवीभावानां तिक्षर्युच्यते । सोऽस्मापान्नं महाभूमिकावच्छरीराश्चिमेषमात्रैः
प्रक्रम्य प्रकृतिरिधिपरीत्यं तज्ञसं शरीरं कृत्या कर्मणोऽनुरूपं फळमनुभूय तस्य संक्षये
पुनिरमंक्षाकं प्रतिपद्यते ॥ २० ॥

अथ ये हिंसामाशित्य विद्यामुत्सुत्य महत्त्वपस्तेषिरे चिरेण वेदोक्तानि वा कर्माणि कुर्वन्ति ते धूममिसंभवन्ति । धूमाद्राजिम् । रात्रेरपक्षीयमाणपक्षम् । अपक्षीयमाणपक्षाद् दक्षिणायनम् । दक्षिणायनात्वितृत्वोकम् । पितृत्वोकाचन्द्र-मसम् । चन्द्रमक्षो वाद्यम् । वायोर्नृष्टिम् । वृष्टेरोपधयश्चेतद्भृत्वा तस्य संक्षये पुनरेवेमँह्वोकं प्रतिपद्यते ॥ २१ ॥

अथ ये हिंसामुलरूज्य धिद्यामाथित्य महत्तपस्तेषिरे ज्ञानोक्तानि वा कर्माणि कुर्वन्ति तेऽर्चिरिभिसंभवन्ति । अर्चिपरहः । अह्न आपूर्यमाणपक्षम् । आपूर्यमाणप्रसाद्वयम् । उद्गपनाद्वेवलोकम् । देवलोकादादित्यम् । आदित्याद्वेद्यतम् । वेद्युतान्मानसम् । मानसः पुरुषो भृत्वा ब्रह्मलोकमिसंभवन्ति । ते न पुनरावर्तन्ते । शिष्टा दन्दर्द्का यत इदं न जानन्ति तस्मादिदं वेदितव्यम् । अथाप्याह ॥ २२ ॥ व

न तं विदाय य इमा जजानान्ययुष्माक्मन्तरं वभूव । नीहारेण प्रार्थना जल्प्यां चासुतृपं उन्ध्यशासंश्ररन्तिं ॥

न तं विद्यया विदुपो यमेवं विद्वाँसो वद्नित । अक्षरं ब्रह्मणस्पतिमन्यद्युष्मा-

- 1. ततो M 1, C 2, C 3, C 6.
- २. पारोतः M 3, Mi, C 4, C 5, W 1, W 2.
- ३. कर्मणा M 3, Mi, C 4, C 5, W 1, W 2; see Bib. Ind. IV. 375.
- 8. ०दाजीवजर्बा० M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, S; B.
- **५. सोऽस्मात्यान्नमहा** M 3, Mi, W 1, W 2, W 3, C 4, C 5.
- 8. N 9 N M 4, C 6, S; N 9 N of the second pada M 3, C 4, C 5, W 1, W 3; N 9 N 70 N M; N 70 N M 1, C 2, C 3; W 2,

- ७. तस्य संक्षये is omitted by M 3, Mi, W 1, W 2, W 3, C 4, C 5.
- ट. पुनरिमें छोकं L.
- 9. II < II M 4, C 6, S; II < II of the second pāda M 3, C 4, C 5, W 1, W 3; II < II < 3 II MI; II < 3 II M 1, C 2, C 3; W 2.</p>
- 90. ॥९॥ M 4, C 6, S; ॥९॥ of the second pāda M 3, C 4, C 5, W 3; ॥९॥ २२ ॥ M 1, C 2, C 3; W 2. The इति द्वितीयः पादः ॥९॥ २२ ॥ W 1.
- 19. RV. X. 82. 7; VS. 17. 31; TS. 4. 6. 2. 2; Ks. 18, 1; Ms. 2. 10 3: 135. 1.

कमन्तरमन्यदेषामन्तरं वभूवेति । नीहारेण प्रावृतास्तत्रसा जेल्या चासुतृप उक्थ-शासः प्राणं सूर्यं यत्पथगामिनश्चरन्ति । अविद्वाँसः क्षेत्रज्ञमनुप्रवद्न्ति । अथाहो विद्वाँसः क्षेत्रज्ञोऽनुकल्पते । तस्य तपसा महाप्रमादमेति । अथाप्तव्यो भवति । तेनासन्ततमिच्छेत् । तेन सल्यमिच्छेत् । एप हि सखा श्रेष्टः संज्ञानातिभूतं भवद्भविष्यदिति । ज्ञाता कस्मात् । ज्ञीयतेः । सखा कस्मात् । सल्यतेः । सह भूतेन्द्रियैः शेरते । महाभूतानि सैन्द्रियाणि । प्रज्ञया कर्म कारयतीति । तस्य यदाँपः प्रतिष्ठाशीलमुपशम आत्मा ब्रह्मेति स ब्रह्मभूतो भवति । साक्षिमात्रो व्यवतिष्ठतेऽवन्धो ज्ञानकृतः॥

अधारमनो महतः प्रथमं भूतनामधेयान्यनुऋमिष्यामः ॥ २३ ॥

हुंसः । घुंमः । युंजः । बेनैः । मेंधेः । कृमिः । भूँमिः । बिसः । प्रभुः । शुंभुः । राभुः । वृषकंमी । सोमेः । भूँतम् । भुँवनम् । भूँविष्यत् । अपिः । भूँहेत् । व्योर्मे । वैद्याः । मेंहैः । स्वैणी-कम् । स्वैतीकम् । सेवैतिकम् । सैतीकम् । सैतीकम् । गैहैनम् । गुँभीरम् । गुह्रैरम् । कुँम् । वेद्यम् । विद्यम् । वैद्वयम् । विद्वयम् । विद्वयम्यम् । विद्वयम् । विद्वयम्य

- 3. जस्या M 3, Mi, C 4, C 5, W 1, W 3.
- २. पथगासिन्य: M 3.
- ३. जानते: C 5, C 4, W 2; जायते: M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, S; R. ree Bib. Ind. IV. 380.
- ४. यत्तप: M 3.
- ५. ॰धेयान्युत्क्रमिष्यामः R.
- N 90 N M 4, C 6, S; N 90 N of the second pāda M 3, C 4, C 5, W 3;
   N 90 N 32 N Mi; N 32 N M 1, C 2,
   C 3; W 2; N 9 N of the third pāda W 1.
- w. Cf. Ngh. synonym of day. I. 9; synonym of sacrifice III. 17.
- e. Ngh. III. 17.
- Synonym of wise, Ngh. III. 15;
   synonym of sacrifice, Ngh. III. 17.
- 90. Synonym of wise, Ngh. III. 15.
- 99. Synonym of earth, Ngh. I. 1.
- 37. Ngh. V. 5.

- 93. Synonym of water, Ngh. I. 12.
- Synonym of atmosphere, Ngh. I.
   of water, I 12; terrestrial deities, V. 3.
- 34. Synonym of water, Ngh. I. 12; of great, III. 3.
- 3; of quarter, I. 6; of water, I. 12.
- 39. Synonym of water, Ngh. I 12; of food, II. 7; of wealth II. 10.
- 98. Synonym of water, Ngh. I. 12; of happiness, III. 6.
- Synonym of water, Ngh. I. 12; of battle, II. 17; of house, III. 4.
- Synonym of wealth, Ngh. II. 10; of truth, III. 10.
- Synonym of water, Ngh. I. 12;
   of house, III. 4.
- RR. See note 32. Omitted by M 3, U 4, C 5, W 1, W 2, W 3.
- Ra. Synonym of water, Ngh. I. 12; of wealth, II. 10.

सेत्। पूर्णम् । सवैम् । अक्षितेत् । ब्रेहिंः । नामे । सेपिंः । अपः । प्रेवित्रम् । अधितम् । इंन्तुः । हेर्मं । स्वीः । सेगीः । श्रीम्वरस् । अभ्वरस् । वियेत् । व्योमि । ब्रेहिंः । धीन्व । अभिवारिक्षम् । भीकाशस् । अगित्राशस् । भीकाशस् । प्रेवित्रम् । सेपारः । सेमुद्रः । तेपः । सेपः । सेपः । प्रेवित्रः । प्रेवित्रः । सेपः ।

# अधैतं महान्तमात्मानमेतानि स्कान्येता ऋचो ऽनुष्रवदन्ति ॥ २४ ॥ सोम: पवते जिन्ता मंतीनां जिन्ता दिवो जिन्ता पृथिन्याः । जिन्तामेजैनिता स्थैस जिन्तेन्द्रस्य जिन्तोत विष्णौः ॥

- 9. Synonym of water, Ngh. I. 12.
- २. सवस B. see 1.
- 3. Synonym of atmosphere, Ngh. I. 3; of water, I. 12; terrestrial diety, V.2.
- 8. Synonym of water Ngh. I. 12; of action, II. 1.
- 4. Synonym of water, Ngh. I. 12; of pure, IV. 2.
- 4. Synonym of gold, Ngh. I. 2; of water, I. 12.
- Synonym of water, Ngh. I. 12;
   of sacrifice, III, 17; atmospheric
   deity, V. 4.
- 6. Synonym of water, Ngh. I. 12; of celestial deity, V. 5.
- Synonym of water, Ngh. I. 12; of atrength, II. 9.
- Synonym of atmosphere, Ngh. I.
   of near, II. 16.
- 11. Synonym of atmosphere, Ngh. I. 3.
- 99. Synonym atmosphere, Ngh. I. 3; of quarter, I. 6; of water, Ngh. I. 12.
- 12. Synonym of water, Ngh. I. 12.
- Of. Ngh. I. 1; synonym of atmosphere, I. 2; terrestrial deity, 30

- V. 1; atmospheric deity V. 4; celestial deity V. 5.
- 14. Synonym of earth, Ngh. I. 1; of atmosphere, I. 3.
- १६. अध्य. B. and Bib. Ind. see 19.
- 19. सगरं M 3, C 4, C 5, W 1, W 2, W 3, 800 11.
- 9c. Synonym of flame, Ngh. I. 17.
- 98. Synonym of flame, Ngh. I. 17; of water, I. 12.
- 20. Cf. Ngh. I. 13.
- R). Omitted by ব. ত. র. Mss., see Bib. Ind. IV. 381. রংখ: R. synonym of night, Ngh. I. 7.
- RR. Synonym of water, Ngh. 1. 12; of food, II. 7; of wealth, II. 10.
- २३. अवति R. Bib. Ind.
- २४. वधन्त्यध्वानम् R.
- २५. यद्वाहिच्या R.
- २६. अध्ययं संस्कृतते M 3, C 4, C 5; अध्ययं च सङ्गते W 2, Mi; soo Bib. Ind. IV. 381.
- 20. 11 22 11 M 4, C 6, S; 11 23 11 of the second pada M 3, C 4, C 5, W 3; 11 23 11 20 11 M1; 11 20 11 M 1, C 2, C 3; W 2; 11 2 11 of the third pada W 1.
- 24. RV. IX. 96. 5.

सोमः पवते जनविता मतीनां जनविता दिवो जनविता पृचिन्या जनविता-क्वेजनविता सूर्यस्य जनवितेन्द्रस्य जनवितोत विष्णोः ॥ २५ ॥

ब्रह्मा देवानी पद्वीः केवीनामृषिर्वित्राणां महिषो मृगाणीम् । इयेनो गृधाणां स्वधितिर्वनानां सोमः प्वित्रमत्येति रेभनै ॥

ब्रह्मा देवानामिति। एय हि ब्रह्मा भवति। देवानां देवनकर्मणामादित्यरहर्मानाम्। पद्यीः कवीनामिति। एय हि पदं वेत्ति। कवीनां कँवीयमानानामादित्य-रहमीनाम्। ऋषिर्विष्राणामिति। एय हि ऋषिणो भवति। विष्राणां व्यापनकर्मेणामादित्यरहर्मानाम्। महिपो मृगाणामिति। एय हि महान्भवति। मृगाणां मार्गणकर्मणामादित्यरहर्मानाम्। इयेनो गृधाणामिति। इयेन आदित्यो भवति। इयायतेर्गतिकर्मणः। गृध्र आदित्यो भवति। गृध्यतेः स्थानकर्मणः। यत एतस्मित्तिष्ठति। स्विधितिर्वनानामिति। एय हि स्वयं कर्माण्यादित्यो धत्ते। वनानां वननकर्मणामादित्यरहमीनाम्। सोमः पवित्रमत्येति रेभिन्निति। एय हि पवित्रं रहमीनामत्येति। स्तूयमान एय पवैतत्सर्वमक्षरम्। इत्यिधिदैवतम्।

अथाध्यात्मम् । ब्रह्मा देवानामिति । अयमपि ब्रह्मा भवति । देवानां देवनकर्मणामिन्द्रियाणाम् । पद्वीः कवीनामिति । अयमपि पदं वेति । कवीनां कवीयमानानामिन्द्रियाणाम् । ऋषिर्विप्राणामिति । अयमपि ऋषिणो भवति । विप्राणां
व्यापनकर्मणामिन्द्रियाणाम् । मिहपो मृगाणामिति । अयमपि महान्भवति ।
मृगाणां मार्गणकर्मणामिन्द्रियाणाम् । ध्येनो गृधाणामिति । स्येन आत्मा भवति ।
स्यायतेर्क्कानकर्मणः । गृधाणीन्द्रियाणि । गृध्यतेर्क्कानकर्मणः । यत प्रतिसित्तिष्ठन्ति ।
स्विधितिर्वनानामिति । अयमपि स्वयं कर्माण्यात्मिन धत्ते । वनानां वननकर्मणामि-

 This is the reading of the Mss. of the shorter recension; those of the longer recension read the text as follows:

सोमः पवते । सोमः सूर्यः प्रसवनात् । जनिता मतीनां प्रकाशकर्मणामादिख्र-रश्मीनाम् । दिवो चोतनकर्मणामादिख्र-रश्मीनाम् । पृथिज्याः प्रथमनकर्मणामादिख्र-रश्मीनाम् । अग्नेगीतकर्मणामादिख्र-रश्मीनाम् । सूर्यक्य स्त्रीकरणकर्मणामादिख्र-रश्मीनाम् । द्व्यक्य स्त्रीकरणकर्मणामादिख्ररश्मीनाम् । इन्द्रस्थेश्वयंकर्मणामादिख्ररश्मीनाम् । द्वर्णोर्ज्यामिकर्मणामादिख्ररश्मीनाम् । द्वर्णोर्ज्यामिकर्मणामादिख्ररश्मीनाम् । द्वर्णोर्ज्यामिकर्मणामा

अथाध्यात्मभ् । सोम आत्मा । अप्ये-तसादैवेन्द्रियाणां जनितेत्वर्थः । अपि बा सर्वाभिविभृतिभिविभृतत् आत्मा । इत्या-तमात्वासाचादे ॥ ३५॥

- 2. 11 32 11 M 4, C 6, S; 11 32 11 of the second pāda M 3, C 4, C 5, W 3; 11 32 11 24 11 M 1, C 2, C 3; W 2; 11 2 11 of the third pāda W 1.
- k, RV. IX. 96. 6; VS. 37. 7. TA. 10. 10. 4.
- कवीयमाणाना॰ ख. रा. ज. see Bib. Ind, IV, 383.
- प. जूषिणा. रा. हि ऋषिणा. स. स. loe.
- ६. कवीयमाणा॰ loc. cit.
- ७. अवसप्युचियो. Bib. Ind. IV. 384; B.
- c. ofruft. Bib. Ind. los. oil.

न्द्रियाणाम् । सोमः पवित्रमत्येति रेभन्निति । अयमपि पवित्रमिन्द्रियाण्यत्येति । स्तूयमानोऽयमेवैतत्सर्वमनुभवति । ईत्यात्मगतिमाचष्टे ॥ २६ ॥

तिस्रो वार्च ईरयति प्र वर्द्धितस्य धीति ब्रह्मणो मनीपाम् । गावी यन्ति गोपति पृच्छमानाः सोमं यन्ति मृतयी वावशानाः ॥

बहिरादित्यो भवति । स तिस्रो वाचः प्रेरयति । ऋचो यजूँषि सामान्यृतस्या-दित्यस्य कर्माणि ब्रह्मणो मतानि । एष एवैतत्सर्वमक्षरम् । इत्यधिदैवतम् ।

अथाध्यात्मम् । विह्नरात्मा भवति । स तिस्रो वाच ईरयति [ प्रेरॅयति । ] विद्यामतिबुद्धिमतामृतस्यात्मनः कर्माणि ब्रह्मणो मतानि । अयमेवैतत्सर्वमनुभवति । इत्यात्मगतिमाचष्टे ॥ २७ ॥

सोमं गावो धेनवो वावशानाः सोमं विशा मृतिभिः पुच्छमानाः । सोमः सुतः पूयते अञ्चमानः सोमे अर्कास्तिष्ठभः सं नवन्ते ॥

पत पव सोमं गावो घेनवो रश्मयो वावँश्यमानाः कामयमाना आदित्यं यन्ति । प्रतमेव सोमं विप्रा रश्मयो मितिमिः पृच्छमानाः कामयमाना आदित्यं यन्ति । प्रतमेव सोमः सुतः प्यते अज्यमानः । प्रतमेवाकाश्च त्रिष्टुभश्च संनवन्ते । तत प्रतसिन्नादित्य एकं भवन्ति । इत्यधिदैवतम् ।

अधाध्यात्मम् । एत एव सोमं गावो घेनव इन्द्रियाणि वावद्यमानानि काम यमानान्यात्मानं यन्ति । एवमेव सोमं विशा इन्द्रियाणि मतिभिः पृच्छमानानि कामयमानान्यात्मानं यन्ति । एवमेव सोमः स्तुतः प्यते अज्यमानः । इममेवात्मा च सप्त ऋषयश्च संनुवन्ते । तान्येतिसिन्नात्मन्येकं भवन्ति । इत्यात्मगतिमा-चष्टे ॥ २८ ॥

- 9. sta is omitted by Roth.
- 2. II 33 II M 4, C 6, S; II 33 II of the

   2nd pāda M 3, C 4, C 5, W 3;

   II 33 II 34 II MI; II 35 II M 1, C 2,

   C 3; W 2; II 3 II of the 3rd pāda

   W 1.
- a. RV. IX. 97. 34.
- 8. प्रेरवित is omitted M 3, C 4, C 5, Mi, W 1, W 2, W 3.
- ५. በ የዩ በ M 4, C 6, S; በ የዩ በ of the 2nd pāda. M 3, C 4, C 5, W 3; በ የዩ በ ኛው በ Mi; በ ኛው በ M 1, C 2, C 3, W 2; በ ዓ በ of the 3rd pāda. W 1.

- ξ. RV. IX. 97. 35.
- वावाइय॰ ख. ग. झ. see Bib, Ind. IV, 386.
- कामयमानाम्यास्मानं omitted by M 3, C 4, C 5.
- तानीमान्येत॰ M 3, C 4, C 5, W 1, W 2, W 3, Mi; Bib. Ind.
- 10. ०१मकोकं C 5.
- 13. 11 34 11 M 4, C 6, S; 11 34 11 of the 2nd pāda. M 3, C 4, C 5, W 3; 11 34 11 36 11 Mi; 11 36 11 M 1, C 2, C 3, W 2; 11 4 11 of the 3rd pāda. W 1.

१३. ३२=१४. १९.] २३६.

अक्रीन्त्समुद्रः प्रश्<u>य</u>मे विधर्मञ्चनयन्त्रजा श्वर्वनस्य राजा । वृषा प्वित्रे अधि सानो अन्ये बृहत्सोमी वाष्ट्रधे सुवान इन्द्रैः ॥

अत्यक्रमीत्समुद्र आदित्यः परमे व्यवने वर्षकर्मणा जनयन्प्रजा भुवनस्य राजा सर्वस्य राजा। वृषा पवित्रे अधि सानो अव्ये वृहत्सोमो वावृधे सुधान इन्दुः। इत्यधिदैवतम् ।

अथाध्यात्मम् । अत्यक्तमीत्समुद्धः आत्मा परमे व्यवने हानकर्मणा जनयन्त्रजा भुवनस्य राजा सर्वस्य राजा । वृषा पवित्रे अघि सानो अन्ये वृद्दैत्सोमो वावृषे सुवान इन्दुः । इत्यात्मगतिमाचहे ॥ २९³ ॥

महत्तत्सोमी महिषश्रकारापां यद्गर्भोऽर्थणीत देवान् । अदंधादिन्द्रे पर्वमान् ओजोऽर्जनयुत्सर्ये ज्योतिरिन्द्रैः ॥

महत्तत्सोमो महिषध्यकारापां यद्गर्भोऽवृणीत देवानामाधिपत्यम् । अवधा-दिन्द्रे पवमान ओजः । अजनयत्सूर्ये ज्योतिरिन्दुरादित्यः । इन्दुरातमा ॥ ३० ॥

विधुं देद्राणं समने बहुनां युवनि सन्ते पिल्तितो जेगार । देवस्य पश्य कार्च्य महिलाद्या मुमार स सः समनि ॥

निधुं विधमनशोलम् । दद्राणं दमनशीलम् । युवानं चन्द्रमसम्। पित आदित्यो गिरति । सद्यो च्रियते । स दिवा समुदिता । इत्यधिदैवतम् ।

अथाध्यात्मम् । विधुं विर्धमनशीलम् । दद्राणं दमनशीलम् । युवानं महान्तम् । पलित आत्मा गिरति । रात्रौ च्रियते । रात्रिः समुदिता । इत्यात्मगतिमाचष्टे ॥ ३१ ॥

साकुञ्जानां सप्तर्थमाहुरेकुजं पळिच्यमा ऋषयो देवजा इति । तेषामिष्टानि विहितानि धामुग्नः स्यात्रे रेजन्ते विक्रतानि रूपुर्थः ॥

<sup>1.</sup> RV. IX. 97. 40.

२. महत्सोमो. Bib. Ind.

<sup>3.</sup> II 98 II M 4, C 6, S; II 98 II of the 2nd pada M 3, C 4, C 5, W 3; II 98 II 78 II M 1, C 2, C 3, W 2; II 9 II of the 3rd pada. W 1.

v. RV. IX. 97. 41.

<sup>4.</sup> देवानाधिपत्य॰ Roth; च. इ. ज. See Bib. Ind. IV. 387.

<sup>2</sup>nd pada, M 3, C 4, C 5, W 3;

<sup>11 90 11 30 11</sup> Mi; 11 30 11 M 1, C 2, C 3, W 2; 11 & 11 of the 3rd pada. W 1.

e. RV. X. 55. 5; AV. 9. 27, 9.

८. द्रमनशीसम् M 3, C 4, C 5, Mi; W 1, W 2, W 3.

<sup>9. 11 9</sup>c 11 M 4, C 6, S; 11 9c 11 of the 2nd pads. M 3; C 4, C 5, W 3, 11 9c 11 22 11 Mi; 11 23 11 M 1, C 2, C 3, W 2; 11 9 11 of the 3rd pads W 1.

<sup>9</sup>e, RV. I, 164, 15; AV. 9, 25, 16,

सहजातानां षण्णामृषीणामादित्येः सप्तमः। तेषेामिष्टानि चा कान्तानि वा कान्तानि वा कान्तानि वा गतानि वा गतानि वा गतानि वा। अद्भिः सह संमोदन्ते। यत्रैतानि सप्तक्रपीणानि ज्योतौषि तेभ्यः पर आदित्यः। तान्येतसिन्नेकं भवन्ति। इत्यिचिदैवतम्।

अथाध्यातमम् । सहजातानां वण्णामिन्द्रियाणामातमा सप्तमः । तेषामिष्टानि वा कान्तानि वा कान्तानि वा गतानि वा मतानि वा नतानि वा । अन्नेन सह संमो-दन्ते । यत्रेमानि सप्तक्रषीणानीन्द्रियाण्येभ्यः पर आत्मा । तान्येतस्मिन्नेकं भवन्ति । इस्यात्मगतिमाच्छे ॥ ३२³॥

स्त्रियेः सतीलाँ उ मे पुंस आहुः पश्येदश्रण्यात्र वि चैतदुन्यः । कृविर्यः पुत्रः स र्द्दमा चिकेत् यला विजानात्स पितुष्पितासत्त् ॥

स्त्रिय पैवैताः शब्दस्पर्शरूपरसगन्धहारिण्यस्ता अमुं पुंर्शैन्दे निराहारः प्राण इति पश्यन्कष्टान्न विजानात्यन्धः । कविर्यः पुत्रः स इमा जानाति । यः स इँमा जानाति स पितुष्पितासत् । इत्यात्मगतिमाचष्टे ॥ ३३८॥

सुप्तार्थगुर्भा भ्रवनस्य रेतो विष्णोत्तिष्ठन्ति प्रदिशा विर्धर्मणि । ते धीति भिर्मनेसा ते विपश्चितः परिभुवः परि भवन्ति विश्वर्तः ॥ समैतानादित्यरभीनयमादित्यो गिरति । मध्यस्थानोध्वराब्दः । थान्यस्मिन

- 7. See Roth's edition. p. 195.
- र. From तेषामिष्टानि... to आवष्टे, the whole passage is taken from 10. 26.
- ই. ॥ १९ ॥ M 4, C 6, S; ॥ १९ ॥ इति द्वितीय: पाद: M 3, C 4; ॥ १९ ॥ ०६ the 2nd pāda. C 5, W 3; ॥ १९ ॥ ॥ ३२ ॥ Mi; ॥ ३२ ॥ M 1, C 2, C 3, W 2; ॥ १० ॥ of the 3rd pāda. W 1.
- v. RV. I. 164. 16; AV. 9. 25. 16.
- ५. एमेति ता: M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, S; R. च. छ. ज. See Bib. Ind. IV. 391.
- ६. पुंशब्देन. Bib. Ind. IV. 391.
- ७. ईमा. loc. cit.
- c. ॥ २० ॥ M 4, C 6, S; ॥ ३ ॥ of the

   3rd pāda M 3, C 4; ॥ २० ॥ इति

   इतीय: पाद: C 5, W 3; ॥ २० ॥ ३३ ॥

   Mi; ॥ ३३ ॥ M 1, C 2, C 3, W 2;

   ॥ ११ ॥ ३३ ॥ इति तृतीय: पाद: W 1.
- 9. RV. I. 164, 36; AV. 9. 28. 7.
- १०. यत एतासिंसिष्ठति M 1, M 4, C S, C 3, C 6, S; R; यत एतसिंसितप्रति च. छ. ज. (see Bib. Ind. IV. 392); यान्यास्मित्रिम्हिल Bib. Ind. & Bom. The text preserved in Mss. of both recensions is corrupt. The correct reading can however be restored, for the commentary relating to soul i. e. the passage following अधादवासम् supplies evidence for the text preceeding the same. A comparison of these two parts shows that the same words are repeated, except that इन्द्रियाणि oprresponds to rays & actions, affert to the sun and gan is used in the latter whereon wat is used in the former. From this comparison, it is clear that the passage should be ared. तासि लिप्तिवृत्ति । I have adopted the reading of the Mss. of the shorter recension, because it is closer to the suggested restoration than the other.

स्तिष्ठति तानि धीतिभिश्च मनसा च विपर्ययन्ति परिभुवः परिभवन्ति सर्वाणि कर्माणि वर्षकर्मणा । इत्यधिदैवतम् ।

अधाध्यात्मम् । सप्तेमानीन्द्रियाण्ययमात्मा गिरति मध्यस्थानोध्वंशद्धः । यान्यस्मित्तिष्टन्ति तानि धीतिभिश्च मनसा च विपर्ययन्ति परिभुवः परिभवन्ति सर्वाणीन्द्रियाणि ज्ञानकर्मणा । इत्यात्मगतिमाचष्टे ॥ ३४° ॥

न वि जानामि यदिवेदमासि निण्यः संनेद्धो मनेसा चराँमि।

नं विज्ञानासि यदि वेदमस्मि निण्यः संनद्धो मनसा चरामि । न हि जान-न्बुद्धिमर्तः परिवेदयन्तेऽयमादित्योऽयमात्मा ॥ ३५ ॥

अपाङ् प्राङ्गित ख्रधयां गृभीतोऽमंत्यों मत्येना सयोनिः। ता शर्थन्ता विषूचीनां वियन्ता न्यर्नन्यं चिक्युर्ने नि चिक्युर्न्यर्म्।।

अपाश्चयति प्राञ्चयति स्वथया गृभीतो ऽगर्ख आदिस्यो मर्त्येन चंन्द्रमसा सह। तो शश्वद्रामिनो विश्वगामिनो बहुगामिनो वा। पश्यस्यादिस्यं न चन्द्रम-सम्। इत्यधिदैवतम्।

अधाध्यात्मम्। अपाञ्चयति प्राञ्चयति स्वधया गृभीतोऽमर्ख आत्मा मर्खेन

- 1. सर्वाणि कर्माणि वर्षकर्मणे॰ M 3; सर्वाणि कर्माणि ज्ञानकर्मणे॰ C 5.
- 2. || २१ || M 4, C 6, S; || २ || of the 3rd pāda M 3, C 4, || १ || of the 3rd pāda, C 5, W 3; || २१ || ३४ || Mi; || ३४ || M 1, C 2, C 3, W 2; || १ || of the 4 th pāda, W 1.:
- ३. RV. I. 164, 37; AV. 9. 28. 5. The Mss. of the longer recension except M 1 and C 6, add the second hemistich of the stanza also, i. e. यदा मागन् प्रथमजा ऋतस्यादिद्वाची अद्भुवे मागमस्याः । Even the first hemistich is not fully given in C 6, which writes only न वि जानामि and then adds: अर्धनै: !.
- v. The text is corrupt. I have again adopted the text of the shorter recension for it alone has any pretension of being a comment on the vedic quotation. The passage: न विजानामि...चरामि is omitted by all Mss. of the longer recension.

- 4. विजानन् M 1, M 4, C 2; विजानान् C 6, S; R; L.
- भतः पुष्टिः पुत्रः परिवेदयन्ते. C 4;
   भतः पुत्रः परिवेदयन्ते M 1, M 4, C 2, C 6, S, R; Bib. Ind; Bom; L,
- . ॥ २२ ॥ M 4, C 6, S; ॥ ३ ॥ of the 3rd pāda M 3, C 4; ॥ २ ॥ of the 3rd pāda C 5, W 3; ॥ २२ ॥ ३५ ॥ Mi; ॥ ३५ ॥ M 1, C 1, C 3, W 2; ॥ ३ ॥ of the 4th pāda W 1.
- e. RV. I. 164. 38; AV. 9. 28. 6.
- ९. मनसा Bib. Ind. IV. 395, which is obviously a mistake. मनसा be associated with आस्ता only as is done in the explanation, relating to soul, and not with the sun. The editor adopts the same reading in both the parts of the comm. which are intended to contrast each other.

मनसा सह । तौ शश्वद्वामिनौ विश्वगामिनौ वहुगामिनौ वा । पद्यस्यातमानं न मनः । इत्यात्मगतिमाचछे ॥ ३६ ॥

तदिदास अर्वनेषु ज्येष्टं यती जुज्ञ उग्रस्त्वेषनृम्णः । सुद्यो जज्ञानो नि रिणाति शत्रूननु यं विश्वे मदुन्त्यूमाः ॥

तज्जवित भूतेषु भुवनेषु ज्येष्ठमादित्यं यतो जञ्ज उग्रस्त्वेपनृम्णो दीप्तिनृम्णः। सद्यो जञ्जानो निरिणाति रात्रूनिति। रिणातिः प्रीतिकर्मा दीप्तिकर्मा वा। अनुम-दन्ति यं विश्व ऊमाः। इत्यधिदैवतम्।

अधाध्यात्मम् । तद्भवति भूतेषु भुवनेषु ज्येष्ठमन्यकं यतो जायत उग्रस्त्वेषनुम्णो ज्ञाननुम्णः । सद्यो जज्ञानो निरिणाति शत्रुनिति । रिणातिः ग्रीतिकर्मा
दीतिकर्मा वा । अनुमद्गित यं सर्वे ऊमाः । इत्यात्मगतिमान्यष्टे ॥ ३७ ॥

को अद्य युंद्रे युरि गा ऋतस्य शिमीवतो भामिनो दुईणायुन । आमानिष्-हृत्स्वसी मयोभून्य एपां भृत्यामृणध्त्स जीवाते ॥

क आदित्यो धुरि गा युङ्के । रदमीन्कर्मचतो भानुमतो दुराधर्षानर्ध्वन्यसुन-चन्तीपृनिषुण्वन्ति मयोभूनि सुखभूनि । य इमं संभृतं वेद कथं स जीवति । इत्यधिदैवतम् ।

अथाध्यात्मम् । क आत्मा धुरि गा युङ्के । इन्द्रियाणि कँमैवन्ति भीनुमन्ति दुराधर्षानस्त्यसुनवन्तीपूनिषुणवन्ति मयोभूनि सुखभूनि । य ईमं संभैतं वेद चिरं जीवति । इस्यात्मगतिमाचष्टे ॥ ३८ ॥

क ईपते तुज्यते को विभाय को मैसते सन्तुमिन्द्रं को अन्ति। कस्तोकाय क इभायोत रायेऽधि त्रवत्तन्वेर्द्र को जनिये।।

- 9. II RR II M 4, C 6, S; II WIN of the 3rd pada M 3, C 4; II R II of the 3rd pada C 5, W 3; II RR II R II Mi; II R II M 1, C 1, C 3, W 2; II R II of the 4th pada W 1.
- RV. X. 120. 1.
- र. निरिणाति M 3, C 4, C 5, Mi, W 1, W 2, W 3; Bib. Ind.
- v. ॥ २४ ॥ M 4, C 6, S; ॥ ५ ॥ of the 3rd pāda M 3, C 4; ॥ ४ ॥ of the 3rd pāda C 5, W 3; ॥ २४ ॥ ३७ ॥ Mi; ॥ ३७ ॥ M 1, C 1, C 3, W 2; ॥ ४ ॥ of the 4th pāda W 1.
- 4. RV. I. 84. 16.
- इ. ॰स्नस्नवन्ती॰. ख. ग. झ. see Bib. Ind. IV. 397.

- ७. कमेंबतो M 1, M 4, C 2, C 6, 4; R, च. छ. ज. see op. cit. 398.
- ८. भानुवन्ति M 3; भानुवतो M 1, M 4, C 2, C 6, S; R, च. छ. ज. see loc. oit.
- इसानि M 3, W 1, W 2, W 3, C 4, C 5, Mi; Bib. Ind.
- १०. संमृतानि M 3, W 1, W 2, W 3, C 4, C 5, Mi; Bib. Ind.
- 31. || २५ || M 4, C 6, S; || ६ || of the 3rd pāda M 3, C 4; || ५ || of the 3rd pāda C 5, W 3; || ५ || of the 4th pāda W 1; || २५ || ३८ || Mi; || ३८ || M 1, C 1, C 3, W 2.
- 12. RV. I. 84. 17.

क एव गच्छिति को ददाति को विमेति को मंसते सन्तमिन्द्रम् । कस्तो-कायापत्याय महते च नो रणाय रमणीयाय दर्शनीयाय ॥ ३९<sup>१</sup>॥

को अपिमीट हिवपी घृतेन सुचा यंजाता ऋतुभिर्धुवेभिः। कसै देवा आ वहानागु होम को मैसते वीतिहोत्रः सुदेवैः॥

क आदित्यं पूरैयति हविषा च घृतेन च सुचा यजाता ऋतुभिधंवेभिरिति । कस्मै देवा आवहानाशु होमार्थान्को मंसते वीतिहोत्रः सुदेवः कल्याणदेवः। इत्य-धिदैवतम् ।

अथाध्यात्मम् । क आत्मानं पूरैयति हविषा च घृतेन च सुचा यजाता अतुभिर्धुवेभिरिति । कसौ देवा आवहानाद्यु होमार्थान्को मंसीते वीतिहोत्रः सुप्रकः कल्याणप्रकः । इत्यात्मगतिमाचष्टे ॥ ४० ॥

त्वमुक्त प्र शंसिपो देवः श्रंविष्ठ मर्त्यम् । न त्वदुत्यो मेयवन्नस्ति मर्डितेन्द्र ब्रवीमि ते वर्षः ॥

स्वमङ्ग प्रशंसीदेंवः शविष्ठ मर्त्यं न स्वदन्योऽस्ति मघवन्पाता वा पालयिता वा जेता वा सुखयिता वा । इन्द्र व्रवीमि ते वचः स्तृतियुक्तम् ॥ ४१ ॥

द्वा स्रिपुणी स्युजा सर्खाया समानं वृक्षं परि पस्वजाते । तयोरन्यः पिष्पेलं खाद्वस्यनेश्रत्रुन्यो अभि चांकशीति'ं।।

द्रौ द्रौ प्रतिष्ठितौ सुकृतौ धर्मकर्तारौ । दुष्कृतं पापं परिसारकमित्याचक्षते । द्वपणी सयुजा साखायेत्यात्मानं [ दुरात्मौनं ] परमात्मानं प्रत्युत्तिष्ठति । शरीर

- a. RV. I. 84. 18.
- ३. पूजयति M 3, C 4, C 5, W 1, W 2, W 3, Mi.
- ४. संसते R.
- 4. || Ro || M 4, C 6, S; || < || of the 3rd pāda M 3, C 4; || o || of the 3rd pāda C 5, W 3, || o || of the 4th pāda W 1; || Ro || vo || Mi; || vo || M 1, C 1, C 3, W 2.
- 4. RV. I. 84. 19.

- ७. सुखिता is repeated in C 5.
- इति स्तुतिसंयुक्तम् M 3, W 1, W 2,
   W 3, Mi, C 4; इति स्तुतिसंप्रयुक्तम्
   C 5.
- ९. ॥ २८ ॥ М 4, С 6, S; ॥ ९ ॥ इति तृतीयः पादः М 3, С 4; ॥ ८ ॥ of the 3rd pāda С 5, W 3; ॥ ८ ॥ of the 4th pāda W 1; ॥ ২৫ ॥ ४१ ॥ Мі; ॥ ४१ ॥ М 1, С 1, С 3, W 2.
- 30. RV. I. 164. 20; AV. 9. 26. 10.
- 99. Cf. SRV. I. 164. 20. p. i. 704.
- Omitted by MSS. of the shorter recension M 3, Mi, W 1, W 2, W 3, C 4, C 5.

एव तज्जायते वृक्षम् । क्रेश्नं शरीरम् । वृँश्ने पक्षौ प्रतिष्ठापयति । तयोरन्यद्वेक्त्यान्यदनश्चन्नन्यां सरूपतां सलोकतामश्चते । य एवं वेदीनश्चन्नन्योऽभिचाकशीति । इत्यात्मगतिमाचछे ॥ ४२॥

[ आ योहीन्द्र पृथिगिरी छिते भिर्यु इमिमं नी भागुधेये जुपस्त । तृप्तां जुहुर्मातुं ऊसेव योगां भागस्ते पैतृष्वसेयी वृपार्मिर्वं ॥

आगमिष्यन्ति शक्तो देवतास्तास्त्रिभिस्तीर्थेभिः शक्तप्रतरैरीळितेभिस्त्रिभिस्तीः र्थेर्यञ्जमिमं नो यज्ञभागमग्नीयोमभागाविन्द्रो जुवस्त । तृप्तामेवं मातुलयोगकन्या भागं सर्तृकेव सा या देवतास्तास्त्रस्थाने शक्तं निदर्शनम् ॥ ]

### विष्रं विष्रासोऽवंसे देवं मतीस ऊतये। अषि गीभिंहीवांमहे।।

विष्रं विष्रासो ऽवसे विदुः। विदे विद्रः विद

- 9. रक्षज्ञरीरं M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; R. Bib. Ind.
- २. वृक्षं M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; R. Bib. Ind.
- ०रन्यो अक्ता॰ Mi; ०रन्यद्भक्तासम॰ M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; Bib. Ind. ०रन्यद्भक्तासम॰ R.
- वेदासमन० M 1, M 4, C 2, C 3, C 6,
   C 7, S; R; विद्वानन० Bib. Ind.
- 4. || 1 || of the 4th pada M 3, C 5;
- §. RVKh. VII. 55. 8.
- ७. निद्शितम् Bib. Ind.
- MSS. of the shorter recension: M 3, Mi, W 1, W 2, W 3, C 4, C 5.
- 9. RV. VIII. 11. 6.
- Omitted by M 3, Mi, W 1, W 2, W 3, C 4, C 5.
   31

- 19. विमलकारिंग. M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; R; Bib. Ind.
- १२. हरपञ्चनिलयस्थितमकारसंहितमुकारं M1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; R; Bib. Ind.
- 93. अस्तरं M 3.
- १४. प्रयेत् M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; R; Bib. Ind.
- १५. सतं M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; R; Bib. Ind.
- 96. बिन्दु सिक्तं M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; Bib. Ind; बिन्दु सिक्तं R.
- 90. प्रमं M 1, etc.
- १८. कनकपश्च . M 1, etc.
- 19. प्रमेष्वरमृतः M 3.
- २०. ०वाचा० Mi, M 3; M l etc.
- २१. मुखे. M 1 etc.
- ₹₹. KS. XII, 1. p. 162.

## हंसः ग्रेचिपद्वसुरन्तरिक्षसद्भोतां वेदिपद्तिंथिर्द्रोणसन् । नुषद्वेर्सर्वेत्सद्भीमुसदुब्जा गोजा ऋतुजा अद्विजा ऋतम् ॥

हंसे इति हंसाः सूर्यरेशमयः। परमात्मा परं ज्योतिः। पृथित्र्याप्तेति व्याप्तं सर्वं व्याप्तं वननकर्माभ्यासेनादित्यमण्डलेनेति । त्यंजतीति लोकः । त्यंजतीति हंसैः। र्त्यजन्तीति हंसाः। [परमहंसाः ] परमात्मा सुर्यरिहमभिः प्रभूतगिभीतवसतीति। त्रिभिवेसतीति वा। वैद्विवेसैतीति वा। रैशिमिनवेसतीति वा। सुवर्णरेताः पूर्ण गर्भाः । रिफिरिति रिफता चैमकुटिलानि कुटन्ता रेफैन्तान्तिरिक्षं चैरेद्धेति। अन्तरिसं चेरतीति दिवि । भूमिगैमनं वा । स्वैभीनुः स्वैप्रस्तो (होर्ता) । होतादि-त्यस्पगता भवन्ति । अतिथिर्दुरोणसत् । रैवन्ति सर्वे रर्सीश्चिकीर्पयन्ति रैदिम-भिश्चिकीर्षयन्तीति वा। विद्विविकर्षर्यति । नैतं भवतीत्यश्वगोजा अद्विगोजा धैनगोजा सैवैगोजातिर्ऋच इति तेजो बहुजो शब्दो भवति। निगमो निगैमब्यो भवत्युषिनिर्वचनाय ॥ ४४ ॥

- 9. RV. IV. 40. 5; VS. 10. 24; 12. 14.
- MSS. of २. इंसेति the recension.
- ३. सूर्यरिमिभ: C 5.
- ४. प्रथिबी ब्यासेति. M 1, etc.
- ५. वननकर्मणानभ्या०. M 1, etc.
- ६. त्ययतीति M 1, etc.
- ७. इंस्यन M 1, M 4, etc.
- ८. त्यजतीति C 5; त्ययतीति M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; R; Bib. Ind.
- 9. Omitted by M 3, Mi, W 1, W 2, W 3, C 4, C 5.
- 30. 0173/170 M 1, M 4 etc.
- 11. विश्ववंसतीति वा comes after रिम... ar in M 1, M 4, etc.
- १२. बसन्तीति वा C 5.
- 13. afando M 1, M 4, etc.
- 98. प्रचा: M 3, Mi, W 1, W 2, W 3, C 4.
- 14. रिभेति रिभन्ता M 1, M 4, etc.; रिभीरिति रेकता M 3.
- 1६. वन M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; R; Bib. Ind.
- ९७. रिफन्ता० Mi; रिभन्ता० M 1, etc.

- १८ अन्तरिक्षात् Mi; अन्तरिक्षा M 1, M 4,
- १९. चरत्पथान्तरिक्षा, M 1, M 4, etc.
- २०. चरदिति M 1, M 4, अन्तरिक्षा चरिति
- २१. अबि M 1, M 4, etc.
- २२. सभान: M 1, M 4, etc.
- २३. सुप्रभूतो M 1, M 4, etc.
- R. Omitted by M 1, M 4, etc.
- २५. द्वन्ति Mi, C4, W1, W2, W3; सर्वे दुरोणसद् व्रवं, M 1, M 4, etc.
- २६. विक्षेयति. M 1, M 4, etc.
- २%. रहिमर्विकर्षयति वृद्धिः M 1, M 4, etc.
- Re. Omitted by M 3, Mi, W 1, W 2, W 3, C 4, C 5.
- २९. वननं M 1, M 4, etc.
- ३०. धरित्रिगोजा M 1, M 4, etc.
- ३१. ऋतगोजाः इस्युतेति C 5; सर्वगोजा ऋतगोजा ऋतजो, Mi; सर्वे गोजा ऋतजा बहुशब्दा भवन्ति. M 1, M 4, etc.
- ३२. निगन्तब्यो Mi; निगमव्यति. M 1, M 4, etc.
- ३३. भवत्युवे M 1, M 4, etc.

भ्यम्बकं यजामहे मुगन्धि पुष्टिवर्धनम् । उर्वो क्कमिव बन्धनानमृत्योधिक्षीय मास्तात् ॥

ज्यम्बको रुद्रः । तं ज्यम्बकं यजामहे । [सुगन्धिम् ]सुगन्धि सुष्ठुर्गान्ध पुष्टिवर्धनं पुष्टिकारकमिव । उर्वारुकमिव [फैलं] वन्धनादारोधनान्मृत्योः सका-शान्मुञ्जस्व मां कर्सादित्येषापरा भवति ॥ ४५ ॥

जातवेदसे सुनवाम सोमंमरातीयतो नि दंहाति वेदः । स नैः पर्पदिति दुर्गाणि विश्वां नावेव सिन्धुं दुरितात्वेतिः ॥

जातवेदस इति जातिमदं सर्वं सचराचरं स्थित्युर्त्यत्तिप्रस्ययं न्यायेर्न (जात. वेदस्यां वैवं जातवेदसेऽर्चाय) सुनवाम सोममिति। प्रेंसवायाभिषवाय सोमं राजानममृतम्। अरातीयतो पद्मार्थमेनिस्सो निर्देहित निश्चयेन दहित भसीक-रोति। सोमो ददित्यर्थः। स नः पर्वदित दुर्गाणि (विश्वीनि) दुर्गमानि स्थानानि नावेव सिन्धुम्। (नावा सिन्धुं) यथा (यः) कश्चित्कर्णधारो नार्वां सिन्धोः स्यानानां नदीं जलदुर्गां महांकुलां तारयित दुर्गरितात्यग्निरित दुरितानि तार-यति। तस्येपापरा भवति॥ ४६॥

[ इदं तेऽन्याभिरसंमानमुद्भियाः काश्व सिन्धुं प्र वहंन्ति नदाः । सुपी जीर्णामिव त्वचं जहाति पापं सिर्धरकोऽभ्युपेत्वे ।।

इदं तेऽन्याभिरसमानाभिर्याः काश्च सिन्धुं पर्ति कृत्वा नद्यो वहन्ति । सर्पो जीर्णामिव सर्पस्त्वचं त्यजति । पापं त्यजन्ति । आप आप्नोतेः । तासामेषा भवति ॥ १४ ॥ ३४ ॥ ]

- 2. RV. VII. 59. 12.
- Omitted by M 3, Mi, W 1, W 2, W 3, C 4, C 5.
- 3. Omitted by M 3, Mi, W 1, W 2, W 3, C 4, C 5.
- ४. कसादिखेषापरा. R.
- 4. RV. I. 99. 1.
- ६. युस्पत्तिः M 3.
- **v. одва** М 3.
- c. न्यायेनाम्हाय M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7.
- ९. जातवेदस्या इदं जातं Mi.
- 10. वेवं M 3.
- 17. The passage within brackets is omitted by M 2, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; R; Bib. Ind.
- 17. प्रसर्वनाभि . M 1, M 4, etc.

- 13. सितिसो M 1, M 4, etc.
- निदहाति <sup>C</sup> <sup>5</sup>; निश्चयेन निदहाति <sup>M</sup> 1, <sup>M</sup> <sup>4</sup>, निश्चये निदहाति <sup>R</sup>.
- 94. दुर्गमनानि M 1, M 4, etc.
- 9६. नावेव M 1, M 9, etc.
- १७. सिम्धु: Mi.
- १८. सम्दिममां Mi; सम्दनासदीं M 1, M 4, etc.
- 19. महाकूलां. М 1, М 4, еtс.
- २०. दुरितान्य॰ M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; R; Bib. Ind.
- २१. तानि. M 1, M 4, C 2, etc.
- 33. Untraced.
- M 3, Mi, C 4, C 5, W 1, W 2, W 3.

श्चतं जीव शरदो वर्षमानः श्चतं हेमन्ताञ्छतम्रं वसन्तान्। श्चतिमन्द्रामी संविता बहुस्पतिः श्चतायुपा हुविपेमं पुनेर्दुः॥

शृतं जीव शुरदो वर्धमानः । इत्यपि निगमो भवति । दातमिति रातं दीर्घमायुः । मस्तो मेां वर्धयन्ति । रौतमेव रौतमात्मानं भवति । [रातमनन्तं भवति । रातमैश्वर्यं भवति । ] रातमिति रातं दीर्घमायुः ॥ ४७ ॥

मा ते राधाँसि मा ते ऊतयो वसोऽसान्कदां चना दंभन् । विश्वां च न उप मिमीहि मांतुषु वस्नंनि चर्षणिभ्य औं ॥

मा च ते धँनानि मा च ते र्कद्वाचन सैरिषुः सर्वाणि प्रैश्वानान्युपमानय । भैंजुष्यहितोऽयमादित्योऽयमात्मा । अथैतदनुप्रवैदति । अथैनं महान्तमात्मानमे- धैंगीणः प्रवदति । वैश्वेंकर्मणो देवानां नु वयं जाना नासदासी क्रो सद्मित्ति विश्वेंकर्मणो देवानां नु वयं जाना नासदासी क्रो सद्मिति नुदानी मैं। इति च । सैषात्मजिक्वासा । सैषा सर्वभूतजिक्वासा । ब्रह्मणः सैं। धिं सरूपतां सलोकतां गमयति य एवं वेद ।

र्नमो ब्रह्मणे। नमो महते भूताय। नमो यास्काय। ब्रह्मगुक्रमसीय ब्रह्मगुक्रम-सीय॥ ४८॥

#### ॥ इति परिशिष्टम् ॥

- **3.** RV. X. 161. 4; AV. 3. 11. 4; 7. 53. 2; 20. 96. 9.
- 2. पुना M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; R; Bib, Ind.
- व. शतमेनमेव M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; R; Bib. Ind.
- **४. ज्ञातस्मानं** M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; R; Bib. Ind.
- 4. The passage within brackets is omitted by M 3, Mi, W 1, W 2, W 3, C 4, C 5.
- §. RV. I. 84. 20.
- ७. धामाई: M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S; R; Bib. Ind.
- '८. कदा चिन. M 1, M 4, C 2, etc.
- ९. सर्बु: C 5.
- प्रज्ञान्युपमानय M 3; प्रज्ञानान्युपमानाय M 1, M 4, etc.
- 11. मनुष्याहिलो MSS. of the longer recension.
- 1२. प्रवद्क्ति M 1, M 4, etc.

- १३. अथेतं M 1, M 4, etc.
- 98. ०मेचर्गाण: M 1, M 4, etc.
- ९५. विश्वकर्मणो Mi, वैश्वकर्मणे M 1, M 4, etc.
- 98. RV. X. 129. 1.
- १७. सारिष्टं C 5, M 1, M 4, etc.
- १८. In the MSS. of the longer recension, M 1, M 4, C 2, C 3, C 6, C 7, S, the line runs thus: नमो ब्रह्मणे महते भूताय नमः पारस्कराय नमो यास्काय । ब्रह्मशुक्कमसीय etc. This is ignored by Roth. The evidence of the MSS. of both the recensions shows that this passage should form an integral part of the last section. The section should be ended after ब्रह्मशुक्कमसीय, the repetition of this word indicates that the section comes to an end here, but not after य एवं वेद.

# APPENDIX I

## APPENDIX I

## Relation of the Nirukta to the following texts.

|      |                              | 400.00                                        |
|------|------------------------------|-----------------------------------------------|
| (1)  | Taittirīya Samhitā.          | तैत्तरीयसंहिता।                               |
| (2)  | Maitrāyaņī Samhitā.          | मैत्रायणीसंहिता।                              |
| (3)  | Kāthaka Samhitā.             | काठकसंहिता।                                   |
| (4)  | Aitareya Brāhmaṇa.           | ऐतरेयब्राह्मणम् ।                             |
| (5)  | Kauşītaki Brāhmaņa.          | कौषीतिक बाह्मणम् ।                            |
| (6)  | Şadvims'a Brāhmaņa.          | षड्विंशब्राद्मणम् ।                           |
| (7)  | Taittirīya Brāhmaņa.         | तैतिरीयब्राह्मणम् ।                           |
| (8)  | S'atapatha Brāhmaṇa.         | शतपथनाह्मणम् ।                                |
| (9)  | Mantra Brāhmaṇa.             | मञ्ज्ञबाह्मणम् ।                              |
| (10) | Daivata Brāhmaṇa.            | दैवतब्राद्मणम् ।                              |
| (11) | Gopatha Brāhmaṇa.            | गोपथजाह्मणम् ।                                |
|      | Aitareya Aranyaka.           | ऐतरेयारण्यकम् ।                               |
| (13) | Taittirīya Āraņyaka.         | तैत्तिरीयारण्यकम् ।                           |
| (14) | Sarvānukramaņī and Vedā-     | सर्वानुक्रमणी वहुरुविष्यस्य वेदार्यंशिपका च । |
|      | rthadīpikā of Ṣadgurus'işya. |                                               |
| (15) | Brhat Sarvānukramaņikā.      | वृहत्सर्वानुक्रमणिका ।                        |
| (16) | Rgveda Prātis'ākhya.         | ऋग्वेदप्रातिशास्यम् ।                         |
| (17) | Atharva Veda ,,              | अथवीवेदप्रातिशास्यम् ।                        |
| (18) | Vājasaneya ,,                | वाजसनेयप्रातिशाख्यम् ।                        |
| (19) | Taittirīya ,,                | तैत्तिरीयप्रातिशा€यम् ।                       |
| (20) | Brhaddevatā.                 | बृहद्देवता ।                                  |
| (21) | Aşţādhyāyī of Pāņini.        | अष्टाप्यायी ।                                 |
| (22) | Arthas'āstra of Kautalya.    | कौटल्यस्यार्थशास्त्रम् ।                      |

महाभाष्यम् ।

पूर्वमीमांसा ।

सवैदर्शनसंग्रहः।

(23) Mahābhāşya of Patañjali.

(25) Sarvadars'anasamgraha.

(24) Pūrva Mīmāmsā.

1. 5: बायुर्वा त्वा मनुर्वा त्वा।

1. 15: उर प्रथस ।

ओष्घे त्रायसैनम्।

खिते मैनं हिंसीः।

एक एव रहोऽवतस्थे न द्वितीयः । अमये समिष्यमानायानुवृहीति ।

2.17: यदवणोत्तद् वृत्रस्य वृत्रत्विमिति विज्ञायते ।

4. 17: सुविते मा धाः।

4. 21: नाभ्या सम्रद्धा गर्भा जायन्त इत्याहुः।

अधापि शंयुर्नार्हस्पत्य उच्यते । तच्छंयोरावृणीमहे गातुं यज्ञाय गातुं यज्ञपतये।

5. 11: यमशितिमक्षितयः पिवन्ति....... यथा देवा अंग्रमाप्याययन्ति ।

6. 8: सा मे सत्याशीदेवेषु ।

7. 24: अप्रिनी इतो वृष्टिं समीरयित धामच्छ-दिवि[सञ्ज वै] भूत्वा वर्षित मक्तः सृष्टां वृष्टिं नयन्ति यदा[सञ्ज वै] असावादि-लोऽप्तिं रहिमभिः पर्यावर्ततेऽथ वर्षति ।

8. 22: आत्मा वै प्रयाजा आत्मा वा अनु-याजाः।

10. 5: बदरोबीत्तहत्रस्य दहलम् । इति हारिज्ञिकम्। THE TAITTIRITA SAMHITA.

I. 7. 7. 2: वायुर्वा त्वा मनुर्वा त्वा ।

I. 1. 8. 1; I. 2. 12. 2; VI. 2. 7. 3: उरु प्रथस्त्र ।

I. 2. 1. 1; I. 3. 5. 1; VI. 3. 3. 2: ओष्पे त्रायस्त्रेनम् ।

I. 2. 1. 1; I. 3. 5. 1; VI. 3. 3. 2: खिरो मैनं हिंसी:।

I. 8. 6. 1: एक एव इद्रो न द्वितीयाय तस्ये।

VI. 3. 7. 1: अमर्थे समिष्यमानायादु-ब्रृहीत्याह।

II. 4. 12. 2: स इमॉह्रोकानवृणोद् यदि-मॅंह्रोकानवृणोत्तब्रुत्रस्य इत्रत्वम् ।

I. 2. 10. 2: सुविते मा धाः।

VI. 1. 7. 2: यदबद्धमवद्ध्यात् । गर्भाः प्रजानां परापातुकाः स्युः । बद्धमवद्धाति । गर्भाणां धृतौ । निष्टक्यं बधाति प्रजानां प्रजननाय ।

II. 6. 10. 2-3: शंयोरावृणीमह इलाह । शंयुमेव बाईस्पत्यं भागवेयेन समर्थयति । गातुं यज्ञाय गातुं यज्ञपतय इलाह ।

II. 4. 14. 1: यमादित्या अंग्रुमाध्याययन्ति यमक्षितमक्षितयः पिनन्ति ।

III. 2. 7. 2: सा मे सत्याशिर्देवेषु ।

II. 4. 10. 2: अप्तिर्वा इतो वृष्टिमुदीरयित मकतः स्रष्टां नयन्ति यदा खळ वा असावा-दित्यो न्यङ् रिमिभिः पर्यावर्ततेऽथ वर्षति धामच्छदिव खळ वे भूत्वा वर्षति ।

VI. 1. 5. 4: आत्मा वे प्रयाजाः प्रजानुयाजाः ।

I. 5. 1. 1: सोडरोबीत् । यवरोबीलहृद्रस्य स्वरवम् ।

11. 33: कुहूमहं सुकृतं विद्यनापसमस्मिन्यज्ञे सुहवां जोहवीमि ।

सा नो ददातु श्रवणं पितृणां तस्यास्ते देवि इविषा विधेम ॥

12. 18: अधोरामः सावित्रः । .....कृकवाकुः सावित्रः ।

12. 41: अग्निः पशुरासीत् । तमालभन्त । तेनायजन्त । इति च न्नासणम् ।

THE NIRUKTA.

1. 5: वायुर्वा त्वा मनुर्वा त्वा ।

1. 15: उह प्रथस ।

1. 15: ओषधे त्रायखैनम् ।
 स्विधिते मैनं हिंसीः । इत्याह हिंसन् ।

असंख्याता सहसाणि ये रदा अधि भूम्याम् ।

अमये समिध्यमानायानुब्रहीति ।

2. 14: न वा अमुं लोकं जग्मुषे किं च नाकम्।

 तस्मात् पुमान्दायादः । अदायादा स्त्री । इति विज्ञायते । तस्मात् स्त्रियं जातां परास्यन्ति न पुमांसम् । इति च ।

3. 20: नेमे देवा नेमेऽसुराः।

3. 21: मास्त्वाकृन्तन्नपसोऽतन्त्रतः । कृत्तिवासाः पिनाकहस्तोऽवतत्त्रधन्ता ।

4. 6: एकतो द्वितिस्नत इति त्रयो बभूवः।

THE TAITTIRIYA SAMHITA.

III. 3. 11. 4: कुहूमहं सुभगां विद्यनाप-समस्मिन्यज्ञे सुहवां जोहवीमि । सा नो ददातु श्रवणं पितृणान्तस्यास्ते देवि हविषा विधेम ।

V. 5. 22. 1: अधोरामः सावित्रः ।

V. 5. 18. 1: कृकवाकुः सावित्रः ।

V. 7. 26. 1: अभिः पशुरासीत् । तेनाय-जन्त । स एतं लोकमयजत् ।

THE MAITRAYANI SAMHITA.

I. 11. 6. Vol. I. p. 168: वायुर्वा त्वा मनुर्वा त्वा ।

I. 1. 9: उह प्रथस्व।

I. 2. 1; III. 9. 3: ओषघे त्रायस्नैनम्।

I. 2. 1; III. 9. 3: खित मैनं हिंसी-रिति।

II. 9. 9: असंख्याता सहस्राणि ये द्धा अधि भूम्याम् ।

I. 4. 11: अमये सिमध्यमानायानुबृहि ।

III. 3. 1: न वै तत्र किं चन जग्मुषे कम्।

IV. 6. 4: अथ यरस्थाली रिश्वन्ति न दारुमयं तस्मात् पुमान्दायादः । इत्यदायादाथ यरस्थाली परास्यन्ति न दारुमयं तस्मात् क्षियं जातां परास्यन्ति न पुमांसम् । अथ क्षिय एवाति-रिच्यन्ते ।

IV. 7. 9: यदेषातिरिच्यते तस्मात् क्रियः पुंसोऽतिरिच्यन्ते । तस्मात् क्रियं जातां परा-स्यन्ति न पुमांसम् ।

I. 11. 9: नेमे देवा आसन्नेमेऽसुराः।

I. 9. 4: मास्त्वाकृन्तनपसोऽतन्वत ।

I. 10. 4: पिनाकहस्तः कृतिवासा अवततधन्वा।

IV. 1. 9: सोऽपोऽङ्गारेणाभ्यपातयत्तत एकती-ऽजायत द्वितीयं ततो द्वितस्तृतीयं ततिकतः।

4. 17: सुविते मा धाः । नवेन पूर्व दयमानाः स्याम ।

4. 21: तच्छंयोराष्ट्रणीमहे गातुं यज्ञाय गातुं यज्ञाय ग

5. 5: तं मरुतः क्षुरपविना व्ययुः।

5. 11: अधिगो शमीष्वं सुशमि शमीष्वं शमीष्वमधिगो।

6. 16: तं मेदस्तः प्रति पचताप्रभीष्टाम् ।

7. 13: इन्द्राय वृत्रच्ने । इन्द्राय वृत्रत्तरे ।

## इन्द्रायाँहोमुचे।

7. 17: अथापि ब्राह्मणं भवति । अग्निः सर्वा देवता इति ।

7. 19: यत्तजातः पश्चनविन्दत[इति] तजात-वेदसो जातवेदस्त्वम् । इति ब्राह्मणम् । तस्मात्सर्वानृतून्पश्चवोऽभिमभिसर्पन्ति । इति च ।

7. 23: अथापि वैश्वानरीयो द्वादशकपाछो भवति । असौ वा आदिस्योऽभिनैश्वानरः । अयमेवाभिनैश्वानर इति शाकपूणिः ।

7. 24: अभिर्वा इतो वृष्टिं समीरयति धामच्छ-दिवि [खळ वै] भूत्वा वर्षति महतः सृष्टां वृष्टिं नयन्ति । यदा [खळ वै] असावादित्योऽभिं रिमिभिः पर्यावर्ततेऽथ वर्षति ।

8. 19: देवेभ्यो वनस्पते ह्वाँषि हिरण्यपर्ण प्रदिवस्ते अर्थम् । प्रदिक्षिणिद्रशनया नियूय ऋतस्य विक्ष पिथभी राजिष्ठैः ॥

8. 20: वनस्पते रशनया नियूय पिष्टतमया वयुनानि विद्वान् । वह देवत्रा दिधिषो हवीँष प्र च दातारममृतेषु वोच्ः॥ THE MAITRAYANI SAMHITA.

I. 2. 7: सुविते मा धाः।

IV. 13. 8: नवेन पूर्व दयमानाः स्याम ।

IV. 13. 10: तज्ञांयोरावृणीमहे गातुं यज्ञाय गातुं यज्ञपतये।

I. 10. 14: तं महतः क्षुरपविना व्ययुः।

IV. 13. 4: अधिगो शमीष्वं सुशमि शमीष्वं स्वमिष्यो ।

IV. 13. 9: तं मेदस्तः प्रतिपचताप्रभीष्टाम् ।

II. 2. 11: इन्द्राय वृत्रघ्न एकादशकपालम् । इन्द्राय वृत्रतुरा एकादशकपालम् । ...यहृत्रघ्ने....यहृत्रतुरे...।

II. 2. 10: इन्द्रायाँहोमुचा एकादशकपालम् ।

I. 4. 14: अभिनें सर्वा देवताः ।

I. 8. 2: यजातः पश्ननिवन्दत तजातवेदसो जातवेदस्त्वम् । तस्मात्सर्वानृतृन्पशवोऽभिमस्मिसपैन्ति ।

II. 1. 2: अमये वैश्वानराय द्वादशकपालं निवेपेत ।

II. 1. 2: असौ वा आदि ३ त्योऽभिवैंश्वानरः।

II. 1. 2: अमिवैंश्वानरः।

II. 4. 8: अग्निर्वा इतो वृष्टिमीटे मस्तोऽमुत-क्ष्यावयन्ति तां सूर्यो रिहमनिर्वर्षति ।

IV. 13. 7: देवेभ्यो वनस्पते-हवाँषि
हिरण्यपणं प्रदिवस्ते अर्थम् ।
प्रदक्षिणिद्रश्चनया नियूय
ऋतस्य विश्व पिथमी रिजिष्ठैः ॥
वनस्पते रश्चनया नियूय
पिष्टतमया वयुनानि विद्वान् ।
वहा देवत्रा दिधिषो हवाँषि
प्र च दातारममृतेषु वोचः !!

8. 20: खाहाकृतयः । खाहेत्येतत्सु आहेति वा । खा वागाहेति वा ।

8. 22: ऋतवो वे प्रयाजाः ।

9. 42: देवी जोष्ट्री...वीतां यज ।

9. 43: देवी ऊर्जाहुती...वीतां यज।

12. 13: कृकवाकुः सावित्रः ।

12, 14: जनं भगो गच्छति।

#### THE NIRUKTA.

1. 5: वायुर्वा त्वा मनुर्वा त्वा ।

1. 10: सु विदुरित्र । सु विज्ञायेते इव ।

1. 14: प्रथनात्पृथिवीत्याहुः।

1. 15: उरु प्रथस्न ।
 ओषधे त्रायस्वैनम् ।
 स्विते मैनं हिंसी: ।

2. 14: न वा अमुं लोकं जग्मुषे किं च नाकम्।

3. 4: तस्मात्स्रियं जातां परास्यन्ति न पुमांसम्।

3. 21: प्रास्त्वाकृन्तन्नपसोऽतन्वत । कृत्तिवासाः पिनाकइस्तोऽवततधन्वा ।

4. 6: एकतो द्वितस्त्रित इति त्रयो बभूवुः।

4. 17: सुनिते मा धाः । नवेन पूर्व दयमानाः स्याम ।

5. 5: तं मरुतः क्षुरपविना व्ययुः।

7. 13: इन्द्रायाँ हो मुच इति ।

7. 24: अप्रिवं इतो वृष्टिं समीरयति धामच्छ-दिवि [खडु वै] भूत्वा वर्षति मरुतः सृष्टां वृष्टिं नयन्ति यदा [खडु वै] असावादित्यो-ऽप्ति रिक्सिः पर्यावर्ततेऽथ वर्षति ।

## THE MAITRAYANI SAMHITA.

I. 8. 1. तं स्वा वागभ्यवद्जुहुधीति...स्वाहा । इति स्वा होनं वागभ्यवद्त्तस्वाहाकारस्य जन्म ।

I. 4. 12: ऋतवो वै प्रयाजाः।

IV. 13. 8.

IV. 13. 8.

III. 14. 15: कृकवाकुः सावित्रः ।

I. 6. 12: जनं भगोऽगच्छत ।

## THE KATHAKA SAMHITA.

XIII. 14: वायुर्वा त्वा मनुर्वा त्वा ।

VIII. 3: न वे सु विदुरिव।

VI. 2: सु विज्ञायेते इव ।

VIII 2: यदप्रथत तत्पृथिवी ।

I. 3: उह प्रथस्व।

II. 1: ओषधे त्रायखैनम् ।

II. 1: खिधते मैनं हिंसी: ।

XXI. 2: न वा अमुं लोकं जग्मुषे किश्व नाकम्।

XXVII. 9: तस्मात्स्त्रियं जातां परास्यन्ति न पुमांसम् ।

JX. 9: ग्रास्त्वाकृन्तन्नपसोऽतन्वत ।

IX. 7: कृतिवासाः पिनाकहस्तोऽवततधन्वा।

XXXI. 7: सोऽपोऽङ्गारेणाभ्यपातयत्तत एक-तोऽजायत द्वितीयं ततो द्वितस्तृतीयं ततिवतः।

II. 8: सुविते मा धाः।

XIX. 13: नवेन पूर्व दयमानाः स्याम ।

XXXVI. 8: देवा वे वृत्रस्य मर्भ नावि-न्दॅंस्तं महतः क्षुरपविना व्ययुः ।

X. 9: इन्द्रायाँ हो मुच एकादशकपालम् ।

XI. 10: अग्निर्वा इतो बृष्टिमुदीरयित धाम-च्छदिव भूत्वा वर्षति मस्तस्सृष्टां वृष्टिं नयन्ति । यदासा आदित्योऽवीङ् रिसिभिः पर्यावर्ततेऽथ वर्षति ।

- 8. 4: आश्रीभिराश्रीणातीति च त्राह्मणम् ।
- 8. 19: देवेभ्यो वनस्पते हवीपि हिरण्यपणं प्रदिवस्ते अर्थम् । प्रदक्षिणिद्रशनया नियूय ऋतस्य विश्व पथिभी रजिष्टैः ॥
- 8. 20: वनस्पते रशनया नियूय
  पिष्टतमया वयुनानि विद्वान् ।
  वह देवत्रा दिधिषो हवाँषि
  प्र च दातारममृतेषु वोचः ॥
  स्वाहाकृतयः । स्वाहेत्येतत्सु आहेति वा ।
  स्वा वागाहेति वा ।
- 8. 22: प्राणा नै प्रयाजाः प्राणा वा अनुयाजाः । आत्मा नै प्रयाजा आत्मा वा अनुयाजाः ।
- 9. 42: देवी जोष्टी...वीतां यज।
- 9. 43: देवी ऊर्जाहती...वीतां यज ।
- 10. 5: यदरुदत्तद्वद्रस्य रुद्रत्वम् ।
- 11. 29: या पूर्वा पौर्णमासी सानुमतिः । योत्तरा सा राका ।
- 11. 31: या पूर्वामावास्या सा सिनीवाली । योत्तरा सा कुहुः ।
- 12. 13: अभि चित्वा न रामामुपेयात् । रामा रमणायोपेयते न धर्माय ।

## THE NIRUKTA.

- 1. 8: तद् यदाभिर्श्वत्रमशकद्भन्तुं तच्छक्करीणां शकरीत्वमिति विज्ञायते ।
- 1. 16: एतद् वै यज्ञस्य समृद्धं यद् रूपसमृद्धं यत्कर्म कियमाणमृग्यजुर्वाभिवदतीति च ब्राह्मणम् ।
- 2. 24: विश्वामित्रः सर्वमित्रः ।

## THE KATHAKA SAMHITA.

XXVI. 9: स एता आत्रीरपस्यत्तामिरात्मा-नमात्रीणीत ।

XVIII. 21: देवेभ्यो वनस्पते हवाँपि
हिरण्यपणं प्रदिवस्ते अर्थम् ।
प्रदक्षिणिद्रशन्या नियूयतंस्य विश्व पांथभी रिजिष्टेः ॥
वनस्पते रशन्याभिधाय
पिष्टतमया वयुनानि विद्वान् ।
वहा देवत्रा दिधिषो हवाँषि
प्र च दातारममृतेष वोचः ॥

VI. 1: स्वा वागैह जुहुधीति स इतः पर्यमृष्ट तस्स्वाहेत्यजुहोत्तस्मादेषैवमाहुतिस्स्वा होनं वागैह।

XXVI. 9: प्राणा वे प्रयाजाः ।

XXIII. 9: आत्मा वै प्रयाजाः प्रजानुयाजाः ।

XIX. 13.

XIX. 13.

XXV. 1: यत्समरुजत्तद्रदस्य रुद्रत्वम् ।

XII. 8: या पूर्वा पौर्णमासी सानुमतियौत्तरा सा राका।

या पूर्वामावास्या सा सिनीवाली थोत्तरा सा कुहू:।

XXII. 7: अप्तिं चित्वा प्रथमं चित्वा न रामामुपेयात् । द्वितीयं चित्वा नान्येषां स्त्रियस्तृतीयं चित्वा न कांचन ।

## THE AITAREYA BRAHMANA.

- V. 7. 3: यदिमाँ होकान्प्रजापितः स्टेट्टें सर्व-मशकोद् यदिमं किंच तच्छक्तर्योऽभवंस्तच्छ-करीणां शकरीत्वम् ।
- I. 4. 9: एतद् वै यज्ञस्य समृद्धं यद् हपसमृद्धं यत् कर्म कियमाणमृगभिवदति ।
- XXIX. 4. 18: तदु वैश्वामित्रम् । विश्वस्य ह वै मित्रं विश्वामित्र आस । विश्वं हासै मित्रं भवति ।

- 3. 17: अङ्गारेष्विङ्गराः । 💮 🐬
- 4. 27: पंचर्तवः संवत्सरस्येति च ब्राह्मणं हेमन्तशिशिरयोः समासेन ।
- 4. 27: षष्टिश्व ह वै त्रीणि च शतानि संवत्सर-स्याहोरात्रा इति च बाह्मणं समासेन ।
- 4. 27: सप्त च वै शतानि विंशतिश्व संवत्सर-स्याहोरात्रा इति च ब्राह्मणं विभागेन ।
- 11: अधिगो शमीष्वं सुशमी शमीष्वं शमीष्वमधिगविति ।
- 7. 5. 8: तिस्र एव देवता इति नैक्काः ।
- 7. 5: अप्तिः प्रथिवीस्थानो वायुर्वेन्द्रो वान्तरि-क्षस्थानः सूर्यो द्यस्थानः ।
- 7. 8: भणेतान्यप्रिभक्तीनि,। अयं लोकः प्रातः-सवनं वसन्तो गायत्री त्रिवृत् स्तोमो रथन्तरं साम ये च देवगणाः समाम्राताः प्रथमे स्थाने।

7. 10: अथैतानीन्द्रभक्तीनि । अन्तरिक्षलोको माध्यन्दिनं सवनं श्रीधाश्चिष्टुप् पष्टदशः स्तोमो बृहत्साम ये च देवगणाः समाम्राता मध्यमे स्थाने ।

THE AITAREYA BRAHMANA.

- XIII. 10. 2: येऽज्ञारा आसंस्तेऽजिरसो ऽभवन्।
- I. 1. 14: पंचर्तवो हेमन्तिशिरयोः समासेन । तावान्संवत्सरः ।
- II. 17. 2: त्रीणि च वै शतानि पष्टिश्व संवत्सरस्याहानि ।
- II. 17. 4: सप्त च वै शतानि विंशतिश्व संवत्सरस्याहोरात्राः ।
- II. 7. 11: अधिगो शमीष्वं सुशमि शमीष्वं शमीष्वमधिगा ३ उ इति ।
- II. 17. 17: तिस्रो देवता अन्वाह ।
- II. 17. 17: त्रयो वा इमे त्रिवृतो लोका एषामेव...
- V. 32. 1; तेभ्योऽभितत्तेभ्यस्त्रीणि ज्योतींच्य-जायंत । अग्निरेव प्रथिव्या अजायत वायुरं-तरिक्षादादित्यो दिवः ।
- II. 32. 1: अग्निरिति प्रातःसवनस्य चश्चषी... III. 13. 1: प्रजापतिर्वे ... छंदांसि... व्यभजत् स गायशीमेवागये... प्रातःसवनेऽभजतः।
- IV. 29. 1: अभिनें देवता प्रथममहर्वहित निवृत्त स्तोमो रथंतरं साम गायत्री छंदः... यत्प्रथमे पदे देवता निरुच्यते । यद्यं लोको- प्रयुदितो यद्राथंतरं यद्गायत्रं...एतानि वै प्रथमस्याह्नो हपाणि ।
- VIII. 12. 4:...त्वा गायत्रेण छंदसा त्रिवृता स्तोमेन रथन्तरेण साम्ना रोहन्तु ।
- II. 32. 1: इन्द्र इति माध्यंदिनस्य ।
- III. 13. 1: त्रिष्टुभिमन्द्राय...माध्यंदिने ।
- IV. 31. 1: इन्द्रो नै देवता द्वितीयमहर्वहित । पखदशः स्तोमो बृहत् साम न्निष्टुप् छन्दः... यन्मध्ये पदे देवता निरुच्यते । यदंतिर-क्षमभ्युदितं यद्वार्हतं यत्नैष्टुमं...एतानि नै द्वितीयस्याहो ह्याणि ।
- VIII. 12. 4: रुद्रास्त्वा त्रैष्टुमेन छंदसा पंचदशेन स्तोमेन बृहता साम्रा रोहन्तु।

7. 11: अथैतान्यादित्यभक्तीनि । असौ लोक-स्तृतीयसवनं वर्षा जगती सप्तदशः स्तोमो वैरूपं साम ये च देवगणाः समान्नाता उत्तमे स्थाने...।

7. 11: शरदनुष्टुबेकविंशः स्तोमो वैराजं सामेति पृथिव्यायतनानि ।

7. 11: हेमन्तः यंक्तिक्षणवः स्तोमः शाकरं सामेत्यन्तरिक्षायतनानि ।

7. 11: बिबिरोऽतिछंदाब्रयक्षिशः स्तोमो रैवत सामेति द्युभक्तीनि ।

7. 12: पंक्तिः पश्चपदा ।

7. 17: अथापि ब्राह्मणं भवति । अभिः सर्वा देवताः । इति

7. 23: तामनुकृतिं होताप्रिमाहते शस्त्रे वैश्वान-रीयेण सूक्तेन प्रतिपद्यते ।

7. 23: अधापि वैश्वानरीयो द्वादशकपालो भवति ।

THE AITAREYA BRAHMANA.

II. 32. 1: सूर्य इति तृतीयसवनस्य ।

III. 13. 1: जगतीं विश्वेभ्यो देवेभ्य आदि-लेभ्यस्तृतीयसवने ।

V. 1. 1: विश्वे वै देवा देवतास्तृतीयभइर्व-हन्ति । सप्तदशः स्तोमो वैरूपं साम जगती छंदः...यदुत्तमे पदे देवता निरुच्यते यदसौ लोकोऽभ्युदितो यद्वैरूपं यज्ञागतं...एतानि वै तृतीयस्याह्रो रूपाणि ।

VIII. 12. 4: आदित्यास्त्वा जागतेन छंदसा सप्तदशेन स्तोमेन वैरूपेण साम्रा राहन्तु ।

V. 4. 1: एकविंशः स्तोमो वैराजं सामानुष्टुप् छंदः...यद्वैराजं यदानुष्टुमं...प्रथमस्यादो स्पम् ।

VIII. 12. 4: विश्वे त्वा देवा आनुष्टुमेन छंदसैकविंशेन स्तोमेन वैराजेन साम्रा रोहन्तु ।

V. 6. 1: त्रिणवः स्तोमः शाकरं साम पंकि-रुछंदः...यच्छाकरं यत्पांक्तं...द्वितीयस्याहो रूपम्।

VIII. 12. 4: आस्याश्च देवाः पांक्तेन छंदसा त्रिणवेन स्तोमेन शाकरेण साम्ना रोहन्तु ।

V. 12. 1: त्रयिक्षशः स्तोमो रैवतं सामातिछं-दाश्छंदः...यदैवतं यदतिछंदा...तृतीयस्याहो रूपम् ।

VIII. 12. 4: महतश्च त्वांगिरसञ्च देवा अतिछंदसा छंदसा त्रयश्चिशेन स्तोमेन रैवतेन साम्रा रोहन्तु ।

V. 19. 6: पश्चपदा पंक्तिः...

T. 1. 4. अप्तिवें सर्वा देवताः ।

XII. 3. 4: स विश्वानरीयेणाप्तिमारुतं प्रत्य-

VII. 9. 1: सोऽमये वैश्वानराय द्वादशकपालं पुरोळाशं निर्वपेत् ।

- 7. 26: मातरिश्वा वायुः ।
- 8. 4: आप्रीभिराप्रीणातीति च ब्राह्मणम्।
- 8. 22: प्राणा वे प्रयाजाः प्राणा वा अनुयाजा इति च ब्राह्मणम् ।
- 8. 22: यस्य देवताये हविर्गृहीतं स्यात् तां मनसा ध्यायेद् वषद करिष्यन् ।
- 11. 29: या पूर्वा पौर्णमासी सानुमितः । योत्तरा सा राकेति विज्ञायते ।
- 11.31: या पूर्वामावास्या सा सिनीवाली योत्तरा सा कुहूरिति विज्ञायते ।
- 12. 8: सविता सूर्यं प्रायच्छत् सोमाय राज्ञे प्रजापतये वा। इति च बाह्मणम्।
- 12. 41: अभिनाभिमयजन्त देवाः । अभिः पशुरासीत् । तमालभन्त । तेनायजन्त । इति च ब्राह्मणम् ।

## THE AITAREYA BRAHMANA.

- X. 6. 7: प्राणो मातरिश्वा ।
- II. 4. 1: आप्रीगिराप्रीणाति ।
- I. 11. 3: प्राणा वै प्रयाजाः प्रयाजानुयाजाः ।
- 1. 17. 14: प्राणा वै प्रयाजानुयाजास्ते य इमे शीर्षन् प्राणास्ते प्रयाजा येऽवाचस्तेऽनुयाजाः ।
- III. 8. 1: यस्य देवतायै हिनर्शहीतं स्यात् तां ध्यायेद् वषद् करिष्यन् ।
- VII. 11. 2: या पूर्वा पौर्णमासी सानुमितः। योत्तरा सा राका।
- VII. 11. 3: या पूर्वामावास्या सा सिनी-वाली। योत्तरा सा कुहु:।
- IV. 7. 1: प्रजापतिवैं सोमाय राज्ञे दुहितरं प्रायच्छत् सूर्यो सावित्रीम् ।
- I. 16. 36: यदमिनामिमयजन्त ।
- I. 16. 38: तेऽमेऽमिनामिमयजन्त ।
- I. 16. 39: तेऽप्रेऽप्रिनाप्रिमयजन्त ।
- I. 16. 12: रक्षांति वा एनं तश्चीलभनते ।
- I. 16. 40: सेषा स्वर्गाहुतिर्यदम्याहुतिः ।

## THE NIRUKTA.

- 1. 8: तद् यदाभिर्श्वत्रमशकद्धन्तुं तच्छक्ररीणां शक्ररीत्वमिति विज्ञायते ।
- 1. 9: पर्याया इव त्वदाश्विनम् ।
- 4. 27: षष्टिश्व ह वै त्रीणि च शतानि संवत्सर-स्वाहोरात्रा इति च बाह्मणं समासेन ।
- 6. 31: अदन्तकः पूषेति च ब्राह्मणम् ।
- 7. 5. 8: तिस एव देवता इति नैरुकाः।
- 7. 5: यथा पृथिव्यां मनुष्याः पशवो देवा इति

## THE KAUSITARI BRAHMANA.

- XXIII. 2: एताः शक्यं एतामिनं इन्द्रो वृत्रमशकद्भन्तुं तद्याभिक्ष्त्रमशकद्भन्तुं तस्मा-च्छक्यः।
- XVII. 4: पर्याया इव त्वदाश्विनम् ।
- III. 2: त्रीणि वै षष्टिशतानि संवत्सरसाहां तत्सामिधेनीभिः संवत्सरसाहान्याप्रोति ।
- VI. 13: तस्मादाहुरदुन्तकः पूषा करम्भभाग इति ते देवा ऊचुः।
- VIII. 8: ता वै तिस्रो देवताः ।
- I. 1: अस्मिन् वै लोके उभये देवमनुष्या आयुः।

7. 8: अथतान्यमिभक्तीनि । अयं लोकः प्रातः-सवनं वसन्तो गायत्री त्रिवृत् स्तोमो रथन्तरं साम ।

ये च देवगणाः समाम्राताः प्रथमे स्थाने ।

7. 10: अथैतानीन्द्रभक्तीनि । अन्तरिक्षलीकी माध्यन्दिनं सवनं श्रीष्मिख्रष्टु ।

पञ्चद्शः स्तोमो वृहत्साम ये च देवगणाः समान्नाता मध्यमे स्थाने ।

अधास्य कर्म रसानुदानं वृत्रवधो या च का च बलकृतिरिन्द्रकर्मैव तत्।

7. 11: अथैतान्यादित्यभक्तीनि । असौ लोक-स्तृतीयसवनं वर्षा जगती । Kauşitaki Brahmana.

VIII. 9: गायञ्यावाभेष्यौ गायत्रोऽयं लोकः...।

XII. 4: गायत्री प्रातःसवनं वहति ।

XIV. 1: अग्निज्योतिः...तिदमं लोकं लोका-नामाप्रोति प्रातःसवनं यशस्य ।

XIV. 3: अस्मिँह्लोके गायत्रोऽयमितरध्यूढः।

XIV. 5: अमेरमे प्रातःसवनमासीत्।

XXII. 1: प्रथममहरयमेव लोक आयतनेना-मिर्गायत्री त्रिकृत्स्तोमो रथन्तरं साम... प्रथमे पदे सदेवम् ।.....

प्रथमस्याहो हपिममं लोकं...गायत्री छन्द-स्त्रिवृतं स्तोमं रथन्तरं साम प्राचीं दिशं वसन्तमृतूनां वस्न्देवान्देवजातमिष्रमिधिप-तिम् ॥ १ ॥

VIII. 9: त्रिष्टुभा सीम्यी त्रेष्टुभोऽन्तरि-क्षलोकः...

XIV. 1: इन्ह्रो ज्योतिः...तदन्तरिक्षलोकं

XIV. 3: त्रैष्टुभेऽन्तरिक्षलोके त्रैष्टुभो वायुर-ध्यूढ: ।

XIV. 5: इन्द्रस्य माध्यन्दिनं सवनम् ।

XXII. 2ः द्वितीयमहरन्तिरक्षलोकं आयत-नेनेन्द्रसिष्टुप्।

पश्चदशः स्तोमो वृहत्साम ... मध्यमे पदे सदेवम् ... अन्तरिक्षलोकं द्वितीयेनाहामुवन्ति त्रिष्ठुमं छन्दः पश्चदशं स्तोमं वृहत्साम दक्षिणां दिशं प्री-ध्ममुतूनां मस्तो देवान्देवजातांमेन्द्रमधिपतिम्॥

XVI. 1: बलं वे वीर्थ त्रिष्टुच्बलमेव तद्वीर्यं यजमाने द्धाति ।

XXII. 2: यद्वै प्रसक्षमस्पृष्टं तत्कुर्वद्धतवद्ध-ज्ञवद्गुत्रहवदृषण्वदुद्वद्विवित्थतम् ।

VIII. 9: जगस्मी वैष्णव्यो जागतो**ऽसौ** लोक:...

XIV. 1: स्यों ज्योतिः...तद्मं लोकं लोकानामाप्रोति तृतीयसवनं यज्ञस्य ।

Kauşītaki Brahmana.

XIV. 3: जागतेऽमुष्मिँह्लोके जागतोऽसावादि-स्रोऽध्यूहः ।

XVI. 1; XXX. 1:... आदित्यानां तृती-यसवनम् ।

XXII. 3: तृतीयमहरसावेव लोक आयतनेन वरुणो जगती सप्तदशः स्तोमो वैरूपं साम... उत्तमे पदे सदेवम् ।

XXII. 5ः यथा वै...अमुं लोकं तृतीयेनाहा-मुवन्ति जगतीं छन्दः सप्तदशं स्तोमं वैरूपं साम प्रतीचीं दिशं वर्षा ऋतूनामादित्यान्देवा-न्देवजातं वरुणमधिपतिम् ।

XXII. 9: चतुर्थेनाहाप्नुवन्त्यनुष्टुमं छन्द एकविशं स्तोमं वैराजं सोमोदीचीं दिशं शरदमृतूनां...बृह्स्पतिं च चन्द्रमसं चाधिपती।

XXIII. 3: पश्चमेनाहामुवन्ति पंक्तिं छन्द-स्त्रिणवं स्तोमं शाकरं साम...हेमन्तसृत्नां महतो देवान्देवजातं रुद्रमधिपतिम ।

XI. 2: अथ वै पंक्तेः पश्चपदानि ।

I. 3, 4. XIII. 2; XIX. 4.7: पञ्चपदा पंक्तिः।

IV. 3: द्वादशकपालमसौ वै वैश्वानरः ।

IV. 3: असौ वै वेश्वानरो योऽसौ तपति ।

V. 8: अथ यत्सीर्य एककपालः ।...

XXV. 1: समुद्राख्येषोऽद्भय उदेति ।

X. 3: आप्रीभिराप्रीणाति...तमस्यैताभिराप्रीभि-राप्रीणाति तद्यदाप्रीणाति तस्मादाप्रियो नाम ।

III. 4: ऋतवो वै प्रयाजा ऋतूनेव तत्प्रीणाति ।
.....पशवो वै प्रयाजाः ।

VII. 1: प्राणा वै प्रयाजा अपाना अनुयाजाः । x. 3: प्राणा वै प्रयाजा अपाना अनुयाजाः । VII. 6: असौ वै सविता थोऽसौ तपति ।

7. 11: सप्तदशः स्तोमो वैरूपं साम ये च देवगणाः समाम्राता उत्तमे स्थाने ।

शरदनुष्टुबेकविंशस्तोमो वैराजं सामेति पृथि-व्यायतनानि ।

हेमन्तः पंक्तिस्रिणवस्तोमः शाकरं सामेखन्त-रिक्षायतनानि ।

7. 12: पंक्तिः पञ्चपदा ।

7. 23: अथापि वैश्वानरीयो द्वादशकपालो भवति।

7. 23: असौ वा आदिखोऽमिर्वैश्वानरः । इति ।

7. 24: अस्ति हि सौर्य एककपालः...।

7. 17: समुद्राच्येषोऽद्भ्य उदेति । इति च ब्राह्मणम् ।

8. 4ः आप्रीभिराप्रीणातीति च ब्राह्मणम्।

8. 22: ऋतवो वै प्रयाजा ऋतवोऽनुयाजाः। इति च ब्राह्मणम्। पशवो वै प्रयाजाः पशवो-ऽनुयाजाः। इति च ब्राह्मणम्।

प्राणा वे प्रयाजाः प्राणा वा अनुयाजाः । इति च ब्राह्मणम् ।

10. 32: आदिलोऽपि सवितोच्यते ।

- 11. 29: या पूर्वा पौर्णमासी सानुमतिः । योत्तरा सा राकेति विज्ञायते ।
- 11. 31: या पूर्वामावास्या सा सिनीवाली । योत्तरा सा कुहूरिति विज्ञायते ।
- 12. 8: सविता स्या प्रायच्छत् सोमाय राज्ञे प्रजापतये वेति ब्राह्मणम् ।
- 12 14: अन्धो भग इत्याहुरनुत्सृप्तो न दश्यते प्राशित्रमस्याक्षिणी निर्जधानेति च ब्राह्मणम् ।

#### THE NIRUKTA.

- 7. 17: अथापि ब्राह्मणं भवति । अग्निः सर्वा देवताः । इति ।
- 11. 29: या पूर्वा पार्णमासी सानुमतिः । योत्तरा सा राकेति विज्ञायते ।
- 11. 31: या पूर्वामावास्या सा सिनीवाली। योत्तरा सा कुटूरिति विज्ञायते।

## THE NIRUKTA.

- 1. 15: ऊरु प्रथस्वेति प्रथयति ।
- 1. 15: अथापि जानन्तं संप्रेषयति । अग्नये समिध्यमानायानुबृहीति ।
- 3. 8ः सोर्देवानस्रजत तत् सुराणां सुरत्वम् । असोरसुरानस्रजत तद्मुराणामसुरत्वमिति विज्ञायते ।
- 3. 20: नक्षत्राणि नक्षतेर्गतिकर्मणः ।
- 3. 20: नेमानि क्षत्राणि ।

## THE KAUSITAKI BRAHMANA.

- iii. 1: पूर्वा पौर्णमासीमुपवसेदिति पैक्नथमुत्तरा-मिति कौपीतकम् ... उत्तरां पौर्णमासीमुपवसेत् । अनिर्ज्ञाय पुरस्तादमावास्यायां चन्द्रमसं यदुप-वसति तेन पूर्वा प्रीणाति ययजते तेनोत्तरामु-त्तरामुपवसेत् । उत्तरामु ह वै समुद्रो विजते सोममनु...
- xviii. 1: अथ यत्र ह तत् सविता सूर्या प्राय-च्छत् सोमाय राज्ञे यदि वा प्रजापतेः।
- vi. 13ः तद् भगाय परिजहुस्तस्याक्षिणी निर्ज-घान तस्मादाहुरन्धो भग इति ।

THE SADVIMS'A BRAHMANA.

iii. 7: अग्निवें सर्वा देवताः ।

- IV. 6: या पूर्वा पौर्णमासी सानुमतिः । योत्तरा सा राका ।
- IV. 6: या पूर्वामावास्या सा सिनीवाली । योत्तरा सा कुट्टः ।.....पुष्ये चानुमितर्ज्ञेया सिनीवाली तु द्वापरे । खार्वायां तु भवेदाका कृतपर्वे कुट्टभवेत् । [नूतने?] चानुमित विद्याद् यस्मिन् दश्येत् सा सिनीवाली । राकायां तु सम्पूणस्थन्द्रस्तु कुट्टने दश्येत् ।

THE TAITTIRIYA BRAHMANA.

- III. 2. 8. 4: उरु प्रथस्व।
- III. 3. 7. 1: अम्रये समिध्यमानायानुबूही-त्याह ।
- II. 3. 8. 2ः तेनासुनाऽसुरानसूजत । तदसु-राणामसुरत्वम् ।
- II. 3. 8. 4: दिवा देवत्राऽभवत् । तद्तु देवानस्रजत । तद्देवानां देवत्वम् ।
- I. 5. 2. 5, 6: अमुँ स लोकं नक्षते । तज्ञक्ष-त्राणां नक्षत्रत्वम् । देवगृहा वै नक्षत्राणि ।... यानि वा इमानि पृथिन्याश्वित्राणि तानि नक्षत्राणि ।
- II. 7. 18. 3: न वा इमानि क्षत्राण्यभूव-न्निति । तन्नक्षत्राणां नक्षत्रत्वम् ।

- 1. 7: दक्षिणा दक्षतेः समर्धयतिकर्मणः । व्युद्धं समर्धयतीति ।
- 1. 15: प्रथनात्पृथिवीत्याहुः।
- 1. 15: ओषधे त्रायखेनम्।

खिधते मेन हिंसीः। इलाह हिंसन्।

अमये समिध्यमानायानुबृहीति ।

- 2. 6: अथाप्यस्येको रिसमश्चन्द्रमसं प्रति दीप्यते ...आदित्यतोऽस्य दीप्तिर्भवति । सुषुम्णः सूर्यरिसश्चनद्रमा गन्धवैः ।
- 2. 10: समुद् द्रवन्खस्मादापः । समभिद्रवन्खे-नमापः ।
- 3. 4: अङ्गादङ्गात्सँभविस हृदयाद्धिजायसे । आत्मा वै पुत्रनामासि स जीव शरदः शतम् ॥
- 3. 16: तथा पद्यः पश्यतेः ।
- 4. 21: अथापि शंयुर्बाईस्पल उच्यते । तच्छं-योराष्ट्रणीमहे गातुं यज्ञाय गातुं यज्ञपतये ।

THE S'АТАРАТНА ВКЛИМАŅА.

- II. 2. 2. 2. p. 146: स एप यज्ञो हतो न ददक्षे । तं देवा दक्षिणामिरदक्षयंस्तवदंनं दक्षिणामिरदक्षयंस्तस्माद् दक्षिणा नाम ।... अथ समृद्ध एव यज्ञो भवति तस्माद् दक्षिणा ददाति ।
- VI. 1. 3. 7. p. 505ः तद् भूमिरभवत्। तामप्रथयत्। सा प्रथिव्यभवत्।
- III. 1. 2. 7: ओषधे त्रायखेति वज्रो वै क्षुरः । तथो हैनमेष वज्रः क्षुरो न हिनस्ति । अथ क्षुरेणाभिनिद्धाति ।
- III. 1. 2. 7: खिंधते मैनअहिंसीरिति वज्रो वै क्षरः। तथो हैनमेष वज्रः क्षरो न हिनस्ति। The passage is repeated in III. 6. 4. 10. and III. 8. 2. 12. verbatim reading परशः and असिः for क्षरः respectively.
- II. 5. 2. 9ः अथाध्वर्युरेवाह । अमये समिध्य-मानायानुबृहीति ।
- IX. 4. 1. 9: सुषुमण इति । सुयित्रय इत्येतत् सूर्यरिमिरिति सूर्यस्थेव हि चन्द्रमसो रस्मयश्चन्द्रमा गन्धर्वस्तस्य नक्षत्राण्यप्सरस इति चन्द्रमा ह गन्धर्वः ।
- XIV. 2. 2. 2. p. 1035: अयं वै समुद्रो योऽयं पवत एतस्माद्दै समुद्रात्सर्वे देवाः सर्वाणि भूतानि समुद्दवन्ति ।
- XIV. 9. 4. 8. p. 1106: स यामिच्छेत्। कामयेत मेति तस्यामर्थं निष्ठाप्य मुखेन मुखं संधायोपस्थमस्या अभिमृद्य जपेदङ्गादङ्गात्स-म्भविस हृदयादि जायसे। स त्वमङ्गकषायो-ऽसि दिग्धविद्धामिन मादयेति।
- VI. 2. 1. 4: यद्पर्यत्तसादेते परावस्तेष्वे-तमपर्यत्तसाद्वेते परावः ।
- 1. 9. 1. 24-27: अथ सम्योराह । शम्यु-हे वै बाईस्पत्यः ।...तच्छंयोरावृणीमहे... गातुं यहाय गातुं यहापतयऽइति ।

4. 27: पचर्तवः संवत्सरस्येति च ब्राह्मणं हेमन्त-विधिरयोः समासेन ।

> षष्टिश्व ह वे त्रीणि च शतानि संवत्सर-स्याहोरात्रा इति च बाह्मणं समासेन ।

सप्त च वे शतानि विंशतिध संवत्सर-स्याहोरात्रा इति च ब्राह्मणं विभागेन ।

- 6. 31: पूषेत्यपरम् । सोऽदन्तकः । अदन्तकः पूषा । इति च ब्राह्मणम् ।
- 7. 5ः अप्रिः पृथिवीस्थानो वायुर्वेन्द्रो वान्तरिक्ष-स्थानः सूर्यो द्युस्थानः ।
- 7. 14: अप्तिः कस्मात् । अप्रणी भवति । अप्रं यहेषु प्रणीयते ।

- 7. 17: अथापि ब्राह्मणं भवति । अप्तिः सर्वा देवताः ।
- 7. 23: अथासानादित्य इति पूर्वे याज्ञिकाः ।

अयापि वैश्वानरीयो द्वादशकपालो भवति ।

- 7. 24: बहुभक्तिवायीनि हि बाह्मणानि भवन्ति। पृथिदी वैश्वानरः। संवत्सरो वैश्वानरः। बाह्मणो वैश्वानरः।
- 7. 26: मातिरश्वा वायुः ।
- 8. 10: उषासानका । उषाश्व नका च ।
- 8. 22: छन्दांसि वै प्रयाजार्छन्दांस्यनुयाजा इति च बाह्मणम् ।

ऋतवो वै प्रयाजा ऋतवोऽनुयाजा इति च ब्राह्मणम् । THE S'ATAPATHA BRAHMANA.

- I. 7. 2. 8: पद्यतेव: अंवत्सरस्य । and also in XII. 3. 2. 1.
- XII. 3. 2. 3: त्रीणि च वे शतानि षष्टिथ संवत्सरस्य रात्रयः ।...अत्र तत्समं त्रीणि च शतानि षष्टिथ संवत्सरस्याद्दानि ।
- XII. 3. 2. 4: सप्त च वे वातानि विंशतिध संवत्सरस्याहोरात्राणि ।
- I. 7. 4. 7: तत्पूष्णे पर्याजहस्तत्पूषा प्राश तस्य दतो निर्जधान तथेश्रूनं तदास तस्मादाहुर-दन्तकः पूषेति ।
- XI. 2. 3. 1: तद् देवान् सङ्घा ... ज्यारोगा-दिस्मन्नेव लोकेऽमिं वायुमन्तरिक्षे दिज्येव सूर्यम् ।
- II. 2. 4. 2: तद्वाऽएनमेतद्ग्रे देवानाम-जनयत । तस्मादिभरिम्ह वे नामैतयदिमिति स जातः पूर्वः प्रेयाय यो वै पूर्व एल्यप्रऽएतीति वै तमाहुः सोऽएवास्यामिता ।
- VI. 1. 11: सोऽमिरसज्यत स यदस्य सर्वस्याममस्ज्यत तस्मादिमरिष्टिं वै तमिनिरित्याचक्षते।
- I. 6. 2. 8: सोऽभिमेन प्राप्य संनभून...सर्वा विद्याः सर्वे यशः सर्वेमश्राद्यं सर्वो श्रीम् ।
- IX. 3. 1. 25: स यः स वैश्वानरोडसी स आदित्यः।
- VI. 6. 1. 5: वैधानरो द्वादशक्पाल: ।
- XIII. 3. 8. 3: इयं(प्रथिवी) वे नैश्वानरः। V. 2. 5. 15; VI. 6. 1. 5. संवत्सरो वैश्वानरः।
- VI. 4. 3. 4: अयं वै वायुर्मातिरशा योऽयं पवते ।
- VI. 7. 2. 3: अहोरात्रे वै नक्तीषासा।
- I. 3. 2. 9ः छन्दोभ्यस्तद् यहाति । अनुया-जेभ्यो हि तद् यहाति । छन्दांसि ह्यनुयाजाः ।
- I. 3. 2. 8ः ऋतुभ्यस्तद् गृह्णाति । प्रयाजेभ्यो हि तद् गृह्णाति । ऋतवो हि प्रयाजाः ।

8. 22: प्राणा ने प्रयाजाः प्राणा वा अनुयाजा इति च बाह्मणम् ।

9, 20ः उ६ मे कुर्विखन्नवीत्। तदुस्र्खलमभवत्। उ६करं वैतत्तदुस्समित्याचक्षते परोक्षेणेति च न्नाह्मणम्।

9. 24: पितुरिखनाम ।

9. 26: आप आप्रोतेः ।

10. 5ः यदरोदीत्तहुद्रस्य रुद्रत्वमिति हारिद्रविकम्।

10. 7: अभिरपि रुद्र उच्यते।

10. 8: तद् यदेनं प्राणैः समैन्धंस्तदिन्द्रस्य-न्द्रत्वम् । इति विज्ञायते ।

10. 26: विश्वकर्मा...सर्वमेधे सर्वाणि भूतानि जुहवांचकार । स आत्मानमप्यन्ततो जुहवांचकार ।

10. 31: सविता सर्वस्य प्रसविता।

12. 14: अन्धो भग इत्याहुरनुत्स्रप्तो न दृश्यते। प्राशित्रमस्याक्षिणी निर्जधान । इति च ब्राह्मणम्।

THE NIRUKTA.

1. 15: ओषधे त्रायखैनम् ।

खिषते मैनं हिंसीः। इसाह हिंसन्। THE S'ATAPATHA BRAHMANA.

XI. 2. 7. 27: प्राणा वै प्रयाजाः । अपाना अनुयाजाः ।

VII. 5. 1. 22: उरु मे करदिति तस्मादुर-करम् । उरुकरं ह वै तदुन्नस्वलमित्याचक्षते परोक्षम् ।

I. 9. 2. 20: अनं वै पितुः।

VI. 1. 1. 9: यदाप्रोत्तस्मादापः ।

IX. 1. 1: 6: सोऽरोदीत्तस्य यान्यश्रृणि प्रास्कन्दंस्तान्यस्मिन्मन्यौ प्रत्यतिष्ठन्तस एव शतशीर्षा रुद्रः समभवत् ।

V. 2. 4. 13: यो वै रदः सो अग्निः।

VI. 1. 1. 2: एष एवेन्द्रस्तानेष प्राणान्मध्यत इन्द्रियेणैन्द्व यदैन्द्व तस्मादिन्ध इन्धो ह वै तमिन्द्र इत्याचक्षते ।

XIII. 7. 1: तदैक्षत न वै तपस्यानन्त्य-मस्ति हन्ताहं भूतेष्वात्मानं जुहवानि भूतानि चात्मनीति । तत्सर्वेषु भूतेष्वात्मानं हुत्वा भूतानि चात्मनि...सर्वमेधे सर्वान्मेधान्हुत्वा सर्वाणि भृतानि...पर्येति ।

I. 1. 2. 17: सविता वै देवानां प्रसविता।

I. 7. 4. 6: तद् भगाय दक्षिणत आसीनाय पर्याजहुः । तद् भगोऽवेक्षांचके । तस्याक्षिणी निर्ददाह ।...तस्मादाहुरन्धो भग इति । The Mantra Brāhmana.

I. 6. 5: ओषधे त्रायस्तैनम् ओषध इति । दर्भरूप उषधिर्देवता ।

I. 6. 6: ख्रिते मैनं हिंसीः। ख्रित इति । ख्रितिदेवता।

The following 2 stanzas are quoted by Sāyanācārya in the introductory remarks of his commentary on the Mantra Brāhmaṇa.

स्थाणुरयं भारहारः किलाभूदधीत्य वेदं न विजानाति योऽर्थम् । योऽर्थज्ञ इत् सकलं भद्रमश्रुते नाकमेति ज्ञानविधूतपाप्मा ॥ यदधीतमविज्ञातं निगदेनैव शब्द्यते । अनम्राविव शुष्केधो न तब्बलति कर्हिचित् ॥ Cf. N. 1. 18.

# Daivata Brāhmaņa of the Sāmaveda

## III. Khanda

#### THE NIRUKTA.

N. 7. 12: गायत्री गायतेः स्तुतिकर्मणः । त्रिगमना वा विपरीता । गायतो मुखादुदपत-दिति च ब्राह्मणम् । उष्णियुत्झाता भवति । स्निह्मतेर्वा स्यात्कान्तिकर्मणः।उष्णीषिणी वेस्यो-पिमकम् । उष्णीषं झायतेः । ककुप् ककुभिनीं भवति । ककुप् च कुष्कञक्ष कुजतेर्वोद्ध्यतेर्वा । अनुष्टुबनुष्टोभनात् । गायत्रीमेव त्रिपदां सर्ती चतुर्थेन पादेनानुष्टोभतीति च ब्राह्मणम् । षृहती परिबर्हणात् । पिक्कः पष्टपदा । त्रिष्टुप् स्तोभत्युत्तरपदा । का तु त्रिता स्यात् । तीर्णतमं छन्दः । त्रिवृद्धमस्तस्य स्तोभतीति वा । यत्रिरस्तोभत्तत्त्रष्टुभिष्ठष्टुप्त्वमिति विज्ञा-यते ॥ १२ ॥

N. 7, 13: जगती गततमं छन्दः । जलचरगतिर्वा । जल्गल्यमानोऽस्रजदिति च ब्राह्मणम् ।
विराङ्घराजनाद्वा विराधनाद्वा विप्रापणाद्वा ।
विराजनात्संपूर्णाक्षरा विराधनाद्वनाक्षरा विप्रापणाद्धिकाक्षरा । पिपीलिकामध्येत्यौपमिकम् ।
पिपीलिका पेलतेर्गतिकर्मणः ।

## THE NIRUKTA.

- 1. 16: एतद् वै यज्ञस्य समृदं यद् रूपसमृदं यत् कर्म कियमाणमृग्यजुर्वाभिनदतीति च ब्राह्मणम् ।
- 2. 10: समुद्द्वन्त्यस्मादापः । समभिद्रव-न्त्यनमापः ।
- 4. 27: त्र्युतुः संवत्सरः ।

## KHANDA III.

अथातो निर्वचनम् । १ । गायत्री गायतेः स्तुतिकर्मणः । २ । गायतो मुखादुदपतदिति ह बाह्मणम् । ३ । उष्णगुरुन्नानास्त्रित्यतेर्वा कान्तिकर्मणोऽपि वोष्णिषिणी वेस्यौपमिकम् ।४। ककुप् च कुब्ज्ञश्च कुज्जतेर्वोब्जतेर्वा । ६ । अनुष्टुबनुष्टोभनात् । ७ । अन्वस्तौदिति ह बाह्मणम् ।८। पिपीलिका पेलतेर्गतिकर्मणः ।९ । पिपीलिकमध्येस्यौपमिकम् । १० । बृहती बृहतेर्वृद्धिकर्मणः ।११। विराह् विरमणादिराजनाद्धा ।१२। पिक्कः पिछने पिछाप् । १३ । त्रिष्टुप् स्तोभ इत्युत्तरपदा । १४ । का तु त्रिता स्यात्तीर्णतमं छन्दो भवति । १५ । त्रिवृद्ध असस्य स्तोभन्मिस्यौपमिकम् । १६ ।

जगती गततमं छन्दो जज्जगतिर्भवति क्षि-प्रगतिर्जज्मला(?) कुर्वत्रस्जतेति ह ब्राह्मणस् । १७। This passage is cited by Gune in Bhand. Comm. Vol. p. 51.

## GOPATHA BRAHMANA.

- II. 2. 6; p. 171: एतद्दे यहस्य समृदं यद्द्रपसमृदं यत्कर्मिक्षयमाणसम्यजुर्वाभिनदति।
- I. 1. 7; p. 7: तद् यत्समवद्रवन्त तस्मात् समुद्र उच्यते ।
- I. 5. 5: त्रयो वा ऋतवः संवत्सरस्य।

- 4. 27: षष्टिश्व ह वै त्रीणि व शतानि संवत्सर-स्याहोरात्रा इति च ब्राह्मणं समासेन । सप्त च वै शतानि विशतिश्व संवत्सर-स्याहोरात्राः।
- 7. 8: अधैतान्यप्रिभक्तीनि । अयं लोकः प्रातः-सवनं वसन्तो गायत्री त्रिवृत् स्तोम रथन्तरं साम ।

7. 10: अधैतानीन्द्रभक्तीनि । अन्तरिक्षलोको माध्यन्दिनं सवनं श्रीष्मित्रष्टुप् पश्चदशः स्तोमो बृहत्साम ।

## GOPATHA BRAHMANA.

- I. 5. 5; p. 119: त्रीणि च ह वै शतानि षष्टिश्व संवत्सरस्याहोरात्राणि ।...सप्त च ह वै शतानि विशतिश्व संवत्सरस्याहानि च रात्रयश्व ।
- I. 1. 29; p. 21: किं दैवतमिति । ऋचा-मिन्नेदेवतम् । तदेव ज्योतिर्गायत्रं छन्दः पृथिवीस्थानम् ।
- I. 1. 17; p. 13: तस्य प्रथमया...पृथिवी-मित्रम्...गथत्रं छन्दिश्चृतं स्तोमं...वसन्त-मृतुम्.....।
- I. 2. 24; p. 62: पृथिवी वा ऋचामायतन-मित्रदेवता गायत्रं छन्दः.....।
- II. 3. 12; p. 199ः अथातः...प्रातःसवनम् .....स आग्नेय्या गायन्याज्यं प्रत्यपद्यत ।
- 11. 3. 10; p. 196: पुरस्तात् प्रातःसवने ...उक्थं...शस्त्वा चतुरक्षरम्.....चतुरक्षरं तदद्यक्षरं संप्यते । अष्टाक्षरा वै गायत्री गायत्रीमेवैतत् ।
- II. 3. 16; p. 202: गायत्रं हि प्रातःसवनं ...पिद्धाति ।.....क्यं वै लोकः प्रातः-सवनम् । तस्य...पत्रोक्यानि ।
- 1. 29ः यजुषां वायुर्दैवतम् । तदेव ज्योति-स्रैष्ट्रभं लन्दोऽन्तिरक्षं स्थानम् ।
- I. 1. 18: तस्य द्वितीयया...अन्तरिक्षम् i
- I. 1. 17: वायुं...त्रेष्टुभं छन्दः पश्चदशं स्तोमं ...श्रीव्ममृतुम् ।
- I. 2. 24: अन्तिरक्षं वै...आयतनं वायुर्देवता त्रैष्टुभं छन्दः....।
- II. 3. 10: माध्यन्दिने...त्रिष्टुभमेवैतत्।
- II. 3. 12ः तं माध्यन्दिने पनमाने...स ऐन्द्रया त्रिष्ट्रभा मरुत्वतीयं त्रत्यपद्यत ।
- II. 4. 4: ऐन्द्रं हि त्रेष्टुभं माध्यन्दिन्छ स्वनम्। ... अन्तरिक्षलोको माध्यन्दिनं सवनम्। ... पश्चोकथानि माध्यन्दिनस्य स्वनस्य।

7. 11: अथैतान्यादित्यभक्तीनि । असी लोक-स्तृतीयसवनं वर्षा जगती सप्तदशः स्तोमः ।

7. 12: पक्तिः पश्चपदा ।

- 7. 17: अथापि ब्राह्मणे भवति । अग्निः सर्वा देवता इति ।
- 7. 23: अयमेवामिवंशानर इति शाकपूणिः।
- 8. 22: यस्य देवताय हविर्गृहीतं तां मनसा ध्यायेद् वषदकरिष्यन् ।
- 11. 29: या पूर्वा पौर्णमासी सानुमतिः। योत्तरा सा राकेति विज्ञायते।
- 11. 31: या पूर्वामावास्या सा सिनीवाली योत्तरा सा कुह्तरिति विज्ञायते ।
- 12. 14: अन्धो भग इत्याहुः।

THE NIRUKTA.

4. 27: सप्त च वै रातानि विंशतिश्व संवत्सर-स्याहोरात्रा इति च ब्राह्मणं विभागेन ।

THE NIRUETA.

2. 11: तद् यदेनां स्तपस्यमानान् ब्रह्म स्वयंभ्य-भ्यानपंत्त ऋषयोऽभवन्। तद्दर्शणामृधित्वमिति विज्ञायते।

## GOPATHA BRAHMANA.

- I. 1. 29: साम्रामादित्यो दैवतम् तदेव ज्योति-र्जागतं छन्दो योः स्थानम् ।
- I. 1. 19: तस्य तृतीयया...दिवमादित्यं... जागतं छन्दः सप्तदशं स्तोमं...वर्षा ऋतुम्...।
- I. 2. 24: वैं।वैं...आयतनमादित्यो देवता जागतं छन्दः.....।
- II. 3. 10: तृतीयसवने...जगतीमेवैतत्।
- II. 4. 18: जागतं हि तृतीयसवनम्...असौ वै लोकस्तृतीयसवनम् ।
- I. 3. 8: अथ यः पक्षि पद्मपदाम् ।
- I. 3. 10: अथ या पङ्किः पश्चपदा ।
- 1. 4. 24: इति होवाच पञ्चपदा पितः।
- II 1. 12: अप्रिवें सर्वा देवताः।
- I. 2. 20: ब्राह्मणो ह वा इसमित वैश्वानरं बभार । सोऽयमित्रवैश्वानरः...। अथायमीक्षते-ऽप्रिजीतवेदा ब्राह्मणद्वितीयो ह वा अयमिद-मित्रवैश्वानरो ज्वलित ।
- II. 3. 4: यस्यै देवतायै हिवर्गृहीतं स्यात् तां मनसा ध्यायन् वषदकुर्यात् ।
- II. 1. 10: या पूर्वा पौर्णमासी सानुमति-र्थातरा सा राका।

या पूर्वामावास्या सा सिनीवाली योत्तरा सा कुहुः ।

II. 1. 2: तस्मादाहुरन्धो वै भग इति ।

THE AITAREYA ARANYAKA.

III. 2. 1: सप्त च वै शतानि विंशतिश्व संवत्सरस्याहोरात्राः।

THE TAITTIRIYA ARANYAKA.

 शः तपस्यमानान्त्रह्म स्वयंभ्वभ्यानर्षत्त ऋष-योऽभवन् । तहपीणामृषित्वम् ।

N. 1. 2: कर्मसंपत्तिमंत्रो वेदे ।

N. 1. 15: अथापीदमन्तरेण मन्त्रेष्वर्थप्रस्ययो न विद्यते ... स्वार्थसाधकं च ।

N. 1. 20: नास्मै कामान्दुउधे वाग्दोह्यान्देवमनुष्यस्थानेषु ।

N. 2.10,11: ef.

N. 2. 11: ऋषिर्दर्शनात्

N. 2. 24: स विश्वामित्रो नदीस्तुष्टाव गाधा भवतेति ।

N. 5. 13: उर्वस्यप्सरा...तस्या दर्शनान्मित्रा-वरुणयो े न्द्र।

N. 7. 1: तद्यानि नामानि प्राधान्यस्तुतीनां देवतानां तद्दैवत्मित्याचक्षते.

N. 7. 1: यत्काम ऋषिर्यस्यां देवतायामर्थपत्य-मिच्छन्तस्तुतिं प्रयुक्के तहैवतः स मन्त्रो भवति ।

N. 7. 3: एवमुचावचैरमिप्रायैर्ऋषीणां मन्त्रद-ष्टयो भवन्ति ।

N. 7. 3: एवमक्षस्के द्यूतिनन्दा च कृषिप्रशंसा च।

N. 7. 4: माहाभाग्याद्देवताया एक आत्मा बहुधा स्तूयते । एवमस्यात्मनोऽन्ये देवाः प्रत्य-क्कानि भवन्ति ... आत्मजन्मान आत्मैवैषां रथो भवत्यात्माश्व आत्मायुधमात्मेषव आत्मा सर्व देवस्य ।

N. 7. 5: तिस्र एव देवता इति नैहक्ताः।
अग्निः पृथिवीस्थानः। वायुवेन्द्रो वान्तरिक्षस्थानः। स्यों द्युस्थानः।.....अपि वा
कर्मपृथक्त्वात्...अपि ना पृथगेव स्युः पृथिष स्तुतयो भवन्ति तथाभिधानानि।

N. 7. 12: छन्दांसि छादनात्

## SARVANUKRAMANI.

Paribhāṣā 1. न ह्येतज्ज्ञानमृते श्रीतस्मार्तक-मंत्रसिद्धिः । मन्त्राणां ब्राह्मणार्षेयच्छन्दोदैवतविद्याजनाध्याप-नाभ्यां श्रेयोऽधिगच्छति ।

61. 98: बृहस्पते द्वादशाधिषेणो देवापिर्वृष्टि-कामो देवांस्तुष्टाव ।

paribhāṣā 2. 4: यस्य वाक्यं स ऋषिः।

18. 33: प्र पर्वतानां सप्तोना संवादो नदीभि-विश्वामित्रस्योत्तितीषोः ।

I. 166. p. 12....मित्रावरणयोदींक्षितयोर्ह्व-शीमप्सरसं दृष्ट्वा वासतीवरे कुम्भे रेतोऽपतत्। paribhāṣā 2. 5: या तेनोच्यते सा देवता।

paribhāṣā 2. 7: अथंप्सव ऋषयो देवता-च्छन्दोभिरुपाधावन् ।

56. 34: प्रावेपाः षळूना मौजवान्वाक्षोऽक्षकृषि-प्रशंसा चाक्षकितवनिन्दा च सप्तमी जगती।

paribhāṣā 2. 14: एकैव वा महानात्मा देवता. ।

pari° 2. 16: स हि सर्वभूतात्मा.

pari° 2. 18: तद्विभूतयोऽन्या देवताः

pari° 2. 12: तत्तत्स्थाना अन्यदेवतास्तद्धि-भूतयः।

paribhāṣā. 2. 8: तिस्र एव देवताः क्षिल-न्तरिक्षयुस्थाना अग्निर्वायुः सूर्य इति । pari° 2. 13: कर्मपृथक्त्वाद्धि पृथगभिधानस्तु-तयो भवन्ति ।

paribhāṣā. 2. 6: यदशरपरिमाणं तच्छन्दः

N. 2. 10. अन्तरिक्षं कस्मात् । अन्तरा क्षान्तं भवत्यन्तरेमे इति वा । शरीरेष्वन्तरक्षयमिति मा ।

N. 2. 11. ऋषिर्दर्शनात् ।

N. 7. 12: छन्दांसि छादनात ।

N. 9. 32. कण्टकः कन्तपो वा कन्ततेवां कण्टतेर्बा स्याद्रतिकर्मण उद्गततमो भवति ।

#### THE NIRUKTA.

- 1. 1: तथान्येतानि चत्वारि पदजातानि नामा-स्याते चोपसर्गनिपाताश्च तानीमानि भवन्ति । भावप्रधानमाख्यातं सत्त्वप्रधानानि नामानि ।
- 1. 3: न निर्वदा उपसर्गा अर्थानिराहरिति शाकटायनो नामाख्यातयोस्त कर्मोपसंयोग-योतका भवन्ति । उचावचाः पदार्थाः...तय एषु पदार्थः त्राहरिमे तं नामाख्यातयोरर्थ-विकरणम् । आ...प्र परा...अभि...प्रति... अति सु...निर्दुर ... न्यव ... उद् ... सम् ... व्यप ...अनु...अपि...उप...परि...अधि...।
- 1. 4: अथ निपाता...पदपूरणाः ।
- 1. 9: अथ ये प्रवृत्तेऽथेंऽमिताक्षरेषु प्रन्थेषु बाक्यपूरणा आगच्छन्ति पदपूरणास्ते मिता-क्षरेष्वनर्थकाः...।

#### VEDĀRTHA DĪPIKĀ.

Ved. dip. 2. S; p. 60: भूमिखर्गयोरंतरा मध्येऽमृततयानुपलंभादंतरा क्षांतमित्येवमंतरि-शम्।

Ved. dip. 2. 4; p. 60: उक्तं च। ऋषिर्दर्शनादिति ॥

Ved. dīp. 1. 1; p. 57: अर्तेः सनोतेश्व ऋषिशब्दो निरुच्यते ।

Ved. dip. 1. 1; p. 57: छन्दः पापेभ्य-रछादनात् ।

Ved. dip. 1. 2; p. 58: कण्टकाः पीडकाः कण्टयन्तीति निरुक्तितः ।

#### R. PRATIS'AKHYA.

12. 5: 699: नामाख्यातमुपसर्गा निपातश्व-त्वार्याहः पद्जातानि शब्दाः ।

12. 5: 700-701: तन्नाम येनाभिदधाति सत्त्वं तदाख्यातं येन भावं स धातः ॥

12. 8: 707: कियावा चकमाख्यातम् ...सत्ता-भिधायकं नाम...।

12. 8: 707: उपसर्गी विशेषकृत्।

12. 6: 702-703: प्राम्यापरानिर्देशन्यपा-पसंपरिप्रतिन्यत्यधिसदवापि । उपसर्गा विंशति-रर्थवाचकाः सहेतराभ्याम...॥

12. 8: 707: निपातः पादपूरणः ।

12. 9: 708: निपातानामर्थवशानिपातनाद-नर्थकानामितरे च सार्थकाः। नेयंत इत्यस्ति संख्येह वाङ्मये मिताक्षरे चाप्यमिताक्षरे च ये॥

1, 17: पदप्रकृतिः संहिता। 2. 1: 105: संहिता पदप्रकृतिः ।

1. 1: तद्यान्येतानि चत्वारि पदजातानि नामा-ख्याते चोपसर्गनिपाताश्च तानीमानि भवन्ति । ATHARVA-VEDA PRATIS'ĀKHYA.

1. 1: चतुर्णा पदजातानां नामाख्यातोपसर्गनिपा-तानां सन्ध्यपद्यो गुणी प्रातिक्षम् ।

The following verses are cited by the commentator in the begining of the fourth chapter ( see J. A. O. S. vol. 7. p. 591 ): समासावम्रहिमहान्पदे यथोवाच छन्द्रसि शाकटायनः।

तथा वक्ष्यामि चतुष्टयं पदं नामास्यातोपसर्ग-निपातानाम ॥

II. 1: आख्यातं यत्कियावाचि नाम सत्त्वाख्यसु-च्यते। निपाताश्चादयः सर्वे उपसर्गास्तु प्रादयः॥

II. 17: प्रपराणिसमादुणिरवाधिपरिवीनि च । अल्यभ्यपिसद्गा य उपानुप्रतिनिंशतिः ॥

THE VAJA. PRATIS'AKHYA.

8. 52: तचतुर्धा नामाख्यातोपसर्गनिपाताः ।

8. 54-55: कियावाचकमाख्यातमुपसर्गो विशे-पकृत् ।

सत्त्वाभिधायकं नाम निपाताः पादपूरणाः॥

VI. 24: परोपापानप्रतिपर्यन्वप्यास्त्रसिन-र्वुहिश्विविस्निम ।

THE TAITTIRIYA PRATIS'ARHYA.

1. 15ः आत्रावोपाभ्यधिप्रतिपरिविनीत्युपसर्गाः॥

## BRHADDEVATA.

Brh. D. II. 121: भावप्रधानमाख्यातम् । Brh. D. I. 44: यः पूर्वापरीभृत इहैक एव । ...आख्यातशब्देन तमर्थमाहुः ॥

Brh. D. II. 121: षड् विकारा भवन्ति ते। जन्मास्तित्वं परीणामो दृद्धिर्हानं विनाशनम्॥

भावप्रधानमाख्यातम्। सत्त्वप्रधानानि नामानि।

cf. N. 1. 3.

#### THE NIRUKTA.

1. 1: तद्यान्येतानि चत्वारि पद्जातानि नामा-ह्याते चोपसर्गनिपाताश्च तानीमानि भवन्ति ।

1. 1: भावप्रधानमाख्यातं सत्त्वप्रधानानि नामानि ।

1. 3: नामाख्यातयोस्तु कर्मीपसंयोगयोतका भवन्ति ।...आ...प्र...अधि...।

1. 4: अथ निपाता...ऽपि पदपूर्णाः ॥

#### THE NIRUKTA.

1. 3: आ...प्र परा...अभि...प्रति...अति सु ...निर्दुर्...न्यव...उद्...सम्...च्यप.... अतु...अपि...उप...परि...अधि...।

## THE NIRUKTA.

N. 1. 1: भावप्रधानमाख्यातम् ।

N. 1. 1: पूर्वापरीभृतं भावमाख्यातेनाचष्टे ।

N. 1. 2: षड् भावविकारा भवन्तीति वार्ष्यां-यणिर्जायतेऽस्ति विपरिणमते वर्धतेऽपक्षीयते विनश्यतीति ।

N. 1. 4: अथ निपाता उचावचेष्वर्थेषु निप-तन्ति । अप्युपमार्थेऽपि कर्मोपसंग्रहार्थेऽपि पद-पूरणाः ।

N. 1. 4: तेषामेते चत्वार उपमार्थ भवन्तीति। इवेति...नेति...चिदिति...न्विति।

N. 1. 5: अगस्य इन्द्राय हविनिरुप्य मरुज्यः संप्रदित्साञ्चकार। स इन्द्र एत्य परिदेवयाञ्चके।

N. 1. 6: न नूनमस्ति नो श्वः कस्तद्वेद यदद्भतम् । अन्यस्य चित्तमभि संचरेण्यमुताधीतं वि-नदयति ॥

N. 1. 9: पदपूरणास्ते मिताक्षरेष्यनर्थकाः कमी-मिद्विति ।

N. 1. 20: तद् यदन्यदैवते मन्त्रे निपतित नैघ-ण्दकं तत् ।

N. 2. 2: अथ तिद्धितसमासेष्वेकपर्वमु च... प्रविभज्य निर्मूयात्। दण्ड्यः पुरुषो...दण्ड- मर्हतीति।

N. 2. 10: देवापिश्वाष्टिषेणः शन्तनुश्च कीरव्यी आतरी बभूवतुः । स शन्तनुः कनीयान-भिषेचयांचके ।

THE BRHADDEVATA.

Brh. D. II. 89: उचावचेषु चार्थेषु निपाताः समुदाहताः ।

कर्मोपसंग्रहार्थे च कचिचौपम्यकारणात् ॥

Birh. D. II. 91: इव न चित्रु चरनार उपमार्था भवन्ति ते।

Brh. D. IV. 48-50: स तानभिजगा-माछ निरुप्येन्द्रं हिवस्तदा । मरुतश्चामितुष्टाव स्कैस्तिन्विति च त्रिभिः ॥ महश्चिदिति चेवेन्द्रं सहस्रामिति चेतया । निरुष्तं तद्भविश्वेन्द्रं मरुख्यो दातुमिच्छति ॥ विज्ञायावेक्ष्य तद्भावम् इन्द्रो नेति तमब्रवीत् ।

Brh. D. IV. 50-51: न श्वो नाद्यतनं हास्ति वेद कस्तद्यदद्भुतम् ॥ कस्यचित्त्वर्थसंचारे चित्तमेव विनश्यति ।

Brh. D. II. 90-91: मिताक्षरेषु प्रन्थेषु पूरणार्थास्त्वनर्थकाः । कमीमिद्विति विहेया ये त्वनेकार्थकाश्च ते ॥

Brh. D. I. 18: मन्त्रेऽन्यदैवतेऽन्यानि निगद्यन्तेऽत्र कानिचित् ।

Bṛh. D. II. 106: विष्रहात्रिवेचः कार्यं समासेव्विप तद्धिते । प्रविभज्यैव निर्क्रूयाद् दण्डाहीं दण्ड्य इत्यिप ॥

Bṛh. D. VII, 155-157: आर्धिषेणस्तु देवापिः कौरव्यक्षेव शन्तनुः । श्रातरी कुरुषु त्वेती राजपुत्री बभूवतुः ॥ ज्येष्ठस्तयोस्तु देवापिः कनीयांश्रेय शन्तनुः । त्वग्दोषी राजपुत्रस्तु ऋष्टिषेणसुतोऽभवत् ॥ राज्येन छन्दयामासुः प्रजाः स्वर्गं गते गुरौ । स सुहूर्तमिव ध्यात्वा प्रजास्ताः प्रत्यभाषत ॥

VIII. 1: न राज्यमहमहीमि तृपतिर्वोऽस्तु शन्तनुः। तथेत्युक्तवाभ्यविश्वंस्ताः प्रजा राज्याय श-न्तनुम्॥

VIII. 2-6: ततोऽभिषिक्ते कौरव्ये वनं देवापिराविशत्। न ववर्षाथ पर्जन्यो राज्ये द्वादश वें समाः॥

दैवापिस्तपः प्रतिपेदे । ततः शन्तनो राज्ये द्वादश वर्षाणि देवो न ववर्ष ।

तमूचुर्बाह्मणा अधर्मस्त्वया चरितः । ज्येष्ठं आतरमन्तरित्याभिषेचितं तस्माते देवो न वर्षतीति । स शन्तनुर्देवापि श्रिशिक्ष राज्येन । तमुवाच देवापिः पुरोहितस्तेऽसानि याजयानि च त्वेति ।

## N. 2. 12: पुरोहितः पुर एनं दधित ।

N. 2. 17: अहिरयनात् । एत्यन्तरिक्षे । अयमपीतरोऽहिरेतस्मादेव निर्हिसितोपसर्ग आ- हन्तीति ।

N. 2. 18: उषाः कस्मात् । उच्छतीति । सत्या रात्रेरपरः कालः ।

N. 2. 23ः तत्र सरस्रतीत्येतस्य नदीवद्देवतावच निगमा भवन्ति ।

N. 2. 24: विश्वामित्र ऋषिः सुदासः पंज-वनस्य पुरोहितो वभूव...स वित्तं गृहीत्वा विपादसुतुद्रयोः संभेदमायया ।...स विश्वा-मित्रो नदीस्तुष्टाव गाधा भवतेति । अपि दिवदपि बहुवत् ।

N. 5. 13: उर्वश्यप्सरा:...तस्या दर्शनान्मि-त्रावरुणयो रेतश्वस्कन्द ।

N. 5. 14: सर्वे देवाः पुष्करे त्वाधारयन्त ।

N. 6. 5: शकटं शाकिनी गावो जालमस्यन्दनं वनम् ।

उद्धिः पर्वतो राजा दुर्भिक्षे नव वृत्तयः ॥ N. 6. 31: करुळती...प्षेति...सोऽदन्तकः ।

अदन्तकः पूषेति च ब्राह्मणम् ।

N. 7. 1: यत्काम ऋषिर्यस्यां देवतायामार्थ-पत्यमिन्छ-त्तुतिं प्रयुद्गे तद्दैवतः स मन्त्रो भवति ।

N. 7. 3: एवमुबावचैरभिप्रायैर्ऋषीणां मन्त्र-दृष्टयो भवन्ति ।

## THE BRHADDEVATA.

ततोऽभ्यगच्छिद्देवापि प्रजािभः सह शन्तनुः ।
प्रसादयामास चनं तस्मिन्धर्मव्यतिकमे ॥
शिशिक्ष चनं राज्येन प्रजािभः सिद्देतस्तदा ।
तमुवावाथ देवापिः प्रद्वं तु प्राङ्गिलिस्थतम् ॥
न राज्यमहमहािम त्वग्दोषापहतेन्द्रियः ।
याजयिष्यामि ते राजन् वृष्टिकामेज्यया स्वयम् ॥
ततस्तं तु पुरोऽधत्त आत्विज्याय स शन्तनुः ।
स चास्य चके कर्माणि वार्षिकाणि यथाविधि ॥

Birh. D. V. 166: अहिराहन्ति मेघान् स एति वा तेषु मध्यमः।

Birh. D. III. 9: तम उच्छत्युषाः ।

Bith. D. II. 135-136: सरस्वतीति द्विविधमृश्च सर्वामु सा स्तुता । नदीबद्देवतावज्ञ तत्राचार्बस्तु शीनकः । नदीबिष्ठगमाः षद् ते सप्तमो नेत्युवाच ह ।

Brh. D. IV. 106; 107: पुरोहितः सिंजज्यार्थं सुदासा सह यष्ट्रविः । विपाद-छुतुद्रयोः संभेदं शमित्येते जनाच ह ॥ प्रवादास्तत्र दश्यन्ते द्विबद्बहुवदेकवत् ।

Brh. D. V. 149: तयोरादित्ययोः सत्रे द्वाप्सरसमुर्वेशीम् । रेतथस्कन्द तत्कुम्भे न्यपतद्वासतीवरे ॥

Brh. D. V. 155: सर्वत्र पुष्करं तत्र विश्वे देवा अवास्यन्।

Brh. D. VI. 138: शकटं शाकिनी गावः कृषिरस्यन्दनं वनम् ।

समुद्रः पर्वतो राजा एवं जीवामहे वयम् ॥ Brh. D. IV. 139: करुळतीति पूर्णेक्तोऽ-दन्तकः स इति श्रुतेः ।

Brh. D. I. 6: अर्थमिच्छन्नृषिदेवं यं यमा-हायमस्त्वित । प्राधान्येन स्तुवनभक्तया मन्न-स्तदेव एव सः ॥

Brh. D. I. 3: तद्धितांस्तद्भिप्रायानृषीणां मन्त्रदृष्टिषु ।

विज्ञापयति विज्ञानं कर्माणि विविधानि च ॥

- N. 7. 4: माहाभाग्यादेवताया एक आत्मा बहुधा स्तूयते । एकस्यात्मनोऽन्ये देवाः प्रत्य- ज्ञानि भवन्ति ।
- N. 7. 4: आत्मेवैषां रथो ..आत्मायुर्ध... आत्मा सर्व देवस्य ।
- N. 7. 5: तिस्र एव देवताः...अग्निः पृथिवी-स्थानो वायुर्वेन्द्रो वान्तरिक्षस्थानः सूर्यो ग्रुस्थानः।
- N. 7. 8: अयं लोकः प्रातःसवनं वसन्तो गायत्री त्रिवृत्स्तोमो रथंतरं साम ये च देवगणाः समात्राताः प्रथमे स्थाने ।...अथास्य कर्म वहनं च हिवपामावाहनं च देवतानां यच किंचिदार्ष्टिविपयिकमिक्रमेंतत् । अथास्य संस्तिविका. देवा इन्द्रः सोमो वहणः पर्जन्य ऋतवः । आमार्वण्णवं हिवर्न त्वृत्रसंस्तिविकी दश्तयीषु विद्यते । अथाप्यामापौष्णं हिवर्न तु संस्तवः ।
- N. 7. 10: अन्तरिक्षलोको माध्यंदिनं सवनं प्रीष्मिल्लिष्टुप्पश्चदशस्तोमो वृहत्साम...। अथास्य कमं रसानुप्रदानं वृत्रवधो या च का च [ चिद् Shorter recension] बलकृतिरिन्द्र-कमैंव तत्। अथास्य संस्तिवका देवा अग्निः सोमो वरुणः पूषा वृहस्पतिर्वह्मणस्पतिः पर्वतः कुत्सो विष्णुर्वायुः। अथापि मित्रो बरुणेन संस्तूयते पूष्णा रुद्रेण च सोमो ऽन्निना [ वायुना Shorter recension ] च पूषा वातेन च पर्जन्यः॥

- Br.h. D. I. 73; 74: तेपामात्मैव तत्सर्व यद्यद्भक्तिः प्रकीर्त्यते ॥ तेजस्त्वेवायुधं प्राहु-र्वाहनं चैव यस्य यत् ॥
- Bṛh. IV. 143: आयुधं वाहनं चापि स्तुतौ यस्यह दश्यते । तमेव तु स्तुतं विद्यात्तस्यात्मा बहुधा हि सः ॥
- Bṛla. I. 69: अग्निरस्मिनधेन्द्रस्तु मध्यतो बायुरेव च । सूर्यो दिवीति विज्ञेयास्तिस्र एवेह देवताः ॥
- Brh. D. I. 115-116: लोकोऽयं यच वै प्रातःसवनं क्रियते मखे। वसन्तशरदी चर्त् स्तोमोऽनुष्टुवथो त्रिष्टत्॥ गायत्री चैकविंशश्च यच साम रथंतरम्।
- I. 119-120: देवतावाहनं चैव वहनं हिवषां तथा ॥ कर्म दृष्टे च यत्किचिद् विषये परिवर्तते ।
- I. 117-118: इन्द्रेण च मरुद्धिश्व सोमेन वरुणन च। पर्जन्येनर्तुभिश्वेच विष्णुना चास्य संस्तवः॥ अस्यैवामेस्तु पूष्णा च साम्राज्यं बरुणन च। देवतामर्थतत्त्वज्ञो मन्त्रेः संयोजये-द्धविः॥असंस्तुनस्यापि सतो हविरेकं निरुप्यते।
- Brh. D. I. 130-131: छन्दिल्लिष्टुप् च पिंद्रिश्च लोकानां मध्यमश्च यः । एतेष्वेवाश्रयो विद्यात् सवनं मध्यमं च यत् ॥ ऋतू च श्रीष्महेमन्तौ यच सामोच्यते बृहत् । शकरीषु च यद्वीतं नाम्ना तत्साम शाकरम् ॥
- II. 6: रसादानं तु कर्मास्य वृत्रस्य च निब-ईणम् । स्तुतेः प्रभुत्वं सर्वस्य बलस्य निखिला कृतिः ॥
- 11. 2-5: संस्तुतश्चेव पृष्णा च विष्णुना वरुणेन च। सोमवाय्विमकुत्सेश्च ब्रह्मणस्पति- नैव च॥ बृह्तस्पतिना चैव नाम्ना यश्चापि पर्वतः। कामुचित्केचिदित्याहुर्निपाताः स्तुतिषु स्तुताः। मित्रश्च श्रूयते देवो वरुणेन सहासम्भत्। रुद्रेण सोमः पृष्णा च पुनः पृषा च वायुना॥ वातेनैव च पर्जन्यो लक्ष्यतेऽन्यत्र वै कचितः।

N. 7. 11: असौ ठोकस्तृतीयसवनं वर्षा जगती सप्तदशस्तोमो वैरूपं साम ......चन्द्रमसा वायुना संवत्सरेणेति संस्तवः ।.....शरद- नुष्टुवैकविंशस्तोमो वैराजं सामेति पृथिव्या- यतनानि । हेमन्तः पङ्किश्विणवस्तोमः शाक्वरं सामेत्वन्तरिक्षायतनानि ।

- N. 7. 13: देवताः...स्कभाजः.....ऋग्भा-जश्र...काश्वित्रिपातभाजः।
- N. 7. 14: अग्नि: कस्मात् । अग्रणीर्भवति । अग्नं यहेषु प्रणीयते । अग्नं नयति संनममानः।
- N. 7. 18: यस्तु सूक्तं भजते यर्स्म हविनि-रुप्यतेऽयमेव सोऽग्निः । निपातमेवैते उत्तरे ज्योतिषी एतेन नामधेयेन भजेते ।
- N. 7. 19: जातवेदाः...जातानि वेद । जातानि वेनं विदुः । जाते जाते विद्यत इति वा जातवित्तो वा जातपनो जातविद्यो वा जातप्रज्ञानः ।
- N. 7. 23: रोहात्प्रत्यवरोहिश्वकीषितस्तामनुकृति होताभिमारते शस्त्रे विश्वानरीयेण सूक्तेन
  भतिपयते...तत आगच्छति मध्यस्थाना देवता
  रुदं च मस्तश्व तताऽभिमिहस्थानमत्रेव स्तोत्रियं
  शस्ति।

THE BRHADDEVATA.

- Brh. D. II. 13: असी तृतीयं सवनं लोकः साम च रैवतम् । वैरूपं चैव वर्षाश्च शिशि-रोऽथ ऋतुस्तथा ॥
- II. 14: त्रयिव्यक्षिश्य यः स्तोमः क्रुप्ट्या सप्त-दश्य यः । छन्दश्य जगती नाम्ना तथाति-छन्दसश्य याः ।
- II. 15: एतस्येव तु विज्ञेया देवाः संस्त-विकास्त्रयः॥
- 11. 16: चन्द्रमाश्चेत्र वायुश्च यं च संवत्सरं विदुः॥
- 1. 116: गायत्री चैकविशश्च यच साम रथंतरम् । साध्याः साम च वराजमाह्याश्च वसुभिः सह ॥

cf. I. 131.

- Brh. D. I. 17: देवतानामधेयानि मन्त्रेषु विविधानि तु । स्क्तभाष्ट्रयथवर्ग्भाजि तथा नैपातिकानि तु ॥
- Brh. D. II. 24: जातो यदमे भूताना-मग्रणीरध्वरे च यत्। नाम्ना संनयते वाक्षं स्तुतोऽमिरिति स्रिमिः॥
- Brh. D. I. 78: निरुष्यते हविर्यस्म सूक्तं च भजते च या। सैव तत्र प्रधानं स्यान्न निपातेन या स्तुता ॥
- Brh. D. I. 92: यद्वियते हि जातः सजातै-यद्वात्र नियते ।
- II. 30: भूतानि वेद यज्ञातो जातवेदाथ कथ्यते । यचैष जातविद्योऽभूद्वित्तं जातोऽधि-वेति वा ॥
- II. 31: विद्यते सर्वभूतैहिं यद्वा जातः पुनः पुनः ।
- Bih. D. I. 102-103ः रोहास्प्रत्यवरोहेण चिकीर्षत्राप्तिमारुतम् । शस्त्रं वैश्वानरीयेण स्केन प्रतिपद्यते ॥ ततस्तु मध्यमस्थाना देवतास्त्वनुशंसति । रुद्रं च मस्तश्चैव स्तोत्रि-येऽप्रिमिमं पुनः ॥

N. 7. 23: अथापि वैश्वानरीयो द्वादशकपालो अवित ।.....अथापि छान्दोमिकं सूक्तं सौर्थ- वैश्वानरं भवित ।.....अथापि हविष्यान्तीयं सक्तं सौर्यवैश्वानरं भवित ।

cf. 7. 24.

- N. 7. 24: आदित्यरश्मयस्ते यदामुतोऽर्वाचः पर्यावर्तन्ते ।
- N. 8. 1: द्रविणोदाः कस्मात् । धनं द्रविण-मुच्यते ... बरुं वा द्रविणं ... तस्य दाता द्रविणोदाः ।
- N. 8. 2: तत्को द्रविणोदाः । इन्द्र इति क्रौष्टुकिः । स बलधनयोदीतृतमः । ....... अयमेवाभिर्द्रविणोदा इति शाकपूणिः । आभेये-ष्वेव हि स्केषु द्राविणोदसाः प्रवादाः भवन्ति ।
- N. 8. 2: अमिरोजसा बलेन मध्यमानो जायते तस्मादेनमाह सहसस्पुत्रं सहसः सूनुं सहसो यहुम् ।

ऋत्विजोऽत्र द्विणोदस उच्यन्ते । हविषो दातारस्ते चैनं जनयन्ति । ऋषीणां पुत्रो अधिराज एष इत्यपि निगमो भवति ।

- N. 8. 3: एष हि बनानां पाता वा पालयिता वा।
- N. 8. 5: नपादित्यननन्तरायाः प्रजाया नामधे-यम् ।
- N. 8. 6ः नराशंसो यज्ञ इति कात्थक्यः । नरा अस्मिनासीनाः शंसन्ति । अग्निरिति शाक-पूणिः । नरैः प्रशस्यो भवति ।
- N. 8. 10: नक्तित रात्रिनाम । अनक्ति भूता-न्यवश्यायेन । अपि वा नक्ताव्यक्तवर्णा ।

- Bih. D. II. 16-17: केचित्तु निर्वपन्त्यस्य सौर्थवैश्वानरं हविः ॥ सौर्थवैश्वानरीयं हि तत्सूक्तामिव दृश्यते ।
- Brh. D. II. 8-9:...सूर्यस्येव तु प्रत्यः ॥ अमुतोऽर्वाड्वितन्ते प्रतिलोमास्तदाश्रयाः ।
- Brh. D. II. 25: द्रविणं धनं बलं वापि प्रायच्छयेन कर्मणा। तत्कर्म दृष्ट्वा कुत्सस्तु प्राहैनं द्रविणोदसम्॥
- Brh. D. III. 61: तमाहुरिन्द्रं दातृत्वादेके तु बलवित्तयोः ॥
- Brh. D. III. 65: द्रविणोदोऽमिरेवायं द्रविणोदास्तदोच्यते । आमेयेव्वेव दश्यन्ते प्रवादा द्रविणोदसः ॥
- Brh. D. III. 62: जायते च बलेनायं मध्यत्यृषिभिरध्वरे ॥ III. 64:... दश्यते सहसो यहो ॥
- Brh. D. III. 63-64: हवींपि द्रविणं प्राहुईविषो यत्र जायते। दातारश्वर्त्विजस्तेषां द्रविणोदास्ततः स्वयम् ॥ ऋषीणां पुत्र इस्येषाम्...।
- Brh. D. III. 26: अयं वनानां हि पतिः पाता पालयतीति वा।
- Brh. D. II. 27: अनन्तरां प्रजामाहुर्नेपा-दिति कृपण्यवः ।
- Brh. D. II. 28:...यहे यच्छस्यते नृभिः । स्तुवन्त्यात्रीषु तेनेमं नराशंसं तु कारवः ॥
- III. 2-3: नराशंसिमहैके तु अग्निमाहुरथेतरे। नराः शंसिन्त सर्वेऽसिम्नासीना इति वाध्वरे॥ एतमेवाहुरन्येऽभिं नराशंसोऽध्वरे ह्यम्। नरैः प्रशस्य आसीनैराहुश्वैवर्त्विजो नरः॥
- Brh. D. III. 9:...नक्तानकीमां हिमबिं-दुमिः । अपि वाव्यक्तवर्णेति नञ्पूर्वाश्वेरिदं भवेत् ॥

- N. 8. 13: त्वष्टा तूर्णमश्रुत इति नैहक्ताः। विषेवां स्याद्दीप्तिकर्मणस्त्वश्चतेवां स्यात्करोति-कर्मणः।
- N. 8. 14: माध्यमिकस्त्वष्टेत्याहुर्मध्यमे च स्थाने समान्नातोऽप्रिरिति शाकपृणिः।
- N. 8. 22: तान्येतान्येकादशाप्रीस्कानि । तेषां वासिष्टमात्रेयं बाध्यश्वं गार्त्समदमिति नाराशं-सवन्ति । मधातिथं दैर्धतमसं प्रैषिकमित्युभय-वन्ति । अतोऽन्यानि तनूनपात्वन्ति ।
- N. 9. 23: मुद्रलो भार्म्यश्व ऋषिर्ववभं च हुघणं च युक्तवा संमाने व्यवहृत्याजि जिगाय।
- N. 9. 40: शुनासीरौ।शुनो वायुः। शु एखन्त-रिक्षे। सीर आदित्यः सरणात्।
- N. 10. 5: यद्रुटन्दुदस्य रुद्रत्विमिति काठकम् । यद्रोदीत्तद्वदस्य रुद्रत्विमिति हारिद्रविकम् ।
- N. 10. 8: इन्द्र इरां हणाति ।
- N. 10. 10: पर्जन्यस्तृपेराचन्तविपरीतस्य तर्प-थिता जन्यः परो जेता वा जनथिता वा प्रार्जिथता वा रसानाम् ।
- N. 10. 12: ब्रह्मणस्पतिर्ब्रह्मणः पाता ।
- N. 10. 27: ताक्ष्यः...तीणें इन्तरिक्षे क्षियति । तृर्णमर्थं रक्षत्यश्चोतेर्वा ।
- N. 10. 42: देवतानामधेयान्यनुकान्तानि । सूक्तभाञ्जि हिम्भोजि ।

- Brh. D. III. 16: त्विषितस्त्वक्षतेर्वा त्वा-तृर्णमञ्जत एव वा । कर्मस्तारणो वेति...॥
- Brh. D. III. 25: त्वष्टा रूपविकर्ता च योऽसी माध्यमिके गणे।
- Bih, D. II. 154-157: अत्रैव प्रवस्कं स्यात्...। तेषां प्रैषगतं स्कं यच दीर्घतमा जगौ ॥ मेधातिथौ यदुक्तं च त्रीण्येवोभयवन्ति तु । ऋषौ गृतसमदे यच वाध्यश्चे च यदुच्यते ॥ नराशंसवदत्रेश्च ददर्श च यदीर्घशः । तन्नपा-दगहत्यश्च जमदिम्ध यज्ञगौ ॥ मेधातियेर्क्तवां यास्तु श्रोक्ता द्वादश देवताः ॥
- Bih. D. VIII: 12: आजावनेन भार्म्यस्य इन्द्रासोमी तु मुद्गलः। अजयदृषभं युक्तवा ऐन्द्रं च द्रवणं रथे॥
- Bṛh. D. V. 8: वायुः शुनः सूर्य एवात्र सीरः शुनासीरी वायुसूर्यो वदन्ति । शुनासीर यास्क इन्द्रं तु मेने सूर्येन्द्रों तौ मन्यते शाकपूणिः ॥
- Brh. D. II. 34: अरोदीदन्तरिक्षे यद्विषु-दृष्टिं ददनृणाम् । चतुर्भिक्रीषिभिस्तेन रुद्र इत्यभिसंस्तृतः ॥
- Bih. D. II. 36: इरां दणाति यत्काले महिद्धः सहितोऽम्बरे। रवेण महता युक्त- स्तेनेन्द्रमृषयोऽद्युवन् ॥
- Brh. D. II. 37-38: यदिमां प्राजयखेको रसेनाम्बरजेन गाम् । काल्डेऽत्रिरीवेशश्र्यां तेन पर्जन्यमाहतुः ॥ तर्पयखेष यहोकाञ्जन्यो जनहितश्र यत् । परो जेता जनियता यद्वाप्रे-यस्ततो जगा ॥
- Brh. D. II. 40: पातारं ब्रह्मणस्तेन शीन-होत्रः स्तुनकागी।
- Brh. D. II. 58: स्तीणंडन्तरिक्षे क्षियति यद्वा तूर्णं क्षरत्यसी ।...तार्क्ष्यं तेनैवमुक्तवान् ॥
- Brh. D. I. 17: देवतानामधेयानि मन्त्रेषु त्रिविधानि तु । स्क्रभाड्यथवर्ग्भाजि तथा नेपातिकानि तु ॥

- N. 10: 44: योऽहिः स बुध्यो बुधमन्तरिक्षं तनिवासात् ।
- Brh D. V. 166: बोऽहि: स बुध्यो बुध्ने हि सोऽन्तरिक्षेऽभिजायते।
- N. 11. 5: चन्द्रमाथायन्द्रमति । चन्द्रो माता चान्द्रं मानमस्येति वा।
- Brh. D. VII. 129 (B): बारु द्रमति वा चायंश्वायनीयो द्रमत्युत ।
- N. 11. 6: मृत्युर्मारयतीति सतो मृतं च्यावय-तीति वा।
- Brh. D. II. 60: यत्तु प्रच्यावयनेति घोषेण महता मृतम् । तेन मृत्युभिमं सन्तं स्तौति मृत्यरिति खयम् ॥
- N. 11. 16: ऋभुविंभ्या वाज इति सुधन्वन आहिरसस्य त्रयः पुत्रा बभवः।
- Brh. D. III. 83: सुधन्वन आहिरसस्या-सन्पुत्रास्तयः पुरा । ऋभुविभ्वा च वाजश्र बिष्यास्त्वष्ट्रश्च तेऽभवन् ॥
- N. 12. 1: तत् कावश्विनी । द्यावापृथिव्यावित्येके। अहोरात्राविलेके । सूर्याचन्द्रमसाविलेके ।
- Brh. D. VII. 126: सूर्याचन्द्रमसौ तौ हि प्राणापानी च तो स्मृती। अहोरात्री च तावेव स्यातां तावेव रोडसी ॥
- N. 12. 14: सूर्यः सर्तेवी सुवतेवी स्वीर्यते-र्वा।
- Brh. D. VII. 128 (B): सूर्यः सरति भतेषु स वीरयति तानि वा।
- N. 12. 16: अथ यद्रश्मिपोषं प्रध्यति तत्प्रवा भवति ।
- Brh. D. II. 63: पुष्यन् क्षितिं पोषयति प्रणुदन रहिमभिस्तमः।
- N. 12. 18: अथ यद्विषितो भवति तद्विष्ण-भेवति । विष्ण्विंशतेर्वा व्यश्नोतेर्वा ।
- Brh. D. II. 69: बिज्णातेर्विशतेर्वा स्याद्रे-वेष्टेर्झ्याप्तिकर्मणः । विष्णुनिरुच्यते सूर्यः सर्व सर्वान्तरथ यः ॥
- N. 12. 25: केशी केशा रत्मयस्ते साद्वानभवति । काशनाद्वा प्रकाशनाद्वा ।
- Brh. D. II. 65: कृत्वा सायं प्रथग्याति भृतेभ्यस्तमसोऽलये। प्रकाशं किर्णैः कुर्वस्ते-नैनं केशिनं विदुः ॥
- N. 12. 27: अय यद्रश्मिभरभिप्रकम्पयन्नेति तद्वषाकपिभवति वृषाकम्यनः।
- Brh. D. II. 67: कृषेष कपिलो भूत्वा यनाकमधिरोहति । वृषाकपिरसौ तेन विश्व-सादिन्द्र उत्तरः ॥ रिहमभिः कम्पयन्नेति वृषा बर्षिष्ठ एव सः ॥
- N. 12. 40: यत्त किनिद्वहदैवतं तद्वेश्वदेवानां Brh. D. II. 133: पार्च वा यदि वार्धर्च-स्थाने युज्यते ।
- मृचं वा सूक्तमेव वा । वैश्वदेवं वदेत्सर्व यरिंकचिद्वहदैवतम् ॥

#### Cf. 1. 3.

1. 3: आ इत्यर्वागर्थे।

अभीत्याभिमुख्यम् ।

अति सु इत्यभिपूजितार्थे।

अपीति संसर्गम्।

उपेत्युपजनम् । परीति सर्वतोभावम् । अधीत्यपरिभावमैश्वर्यं वा ।

1. 17: परः संनिकषः संहिता ।

#### THE NIRUKTA.

N. 1. 1: तद्यान्येतानि चत्वारि पदजातानि नामाख्याते चोपसर्गनिपाताश्च तानीमानि भवन्त...

भावप्रधानमाख्यातम् । सत्त्वप्रधानानि नामानि ।

N. 1. 3:...नामाख्यातयोस्तु कर्मोपसंयोग-योतका भवन्ति ।

N. 1. 4: अथ निपाता उचावचेष्वधेषु निप-

## THE NIRUKTA.

1. 7ः दक्षिणा दक्षतेः ।

1. 13: प्रथनात्पृथिवीत्याहुः ।

1. 18: स्थाणुस्तिष्ठतेः । अर्थोऽर्तेः ।

1. 20: भीमो विभ्यत्यसात् । भीष्मोऽप्येतसा-देव ।

2. 2: तत्राप्येकेऽल्पनिष्यत्तयो भवन्ति । तद्यथैत-द्तिर्मदुः पृथुः पृषतः कुणारुमिति ।

2. 5. गौरिति पृथिव्या नामधेयम्। यद् दूरं गता भवति । यज्ञास्यां भूतानि गच्छन्ति ।

## Panini's Astadevavi.

I. 4. 83-97.

I. 4. 89: आङ् मर्यादावचने ।

I. 4. 91: अभिरभागे।

I. 4. 95: अतिरतिकमणे च।

I, 4. 94: सुः पूजायाम् ।

I. 4. 96: अपिः पदार्थसंभावनान्ववसर्गगर्हा-समुचयेषु ।

I. 4. 87: उपोधिके च।

I. 4. 88: अपपरी वर्जने ।

I. 4. 97: अधिरीश्वरे ।

I. 4. 109: परः संनिकर्षः संहिता ।

## THE ARTHAS'ASTRA OF KAUTILYA.

II. 10: 28, p. 72: वर्णसंघातः पदम् । तचतुर्विधं नामाख्यातोपसर्गनिपाताश्चिति ।

अविशिष्टलिङ्गमाख्यातं कियावाचि ।

तत्र नाम सत्त्वाभिधायि । क्रियाविशेषिताः प्रादय उपसर्गाः ।

अव्ययाश्चादयो निपाताः ।

## THE UNADI SUTRAS

II 50: ह्रदक्षिभ्यामिनन् ।

I. 150: प्रथे: षिवन् संप्रसारणं च ।

II 4: उषिक्रिषगतिभ्यः स्थन् ।

I. 147: मियः पुग्वा ।

I. 29: प्रथिम्रदिभ्रस्जां संप्रसारणं सलोपः ।

III. 111: पृषिरंजिभ्यां कित्।

II. 67: गमेडीं: ।

2. 6: वृक्षी ब्रथनात्।

III. 66: झुन्रधिकृत्यृषिभ्यः कित्।

2.18: रात्रिः कस्मात्...रातेर्वा स्यात्। दानकर्मणः।

IV. 67: राशदिभ्यां त्रिप्।

2. 27: अश्वः कस्मात् । अश्वतेऽध्वानम् ।

3. 5: इमश्रु लोम । इमनि थितं भवति ।

3. 10: तळित् ... ताडयतीति सतः ।

3. 21: स्त्रियः स्त्यायतेरपत्रपणकर्मणः ।

4. 10: लक्ष्मी...लक्षणाद्वा ।

4. 17: रियरिति धननाम । रातेर्दानकर्मणः ।

7. 24: घृतमित्युदकनाम । जिघतेः सिद्यति-कर्मणः।

8. 2: वलं वा द्रविणं यदेनेनाभिद्रवन्ति ।

9. 27: आप आप्रोतेः ।

10. 5: रुद्र:...रोदयतेर्वा ।

10. 4ः इन्दुरिन्धेरुनतेर्वा ।

11. 30: राका रातेर्दानकर्मणः ।

THE NIRUKTA.

1. 1: अपि वाहननादेव स्युः।

तथान्येतानि चत्वारि पदजातानि नामाख्याते चोपसर्गनिपाताश्च तानीमानि भवन्ति ।

भावप्रधानमाख्यातम् । सत्त्वप्रधानानि नामानि । I. 151: अशुपुषिलटिकणिखटिविश्विभ्यः क्रन्।

V. 28: इमनि श्रयतेईन्।

I. 100: ताडेणिछक्च।

IV. 165: स्लायतेर्डद्र।

III. 160. लक्षेर्मुद्रच।

II. 66: रातेडैं: ।

III. 89ः अंजिपृसिभ्यः क्तः।

II. 50: द्वदक्षिभ्यामिनन् ।

II. 58: आप्रोतेईख्य ।

II. 22: रोदेणिलुक्च ।

I. 13: उन्देरिचादेः ।

III. 40: कृदाधाराचिंकलिभ्यः कः । \*

THE MAHABHASYA OF PATANJALI.

Vol. III. p. 274: आहत्य तृचो यच्छा-स्नम्।

1. 1. 1. Vol. I. p. 3: चत्वारि राङ्गाणि चत्वारि पदजातानि नामाख्यातोपसर्गनिपा-ताक्ष ।

चत्वारि वाक्परिमिता पदानि चत्वारि पदजा-तानि नामाख्यातोपसर्गनिपाताश्च ।

V. 3. 2. Vol. II. p. 418: क्रियाप्रधा-

<sup>\*</sup> Cf. Annals of the Bhandarkar Institute, vol. IV. part 2. pp. 119-120. The passage in the Annals is full of inaccuracies. The reference on p. 119 to Uṇādi I, 156; I, 158; II, 235 is wrong; the correct reference being I, 150; I, 147; II, 67 respectively The quotation of the sūtras is wrong on the same page: अञ्चप्रि etc. should read अञ्चप्रि On. p. 120. रारादिभ्यां मिप् IV. 67. should read राञ्चिभ्यां त्रिप्। The passages of the Nirukta are also inaccurately quoted: On p. 119 the derivation of ऊदमी: is quoted as ऊदमीर्ङक्षणादा। But the passage in the Nirukta 4, 10. is the following: ऊदमीर्ङाभादा। उद्याजादा . The reference of this passage is wrongly given as 4, 9. On p. 120 राजिः राजेवास्थाद दानकर्मण: (sic.) should read राजिः कसात्। ...राजेवां स्थाद। दानकर्मण: । (N. 2, 18). Similarly N. 3, 5, इमञ्च दमनिश्चितं अवति (sic.) should read दमञ्च छोम। दमनि शितं भवति।

इन्द्रियनित्यं वचनमौदुम्बरायणः।

- 1. 2: क्याप्तिमत्त्वात्तु शब्देन संज्ञाकरणं व्यवहा-रार्थ लोके ।
- 1. 2: षद्द भावविकारा भवन्तीति वार्घ्यायणिः । जायतेऽस्ति विपरिणमते वर्धतेऽपक्षीयते विन-स्यतीति ।
- 1. 3ः न निर्वदा उ त्सर्गा अर्थानिराहुरिति शाक-टायनः । नामास्यातयोस्तु कर्मोपसंयोगद्योतका भवन्ति ।

भति षु इत्यभिपूजितार्थे । निर् दुर् इत्येतयोः प्रातिलोम्यम् ।

सम् इत्येकीभावम् । परि इति सर्वतोभावम् ।

अघि इत्युपरिभावम् ।

- 1 4: आवारं आवारं प्राह्यति ।
- 1. 6: अधास्मिन् विव । दुरित्यहो नामधेयम् ।

ТНЕ МАНАВНАЗУА ОГ РАТАЙЈАЦІ.

1. 1. 1. Vol. 1. p. 1, 5: गौरश्वः पुरुषो हस्ती शकुनिर्मृगः etc.

- 1. 4. 4. Vol. 1. p. 356ः एकैकवर्णवर्ति-त्वाद्वाच उचरितप्रध्वंसित्वाच वर्णानाम् । .एकैकवर्णवर्तिनी वाक् । न द्वौ युगपदुचारयति । ...उचरितप्रव्वंसिनः खल्वपि वर्णाः । उच-रितः प्रध्वस्तः ।
- 1. 1. 1. Vol. 1. p. 6: कि पुनर्निखः शब्द आहोस्वित्कार्यः।
- 1. 1. 6. Vol. 1. p. 105: अर्थगत्यर्थः शब्दप्रयोगः। अर्धं संप्रत्याययिष्यामीति शब्दः प्रयुज्यते ।

1. 1. 9. Vol. 1. p. 175: शब्देनोचारिते-नार्थो गम्यते । गामानय दध्यशानेखर्थ आनीयतेऽर्धक्ष भुज्यते ।

- 1. 3. 1; Vol. 1. p. 258: षड् भावि-कारा इति ह स्माह भगवान् वार्ध्यायणिः । जायतेऽस्ति विपरिणमते वर्धतेऽपक्षीयते विन-स्यतीति ।
- 1. 3. 1. Vol. I. p. 256: कियाविशेषक उपसर्गः।
- 2. 1. 1. Vol. I. p. 365: उपसर्गाध्य पुनरेवमात्मका यत्र कश्चित्कियावाची शब्दः प्रयुज्यते तत्र कियाविशेषमाहुः ।
- 2. 2. 1. Vol. I. p. 416: एतदेव च सौनागैविस्तरतरकेण पठितम्। खती पूजा-याम्। खती पूजायामिति वक्तव्यम्।... दुर्निन्दायाम्।
- 2. 1. 3. Vol. I. p. 393: समेकत्ववाची।
- 5. 1: 1. Vol. 2. p. 343: परिः सर्वतो-भावे वर्तते ।
- 1. 3. 1. Vol. 1. p. 256: अधिरुपरिभावे वर्तते ।
- 1. 1. 3. Vol. I. p. 38: आचार्याचारात् संज्ञासिद्धिः । आचार्याचारात् संज्ञासिद्धि-भैविष्यति ।
- 5. 3. 1. Vol. II. p. 407: अन्यस्मि-ब्रह्म्यन्येयुः । etc.

1. 7: मंहतेर्दानकर्मणः ।

दक्षिणा दक्षतेः समर्धयतिकर्मणः । व्यृद्धं समर्धयतीति ।

- 1. 9: अक्षि चष्टेः । अनक्तिरित्याप्रायणः ।
- 1. 12: तत्र नामान्याख्यातजानीति शाकटा-यनो नैहक्तसमयश्च ।
- 1. 15: अधापीदमन्तरेण मन्त्रेष्वर्धप्रत्ययो न विद्यते ।

अथाप्यविस्पष्टार्था भवन्ति ।

- 1. 17: परः सन्निकषः संहिता ।
- 1. 18: यह हीतमविज्ञातं निगदेनैय शब्धते । अनप्राविव शुष्केधो न तु ज्वलति कहिंचित्॥
- 1. 19: उत त्वः पर्यन्त ... उशती सुवासाः ॥

अप्येकः पर्यत्र पर्यति वाचमि च राज्वन राणोलेनामित्यविद्वांसमाहार्धम् । अप्येकस्मै तन्वं विसस्र इति स्वमात्मानं विवृणुते ।...जायेव पत्ये कामयमाना सुवासा ऋतुकालेषु सुवासाः... THE MAHABHASYA OF PATANJALI.

- 6. 1. 1. Vol. III. . p. 16: मंहतिर्दान-कर्मा ।
- 5. 1. 2. Vol. II. p. 356: सर्वे ते दक्षिणा समृख्या इति । दक्षेत्रं दिकमंणो दक्षिणा।
- Cf. 3, 2, 2, Vol. II. p. 119: अध्रते-ऽनेनेव्यक्षि।

Vol. III. p. 408: अंकेऽक्षिणी इत्युच्यते।

- 3. 1. Vol. II. p. 138: नाम च धातुजमाह निरुक्ते । नाम खल्विप धातुजम् । एनमाहुनैरुक्ताः । व्याकरणे शब्दस्य च तोकम् । वैयाबरणानां च शाक्दायन आह् धातुर्ज नामेति ।
- I. 1. 9. Vol. I. p. 175: अर्थसार्धभ-वात् । इह व्याकरणेऽर्थे कार्यस्यासंभवः ।
- 1. 1. 9. Vol. I. p. 176: मन्नावर्धमिति चेतन्न ।
- 2. 1. 1. Vol. I. p. 363: बहवो हि शब्दा येषामर्था न विज्ञायन्ते । जर्भरी तुर्फ-री हु ।
- 1. 4. 4. Vol. I. p. 354: परः सन्निकर्षः संहिता।
- 8. 3. 1. Vol. III. p. 430: पर: सिक्किषः संहिता इत्युच्यते ।
- 1. 1. Vol. I. p. 2: यद्धीतमविज्ञातं निगदेनैव शब्धते । अनमाविव शुष्कैधो न तज्ज्वलित कहिंचित् ॥
- 1. 1. 1. Vol I. p. 4: उत त्वः पश्यन ...उशती सुवासाः।

अपि खल्वेकः पर्यन्नपि न पर्यति वाचम् । अपि खल्वेकः राज्यन्नपि न राणो-लेनाम् । अविद्वांसमाहार्षम् । उतो त्वस्मै तन्वं विसल्ने । तनुं वित्रणुते । जायेव पत्ये उशती सुवासाः । जायेव पत्ये कामयमाना सुवासाः समात्मानं वितृणुत एवं वाग्वाग्विदे स्वमात्मानं वितृणुते ।

- 2. 1: अथाप्युपधालोपो भवति जग्मतुर्जग्मु-रिति।
- 2. 1: अथाप्याद्यन्तविपर्थयो भवति स्तोका रजाः सिकतौस्तिकति ।
- 2. 2: शवतिर्गतिकर्मा । कम्बोजेप्वेव भाष्यते ...विकारमस्यार्थेषु भाषन्ते शव इति । दाति- र्लवनार्थे प्राच्येषु । दात्रमुदीच्येषु ।
- 2. 18: रातेर्वा स्याद्दानकर्मणः ।
- 2. 21: मेहतीति सतः ।...उपरता आप इति वा ।
- 3. 1: अपत्यं कस्मात् ।...नानेन पततीति वा ।
- 3. 9ः धनं कस्मात् । धिनोतीति सतः ।
- 3. 16: आदित्योऽत्र जार उच्यते । रात्रेर्जर-यिता ।
- 3. 18: सिंह: सहनात् । हिंसेर्ना स्याद् विपरी-तस्य ।
- 3. 21: ब्रियः स्त्यायतेः।
- 4. 9: तितउ परिपवनं भवति ततः तिलमात्रतुत्रमिति वा ।
- 4. 10: सक्तुमिव...वाचि ॥ सक्तुमिव परिपवनेन पुनन्तः । सक्तुः सचतेर्द्वर्धावो भवति कसतेर्वा स्याद्विपरीतस्य विकसितो भवति । यत्र धीरा मनसा वाचमकृषत प्रज्ञानं धीराः प्रज्ञानवन्तो ध्यानवन्तः । तत्र सखायः सख्यानि संजानवेते । भद्रैषां लक्ष्मीनिहिताधि वाचीति ।... लक्ष्मीर्लाभादा लक्ष्मादा लाच्छनाद्वा लप्यनेवां स्यादाश्चेषकर्मणो लज्जतेर्वा स्यादाश्चेषकर्मणो लज्जतेर्वा स्यादाश्चेषकर्मणो लज्जतेर्वा स्यादाश्चेषकर्मणो लज्जतेर्वा स्यादश्चेषकर्मणः ।

THE MAHABHASYA OF PATANJALI.

- 6, 1, 1, Vol. III. p. 17: जपधालोव-स्यावकाशः.....जग्मतुः जग्मुः । जन्नतुः जन्नः।
- 1. 1. 2. Vol. I. p. 31: कृतेस्तर्कुः ।
   कसेः सिकताः हिंसेः सिंहः ।
- 1. 1. Vol. I. p. 9: शवतिर्गतिकर्मा । कम्बोजेष्वेव भाषितो भवति । विकार एन-मार्या भाषन्ते शव इति ।...दातिर्लवनार्थे प्राच्येषु । दात्रमुदीच्येषु ।

Vol. III. p. 36: रातेर्दानकर्मणः।

- Vol. III. p. 16: मिहेमेंघः । मेधथ कस्माद्भवति । अपो ददाति ।
- 5. 1. 2. Vol. II. p. 356: पुत्रा अप-स्थित्यपतनादपस्यम् ।
- 5. 1. 2. Vol. II. p. 356: धनमिति धिनोतेर्धनम् ।
- 3. 3. 1. Vol. II. p. 146: जरयन्तीति जाराः । जीर्यन्ति तैर्जाराः ।
- 3. 1. 6. Vol. II. p. 87: हिंसे: सिंहः ।
- 1. 2. 3. Vol. I. pp. 245-6: नतु च लोकेऽपि स्लायतेरेव श्री...स्लायलस्यां गर्भ इति ।
- I. 1. 1. p. 4: तितउ परिपवनं भवति ततबद्वा तुनवद्वा ।
- 1. 1. 1. p. 4: सक्तुमिव.....वाचि ॥ सक्तुः सचतेर्दुर्धावो भवति । कसतेर्वा विपरीता द्विकसितो भवति ।...धीरा ध्यानवन्तो मनसा प्रज्ञानेन वाचमकत वाचमकृषत । अत्रा सखायः सख्यानि जानते । अत्र सखायः सन्तः सख्यानि जानते । सायुज्यानि जानते ।...। भद्रैषां लक्ष्मीनिंहिताधि वाचि । एषां वाचि भद्रा लक्ष्मीनिंहिता भवति । लक्ष्मीर्लक्षणाद्भा-सनात्परिवृद्धा भवति ।

1. 15: अथापि विप्रतिषिद्धार्था भवन्ति ।

1. 15: अथाप्यविस्पष्टार्था भवन्ति ।

1. 16: अर्थवन्तः शब्दसामान्यात्।

THE PURVA MIMAMSA OF JAIMINI.

1. 2. 36: अर्थविप्रतिषेधात्।

1. 2. 38: अविशेयात्।

1. 2. 40: अविशिष्टस्त वाक्यार्थः।

1. 3. 30ः प्रयोगचोदनाभावादधैंकत्वमविभागात ।

1. 16: यथो एतिष्रयतवाचो......लौकिकेष्व-प्येतत ।

1. 16: उदितानुवादः स भवति ।

1. 2. 41: गुणार्थेन पुनः श्रुतिः।

1. 2. 44: अविरुद्धं परम ।

1.2.45: संप्रेषे कमेंगर्हानुपालम्भः संस्कार-त्वात् ।

1. 16: यथो एतद्विप्रतिषिद्धार्था.....लौकिके-ष्वप्येतत् ।

1. 16: यथो एतदविस्पष्टार्था.....

1. 2. 47ः गुणादविप्रतिषेधः स्यात् ।

1. 2. 49: सतः परमविज्ञानम् ।

#### THE NIRUKTA.

1. 1: तद्यान्येतानि चत्वारि पद्जातानि नामा-ख्याते चोपसर्गानिपाताश्च तानीमानि भवन्ति ।

## Sarvadars'anasamgraha.

THE PANINIDARS'ANA.

p. 140. ननु नामाख्यातभेदेन पद्देविध्यप्रतीतेः कथं चानुर्विध्यमुक्तमिति चेन्मेवं प्रकारान्तरस्य प्रसिद्धत्वात् । तदुक्तं प्रकीणंके ।
द्विधा केश्वित् पदं भिन्नं चतुर्धा पश्चधापि वा ।
अपोद्ध्येव वाक्येभ्यः प्रकृतिप्रत्ययादिवदिति ॥
कर्मप्रवचनीयेन वै पश्चमेन सह पदस्य पश्चविधत्वमिति हेलाराजो व्याख्यातवान् ।
कर्मप्रवचनीयास्तु ... ... उपसर्गेष्वेवान्तर्भवंतीत्यभिसन्धाय पदचानुर्विध्यं भाष्यकारेणोक्तं
युक्तमिति विवेक्तव्यम् ॥

p. 144. भाववचनो धातुरिति...कियावचनो धातुरिति...

p. 135. गौरश्वः पुरुषो हस्ती शकुनिरित्या-दयः.....

p. 140ः कर्मप्रवचनीयास्तु कियाविशेषोपजनि-तसंवन्धावच्छेदहेतव इति संबन्धविशेषयो-तनद्वारेण कियाविशेषयोतनादुपसर्गेष्वेवान्त-भवन्ति ।

1. 1: गौरश्वः पुरुषो हस्तीति ।

1. 3: नामाख्यातयोस्तु कर्मोपसंयोगयोतका भवन्ति ।

Note.—The references are to the pages of Sarvadars'anasamgraha edited in Bib.

Ind. published at Calcutta in 1858. The system of Pāṇini is discussed in the 13th section of the Sarvadars'a. pp. 135-147 in this edition.

36

<sup>1. 1:</sup> भावप्रधानमाख्यातम्।



# Additions.

- P. 4. line 9:-Devarāja says that Mādhava does not read जावः but जिवम् and जापम् as synonyms of water. ज्ञिवम् occurs in the Veda as a synonym of water, but as ज्ञिवम् is used in the spoken language (bhāṣā) in the sense of water, the adoption of ज्ञिवम् is not quite appropriate. ज्ञापम् is extremely obscure. It has never been used as a synonym of water by ancient teachers. It may however be explained in the following way:—ज्ञपन्यनेनेति ज्ञापम्...इस्ते झुद्कमादाय ज्ञपन्ति सुनय इति श्रूयते।
- P. 9. l. 11:-For शव as a synonym of बल cf. S'B. 9. 4. 4. 3. p. 738: बलं वे शव:।
- P. 10. l. ৪:-বজা are quoted as synonyms of cow by S'abara in his commentary on the  $P\bar{u}rvam\bar{\imath}m\bar{a}ms\bar{a}$ . on X. 4. 32. p. 492. (Jivananda's edition.)
- P. 11. l. 2:-Satyavratasāmas'rami attributes the reading संसति to Devarāja (see p. 236. Bib. Ind. edition). This is incorrect for Devarāja really reads संसते see p. 240. op. cit.
- P. 25. l. 1:—All the accented Mss. and printed editions of the Nighantu put the udātta accent on the ya of रप्रवेति which occurs in RV. IX. 3. 5 and does not bear any udātta. प्रवृतः occurs in RV. VIII. 101. 2 also without the udātta. र्यवेति is found in RV. X. 37. 3 and is accented on the syllable ya because it occurs in a subordinate clause.
- P. 26. l. 1:-शुनासीरी bears a double accent in the Nighantu. As an example of devatā-dvandva compound it should have a double accent. It occurs once only in RV. IV. 57. 5 and is accented on the first syllable only शुनासीरी although it is clear that it is a devatā-dvandva compound. The form शुनासीरा occurs in RV. IV. 57. 8. and is also accented on the first syllable only.
- P. 27. l. 8:-With Yāska's definition of a noun and a verb, cf. Bhartrhari, Vākyapadīya.
  - 2. 346ः कियाप्रधानमाख्यातं नामां सस्वप्रधानता । च्यारि पदजातानि सर्वमेतद्विरुध्यते ॥
- P. 28. l. 1-2:-The passage प्रापिश्तं...पर्यन्तं is quoted by S'abara in his commentary on the Pūrvamīmāṃsā 1.1.5. p. 15, with the remark: शासकारा अप्येवमाद्वः।

- P. 29 l. 1:-cf. Bhartrhari, Vākyapadīya, 2. 347: वाक्यस्य बुद्धा नित्यत्वमर्थयोगं च लोकिकम् । इप्वा चतुर्द्वं नासीति वार्त्ताक्षोदुम्बरायणो ॥
- P. 30. l. 13:-आचारं ब्राह्यति is quoted by Kṣīrasvāmin in his  $Amaratīk\bar{a}$ , p. 114. 7.
  - Cf. Vā 'urāṇa, 59. 29-30. pp. 200-1.

    बुद्धा खलोलुपाश्चेव आत्मवन्तो खद्रम्भकाः।

    सम्यग्विनीता ऋजवस्तानाचार्यान् प्रचक्षते॥
    स्वयमाचरते यसादाचारं स्थापयत्यपि।
    आचिनोति च शास्त्रार्थान् यमैः संनियमैर्युतः॥
- Cf. Āpastam. Dh. Sū. 14:-यसाद्धर्मानाचिनोति स आचार्यः । ef. S'abara on 1. 3. 13: आचार्यो वेदोऽभिग्रेतः । आचिनोत्यस्य बुद्धिम् ।
  - 1. 14: cf. Pāṇini, 8. 2. 101: चिद्दित चोपमार्थे...।
- P. 40. l. 18-19:-The two lines are quoted by Kumārila Bhatta in his commentary Tantravārtika p. 213, reading अधीतं for गृहीतं ।
- P. 41, l. 5-6:-Cf. Vis'varūpācārya in the Bālakrīḍā p. 83: अप्येकसे वाग् विस्नब्धमात्मानमर्पयति। जायेव पत्थे उशती कामयमाना सुवासा ऋतुकाले वितति।
  - l. 15:-दैवताध्यात्मे is a variant for देवताध्यात्मे ।
- P. 42. l. 4:-Cf. S'abara, 8. 2. 53. vol. 2. p. 252: अपि च प्रणातेः पर्वशब्दः । प्रणातिश्च दाने प्रसिद्धः ।
- P. 44. l. 4:-अप्यक्षरवर्णसामान्यान्निर्वृयात् is quoted by Kumārila Bliatța în the Tantravārtika p. 214.
  - l. 10:-तस्वा यामि is a fragment of RV. I. 24. 11.
- P. 45. l. 3:-Quoted by Kumarila Bhatta op. cit. p. 146: तथा चोक्तम् । शविर्गतिकर्मा । कम्बोजेब्वेव दृष्टः ।
  - 1. 9:-अऋ्रो ददते मणिमिति looks like a quotation.
  - P. 48. l. 23:-Roth reads ध्वंसन॰ for ध्वसन॰.
- P. 50. l. 10:-Cf. Mahābhārata, Ādiparvan, (Kumbhakona ed.) 63. 49:

यं यं कराभ्यां स्ट्रशति जीणें स सुखमक्षते । पुनर्युवा च भवति तस्मात्तं शन्तनुं विदुः ॥

In तनोऽस्वित, तनो can be either in the vocative or in the genitive. If in the former, the reading should be तनो अस्वित, if the latter, it should read तनोरस्वित. The case is undoubtedly vocative.

P. 51. l. 14:-The quotation is found in KS. 21. 2, Vol. II. p. 39; Cf. MS. 3. 3. 1, Vol. III. p. 32.

P. 52. l. 15:-इन्द्रशत्रः । Cf. Nāradas'ikṣāvivarnam. i. 4:

# इन्द्रशत्रुर्मेघ उच्यते । इन्द्रः शब्दः शातयिताऽस्येति बहुवीहिः ।

P. 56. l. 11:-For काल cf. Vāyu Purāṇa 32. 30. p. 105: काल: कल्यते सदा। cf. Sus'ruta Sūtra Sthāna, chapter VI. p. 22: स सूक्ष्मामपि कलां न लीयत इति कालः। संकलयति काल्यति वा भूतानीति कालः। Nirṇaya sagar ed. with the com. of Dalhaṇa.

P. 57. footnote 4:-Add, N. X. 31.

P. 58. l. 4:-Following the method of the Samhitā text, गुण्मेभि should be read गुण्मेभी।

P. 60. l. 18:-Roth reads अमूर्या. Accent is wrong.

P. 60. footnote 11:-The quotation is from KS. XXVII. 9. Vol. II. p. 149.

P. 61. l. 18 as well as footnote 14:-The quotation is attributed to the S'ruti of the Bhāllavis by Vis'varūpācārya in his commentary, the Bālakrīḍā on Yājñavalkyasmṛti p. 61.

P. 63. l. 2:-Cf. S'ankara on the Vedānta Sūtra 1. 4. 12: कैश्चितु देवाः पितरो गन्धर्वा असुरा रक्षांसि च पञ्च पञ्चजना ज्याख्याताः। अन्येश्च चत्वारो वर्णा निपादपञ्चमाः परिगृहीताः।

l. 6:-बाहू is a variant for बाहु:।

P. 65. l. 19:-तत्सख इन्द्र: शुरुणं जघानेति looks like a quotation.

P. 69. l. 1:-The Mss. which mark accent on the quotation have changed the accent. The correct accent should be बाह्यणबद् वृष्टबद् ।

P. 76. l. 11:-Roth reads एनेन for अनेन.

P. 79. l. 17:-आदित्यादशो निसाष्ट इति seems to be a quotation.

P. 85. l. 18:-The quotation is identical with MS. IV. 13. 10.

P. 95. l. 9:-The quotation is found in MS. I. 10. 14; KS. XXXVI. 8

P. 96. l. 16:-For the quotation, see  $\bar{Ap}$ . S'raut. Sū. XII. 19. 0. Footnote 16-add, RVKH. XVII. 7.

P. 99. l. 5:-Roth reads तच्छब्दवस्वात् for शब्दवस्वात् ।

P. 99. footnote 2:-Omit VS. 5. 7. The quotation is found in TS. II. 4. 14. 1.

Foot note 5:-Omit VS. 5. 7. Add, cf. AV. VII. 81. 6; cf. TS. II. 4. 14. 1.

P. 100. footnote 12:-Durga's quotation is identical with KS. IX. 4; MS. I. 10. 2, except the last line, which reads in the KS. as follows:—यदेकस्यापि धर्मण्येतत्तद्वयज्ञामहे ॥ स्वाहा । The same is given in the MS. as follows:—तदेकस्यापि चेतास तदेकस्यापि धर्मणि । तस्य सर्वस्याहसो ऽवयजनमसि ।

P. 120. l. 15:-S'ivadatta reads as for 38. It is evidently a mistake.

P. 121. l. 8:-All the Mss. and printed editions read areas. There is no evidence therefore to question the genuineness of areas but as it qualifies there, it should have been areas: for the is used in the masculine gender only and never in the neuter. Should this be taken as evidence in support of the being also used in the neuter or a slip on the part of Yāska?

P. 136. l. 19:-S'ivadatta adds च after आप्तावेष्णवं ।

P. 141. l. 18:-जातवेदसं is a variant.

P. 150. l. 8:-The text reads  $\frac{1}{41460}$ . The root  $\frac{1}{414}$  is used in the  $\overline{A}tmanepada$  in classical Sanskrit. Probably a fine distinction is made in this passage i. e. the solicitation is not meant for one's self but for others, hence the parasmaipada is used.

P. 168. l. 3:-धामानि त्रयाणि is not correct. It should be either (1) धामानि त्रीणि or (2) धामत्रयम्. In my opinion, the text is corrupt.

P. 178. l. 20:-Some critics think that the correct reading should be जाम and not अजामि. This view is erroneous. It is clear, these critics have not understood the passage. The word जामि is used in the sense of tautology. Some scholars are of opinion that the recurrence of an identical expression in a stanza is tautology. Others think that the recurrence of the same expression in a verse (pāda) is tautology. Another school of thought holds that if there is even a very slight difference (in the expression), it is the negation of tautology. यथा कथा च विशेषोडजामि भवतीत्वपरम्। It is clear therefore that अजामि and not जामि is the correct reading.

P. 181. l. 14:-S'ivadatta reads सरसन् without any justification.

- P. 186. l. 3-4:-जराष्ट्र is used in the masculine gender in the third but in the neuter gender in the fourth line. (जराष्ट्र जरवा etc.) The word can be used in both genders but it does not look consistent to use the same word in two different genders in practically the same sentence.
- P. 193. l. 14:-S'ivadatta reads खिनिंश: although the same word in Durga's commentary in the same edition is printed as खिनिंश: । I think, S'ivadatta confounds the Vedic word खिने with the classical खिन्।
  - P. 194. l. 4:-S'ivadatta reads इति after उदन्यवे ।
  - P. 204.1. 13 and 16:-S'ivadatta reads उस्पादीभि० and उसादभिनदीभि०.
- P. 206. l. 6:-S'ivadatta reads अनुत्तमो while Durga seems to favour अनुतमो.
  - P. 216. l. 7:S'ivadatta adds च after धारियता.
- P. 225. l. 16:-The reading of the text is इंश्वन्तमिति. I suggest इंश्वन्त इति ।
- P. 227. l. 1:-S'ivadatta reads अक्षयो which is wrong. It should have been अक्षयं.
  - P. 230. l. 4:-S'ivadatta reads असं पानमि ..
- P. 231. l. 5:-All Mss. read मझो which does not give any sense I suggest ममो.
- P. 231. l. 14:-The reading of the text is प्रतिपचते but as the subject is दे I suggest प्रतिपचन्ते ।



# Corrections.

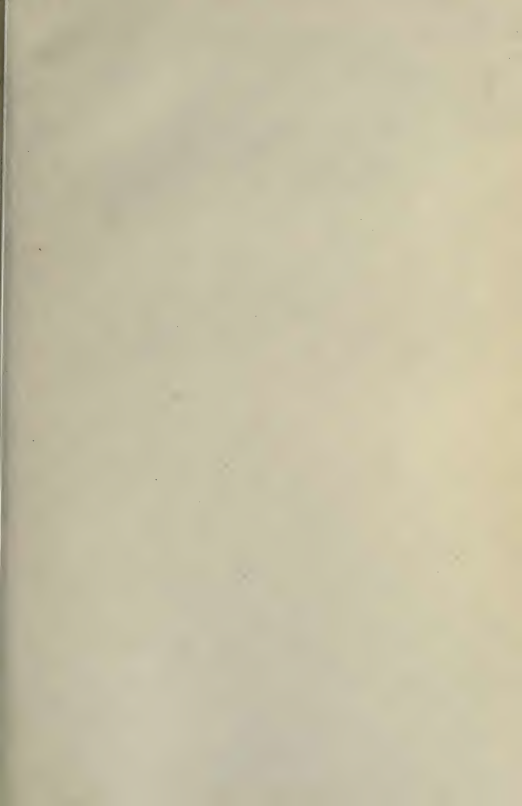
| Page        | 9   | line    | 11   | read | तरः            | fe      | or सरः               |
|-------------|-----|---------|------|------|----------------|---------|----------------------|
| "           | 10  | "       | 13   | 27   | ब्यथिरि ०      | 2       | , व्यथितिरि ०        |
| ,,          | 18  | >>      | 15   | 20   | भनति           | 2       |                      |
| ,,          | 20  | "       | 5    | "    | याच्ञा०        | ,       | Mariana -            |
| "           | 22  | ,,      | 9    | 77   | उर्वृ०         | 25      |                      |
| 22          | 23  | ,,      | 2    | 22   | सुप्रायणाः     | **      |                      |
| 12          | 24  | 2)      | 9    | 27   | आनुपक्         | 25      | 241-141-25           |
| 27          | 25  | 73      | 13   | 33   | तिस्रो         | ,       | , तिस्रो             |
| 77          | 30  | 22      | 12   | 23   | आचार्यः        | ,       | , आचार्य             |
| 2)          | 32  | 22      | 6    | 22   | न ननु          |         |                      |
| 55          | 41  | 22      | 7    | 22   | कामयमाना       | 21      | कामयमानाः            |
| 23          | 42  | 22      | 10   | 22   | चरति कर्म      | ,,      | चरतिकर्म             |
| 99          | 44  | 27      | 14   | 33   | मध्वित         | 2,      | मध्विति              |
| 23          | 47  | "       | 8    | "    | क्षा क्षियतेः। | नि॰ ,,  | ं क्षाक्षियते । निं० |
| 23          | 51  | "       | 10   | 7,5  | संस्पृष्टो     | 11      | संस्प्रष्टो          |
| 55          | 22  | 99      | 13   | 23   | प्रतिषिद्धं    | 9.      | , प्रतिषिद्वं        |
| 27          | 52  | 33      | 19   | "    | स्रोतांसि      | ,       | , श्रोतांसि          |
| "           | 53  | "       | 7    | 99   | बिलं           | 31      |                      |
| 23          | 55  | "       | 12   | 33   | शुप्में भिर्वि | 2:      | , ग्रुप्मेभिवि       |
| 53          | 59  | 77      | 3    | 22   | अपततं          | 9       | , अपतितं             |
| 59          | 22  | "       | 16   | 73   | ऐतु            | 2       | , एतु                |
| 55          | 60  | 22      | 3    | 33   | दूरे           | 9.      |                      |
| 23          | ,,  | footnot | te s | >>   | hemistich      | 2       | hemistitch           |
| 3.5         | 61  | line    | . 2  | 23   | अनिर्वाह       | ,       |                      |
| 93          | 3.9 | 22      | 20   | >3   | दुहितुर०       | 2:      | 9                    |
| 33          | 62  | 22      | 15   | 37   | वासुरिति       | 31      | वा सुरिति            |
| 99          | 66  | 22      | 11   | 29   | बहु            | 91      | .बहुः                |
| 32          | 69  | 32: -   | 11   | 17-  | श्वा काक       | .5:     | श्वाकाक ।            |
| 22          | 70  | 93      | 19   | 79   | त्यमा          | 0;      |                      |
| 12          |     | footno  |      | 93   | MS. I. 11      | . 9. ,, |                      |
| "           | 72  | line    | 12   | 99   | ० पिन छ्ये नेन | "       |                      |
| 23          | 74  | 27      | 9    | 92   | द्विशो         | >>      |                      |
| ,,          | 75  | - 33    | 15   | 22   | चष्टर्वा       | ,       | चष्टे वा             |
| 2,          | 76  | 79      | 14   | 39   | तन्मनाः        | ,       | , तन्मना             |
| 03          | 77  | topnot  |      | 35   | 8. 9           | 3:      |                      |
| <b>37</b> . | 37  | line    | 16   | 23   | सोमं           | 22      | , सोमे               |

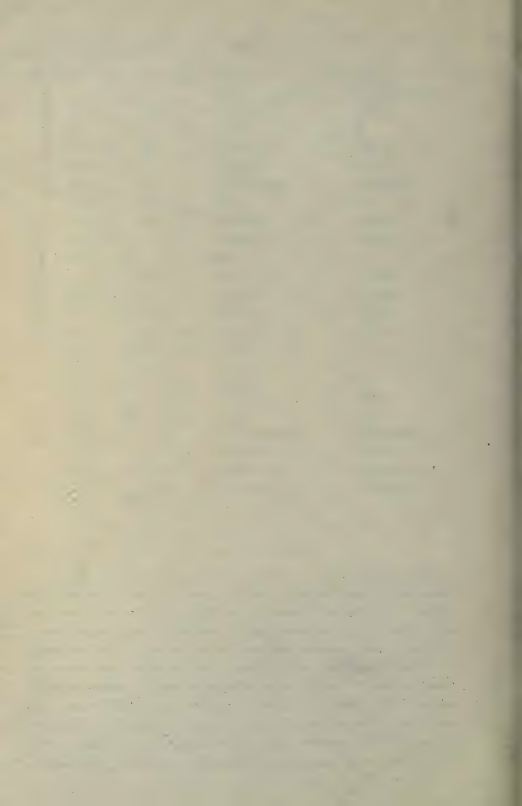
| Page | 78   | line        | 8   | read | वाचुमक्रेत       | for | वाचमकेत          |
|------|------|-------------|-----|------|------------------|-----|------------------|
| 37   | 79   | 77          | 1   | ,,   | वोपमा०           | 29  | बोपमा०           |
| 77   | 22   | >>          | 3   | 22   | समनात्सीत्       | ,,  | समनात्सीत        |
| 27   | 22   | 95          | 13  | 22   | संश्रुरणासः      | 27  | संश्र्रणास       |
| 22   | 79   | 29          | 17  | "    | निस्तष्ट         | ,,  | निरतष्ट          |
| 22   | 80   | topnote     |     | >>   | नसन्त            | ,   | नसन्तः           |
| 97   | 81   | line        | 2   | 22 ' | आहननवन्तो        | 97  | आहनवन्त          |
| 27   | 82   | 97 Jan 1950 | 1   | 22   | सु इते           | 22  | सु उते           |
| 97   | ,, 1 | footnote    | 9 9 | "    | KS. 19. 13       | "   | KS. 19. 3.       |
| 27   | 27   | 27          | 9   | 52   | untraced         | "   | untreced         |
| 22   | 83   | 37          | 7   | 27   | रक्षितारों       | 27  | रक्षितारी        |
| 97   | 33   | 99          | 17  | 22   | तुन्यवः          | 22  | तान्यवं:         |
| "    | 84   | 23          | 4   | 22   | वि               | 22  | वि               |
| 22   | 99   | . 99        | 16  | 22   | वा               | "   | वा               |
| 22   | 85   | 97          | 1   | 23   | कृणवृत्त         | 27  | कृण्वस०          |
| 97   | 86   | 27 1. 1.    | .7  | 23   | <b>ध्रितयो</b>   | 22  | क्षितयो          |
| 59   | 87   | 22          | 13  | 27   | द्रेशेन्ते       | 2)  | दूरअन्ते         |
| 22   | 88   | 97          | 6   | 22   | अजाश्व           | 29  | अजाश्वा          |
| 97   | 93   | 32          | 13  | 22   | पुड्भिरुपं       | "   | पहुभिरुंप        |
| 77   | 96   | 22          | 5   | 99   | ऽध्यय            | 22  | ध्यय             |
| 22   | 97   | 32          | 6   | 27   | ०मवस्यत्         | 22  | ०मवस्यत          |
| 99   | 98 f | ootnote     | 38  | ,,   | Kumārila         | "   | Kumāria.         |
| 25.  | 100  | 27          | E   | 7,   | उरुभ्याम् .      | 99  | उरुम्याम्        |
| 97   | 101  | line        | 3   | 23   | वसिष्ट           | 33  | वसिष्ठः          |
| ,,   | 102  | 23          | 14  | 99   | अर्बदन्त         | 27  | अवन्दत           |
| 29   | 106  | 22          | 15  | 31   | कर्म कुत्सितम्   | 22  | कर्मकुत्सितम्    |
| 27   | 109  | footnot     | e s | "    | Mīmāmsā          | 22  | Mīmānsā          |
| 22   | 111  | line        | 3   | 22   | विभ्रंतः         | 95  | विश्रंतः         |
| 23   | 111  | 22          | 13  | 93   | भूर्यंत्तः       | 33  | भूर्यंतः         |
| 52   | 114  | 33          | 11  | n    | <b>०</b> ध्यायाम | 57  | <b>ज्यायाम्</b>  |
| 53   | 116  | 25          | 7   | 33   | निर्हसित०        | .,  | निर्देसित०       |
| 2>   | 118  | . 22        | 15  | 33   | याददो            | 22  | बाह्यो           |
| 23   | 23   | 12          | 16  | 33   | जार्यायि         | 29  | जार्यामि         |
| 25   |      | footnote    |     | 13   | VI. 12. 4        | "   | V. 12. 4.        |
| 32   | 120  | topno       |     | 33   | <b>द्धि</b> पाः  | 97  | स्तियाः          |
| 27   | 22   | line        | 15  |      | उरु              |     | उत               |
|      | 121  | 22          | . 8 | 33   | •पीतरः           | 35  | ०पीतर०           |
| 99   |      |             | 19  | 33   | उपोन्नद्ध        | "   | उपोनद् ॰         |
| 35   | >>   | 29          | 10  | 22   | उपासल ज          | 22  | च्यान <b>ड</b> ् |

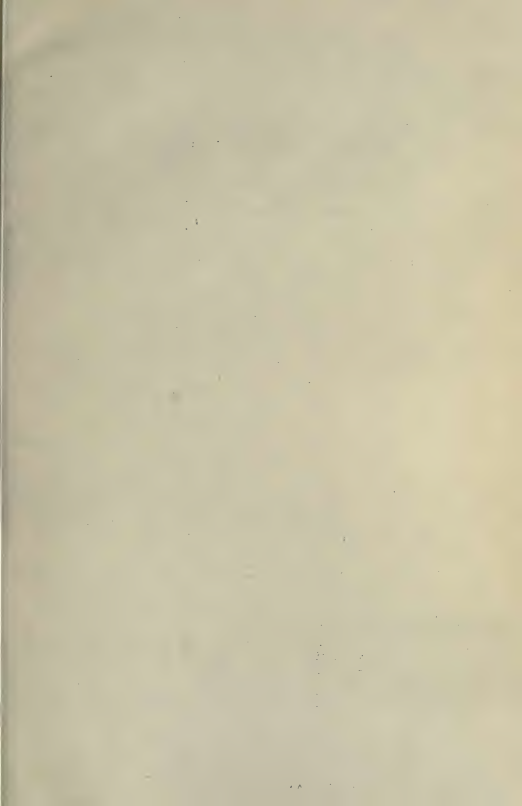
```
Page 121 line 19-20
                                                            for ॰रप्यध
                                       ०रप्यध
                             read
                                       ऋअतिः
                                                                  स्अतिः
        123 footnote ?
                                23
                                      चुक्धं
        125 line
                         8
                                                                  चक्रधं
                                                              92
                                       सप्त मर्यादाः
                                                                  सप्तमर्यादाः
        126
                       17
  99
                                       अण०
                                                                  अण०
                        18
                                                              27
         99
                                       ऽविकान्त०
                                                                  विकान्त०
        128
                         3
  23
                                                                  S'B. 1. 7. 4. 6.
         " footnote 34
                                       S'B. 1. 7. 4. 7.
                               ,,
  93
                                                                  नद् देवतः
                                      तद्दैवतः
              line
                                      देवतानामाकारचिन्तनम् for शाशदानः
        135 topnote
        143
              line
                         1
                                       महत्त्वं
                                                                  महत्वं
                             read
  22
                         4
        144
                                       समावृत्त
                                                                  समावत्त
                               97
                                       असामे॰
                                                                  अस्थमे॰
                       12
         29
  99
                                                              91
                                       ०तंद्ये
                                                                  ०तद्येना
                         1
        149
                22
                               22
                                                                  देवतार्थ०
                                      देवता अथ
         99
                         33
                               29
                                                                  चेतनवानू.
                                      चेतनावान्
        152
                         8
  99
                23
                                                              2)
                               22
                                      प्रदिशा
                                                                  प्रदिशा
        153
                       11
  22
                22
                               99
                                                              22
                                                                  आत्मयशा
        155
                       10
                                      आत्मयशाः
                               27
                                                                  यद्ध्व
        156
                                       यद्रध्वः
                         4
                                                                  निरुक्त अप्ट॰
        158
                       13
                                      निरुक्तेऽष्ट०
                23
                                                              22
                                       ०जिन्वितां
                                                                  ० जिन्वतां
        160
                       16
                                                             22
                               22
                                                                  भूजवति
        161
                       11
                                       मुजवति
                                                                  अमेन्दा बस्तो ०
                                      अमेन्द्रान्स्तो ०
        162
                         6
                                                                  पुर्मांसं
                                      प्रमासं
        163
                       15
                               22
                                                                  उक्रं
        165
                         6
                                      उक्रं
                                                                  ०स्थानो
        166
                       16
                                       ०स्थान
  22
                22
                               22
        167
                       11
                                      सिन्धः
                                                                  सिन्ध
                22
                               "
                                                                 सदाँसि
        168
                         7
                                      सदांसि
        170
                       17
                                      हासतिः
                                                                 हासति
  22
                10
                               22
                                                                 महत्वेन
        174
                         3
                                       महस्वेन
                22
  33
                               22
        187
                       18
                                      रजःस
                                                                 रजस्स
        188
                       13
                                       देवपहयो
                                                                 देवपत्नयो
                               ,,
  33
        196
                                                                  ०मादित्य
                       15
                                       ०मादित्यः
                               23
                                      रोदसी रोदसी
        205
                         4
                                                                  रोदसी
                                                                  महे
                         7
                                      मह
       35
                23
                               22
  33
        206
                       12
                                                                  पुत्रस्तवस्य
                                      पुत्रस्वन्य
                               22
        214
                         7
                                                                  प्रकाशनाड्डा
                                      प्रकाशनाद्वा
                                      RV. VIII. 29. 1.,,
                                                                  RV. VIII. 29.
        219 footnote &
        221
              line
                         2
                                       स्वर्चना
                                                                  सर्चन
```

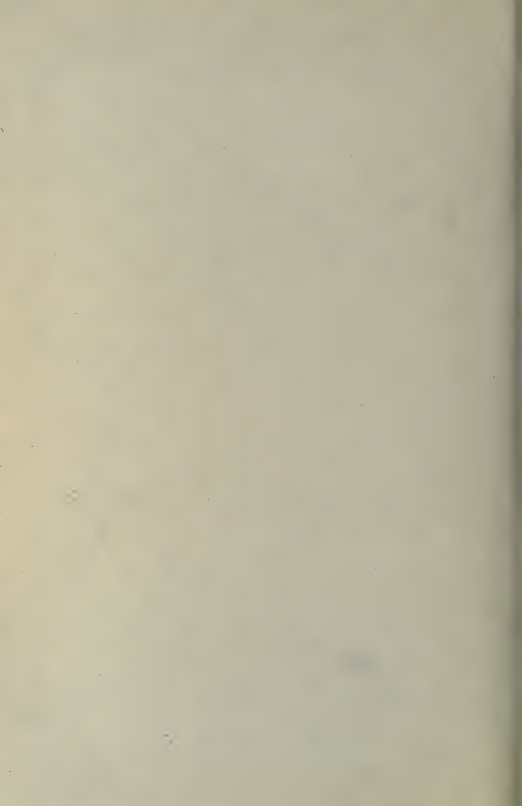
| Page | 223 | line  | 9       | 6    | read | <u>निमिषश्च</u>       | for                                     | निमिरापश्च                |
|------|-----|-------|---------|------|------|-----------------------|-----------------------------------------|---------------------------|
| 29   | ,,  | footn | ote     | Ę    | >>   | RV. VIII.             | 70. 5. ,,                               | RV. VIII. 59.5.           |
| 99   | 225 | line  | •       | 12   | 32   | तस्योत्तरा            | ,,                                      | तस्योत्तर                 |
| 22   | 227 | 22    |         | 1    | 22   | अक्षयं                | >>                                      | क्षयं                     |
| 23   | 231 | -99   |         | 16   | 22   | अर्चिणो उहः           | 73                                      | अर्चिपरहः                 |
| 22   | 232 | ,,    |         | 3    | >>   | सहाप्रमाद०            | 22                                      | महाप्रमाद् ०              |
| 53   | 232 | ,,    |         | 8    | >>   | संजानाति भूतं         | 33                                      | संजानातिभूतं              |
| 93   | 235 | "     |         | 16   | 99   | काम-                  | "                                       | काम                       |
| 53   | 240 | "     |         | 18   | 25   | सखायेति               | 93                                      | साखायेति                  |
| 27   | 248 | Col.  | 2 1     | 9    | 93   | ०मजयत्                | "                                       | <b>०</b> मयजत्            |
| 99   | 254 | 23    | 1 ,     | 6    | 77   | यस्यै                 | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | यस्य                      |
| 53   | 99  | 29    | 2 ,,    | 4    | 22   | प्रजानुं              | "                                       | प्रयाजानु ०               |
| 22   | 260 | "     | 1 ,,    | 5    | "    | <u> ॰ दुल्ललामि ॰</u> | ,,                                      | <b>॰</b> दुल्खिम <b>॰</b> |
| 2)   | 261 | 22    | 2 ,,    | 11   | 22   | पिपीलिका-             | "                                       | पिपीलिक-                  |
| 22   | 264 | 22    |         | 15   | 29   | ०मार्थपत्यं           | 79                                      | ०मर्थपत्य०                |
| 25   | 22  | 39    | 29 22   | 29   | 79   | अपि वा                | "                                       | अपि ना                    |
| 22   | 265 | "     | 2 ,,    | , 15 | 22   | शाब्दाः               | ,,                                      | शब्दाः                    |
| >2   | 267 | ,,    |         | 7    | 99   | निरूप्य               | ,,                                      | निरुप्य                   |
| 22   | 269 | "     | 27 - 22 | 14   | 23   | ०कमेंव तत्            | ۶.                                      | <b>॰</b> कमेतत्           |
| 22   | 271 | 22    | 2 ,,    | 30   | 27   | ह्ययम्                | ,,                                      | ह्यम्                     |
| 53   | 279 | 53    |         | 9    | 22   | सूर्मिः कल्याणोरि     | ř: ,                                    | सूर्मिकल्याणोंमि          |
| 20   | 22  | 99    | 22 22   | 29   | 99   | वैयाकरणाः             | ,,                                      | वैयाकरणः                  |
| 23   | 280 | 23    |         | 24   | 53   | स्याद्दर्शनस्य        | ,,                                      | स्यान्दर्शनस्य            |
| 93   | "   | 22    | j> >>   | 28   | n    | ०दानर्थक्यम०          | 27                                      | ०दानार्थक्यम०             |

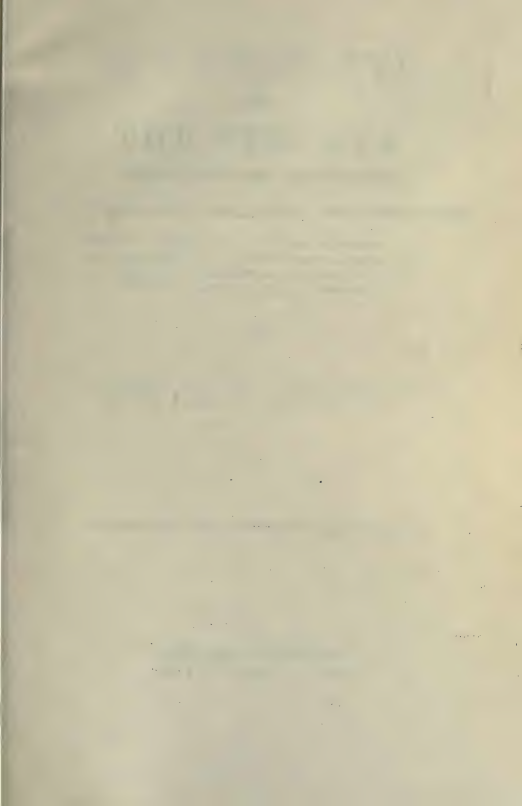
N. B.—It is a matter of regret that a good many misprints have remained notwithstanding the pains taken to insure accuracy. During the summer vacations I was absent from Lahore for a considerable period. The task of correcting proofs had to be entrusted to some other hand in my absence as the proofs were likely to be lost or would have been very much delayed, had they been sent to me to Cashmere or other distant hills from Bombay. Even as it is, it has taken about six years to print the text of Nirukia. If no arrangement had been made for summer vacations, the period of six years would have been considerably prolonged. I do not say this to throw blame on any particular person. The final responsibility is wholly mine. However I think that most of the misprints are such as can be easily corrected by the reader himself.

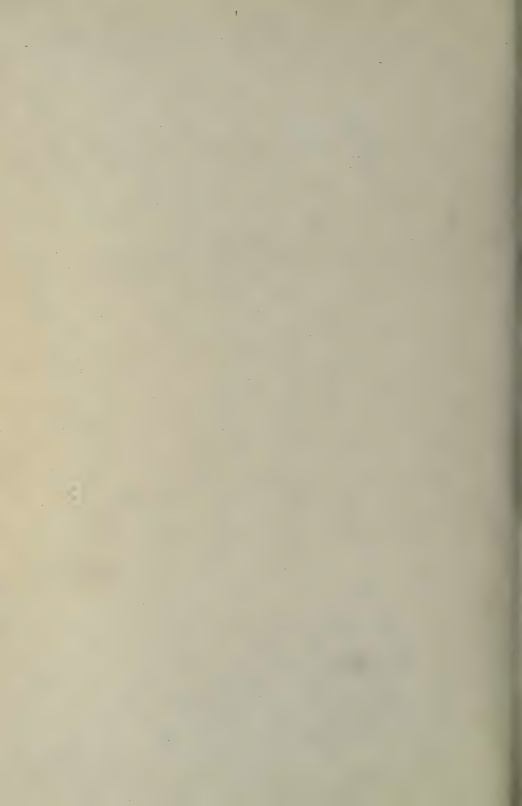












# THE NIGHANTU

AND

# THE NIRUKTA

THE OLDEST INDIAN TREATISE

ON ETYMOLOGY, PHILOLOGY, AND SEMANTICS

CRITICALLY EDITED FROM ORIGINAL MANUSCRIPTS AND TRANSLATED FOR THE FIRST TIME INTO ENGLISH, WITH INTRODUCTION, EXEGETICAL AND CRITICAL NOTES, THREE INDEXES AND EIGHT APPENDICES

BY

LAKSHMAN SARUP, M.A. (PANJ.), D. PHIL. (OXON.)

LATE PROFESSOR OF SANSKRIY AT THE UNIVERSITY OF THE PANJAB, LAHORE

INTRODUCTION, ENGLISH TRANSLATION AND NOTES

M()TILAL BANARSIDASS
DELHI :: VARANASI :: PATNA.

Published by a Sundar Lal Jain Mottlal Banarsidass, Bungalow Road, Jawahar Nagar, Delhi-6 Printed by:
Shanti Lal Jain
Shri Jainendra Press,
Bungalow Road, Jawahar Nagar,
Delhi-6.

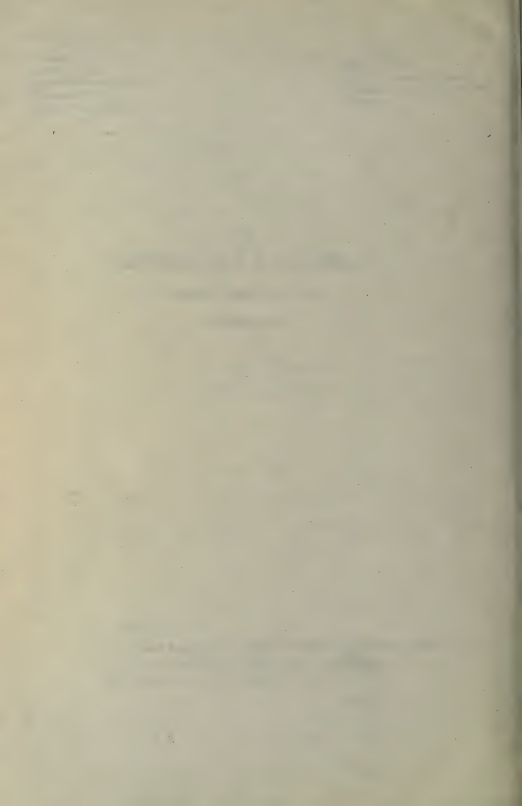
1966 1966 Price Indian Rs. 30-00 Foreign 60 Sh.

## Copies available at :

- 1. Motilal Banarsidass, Bungalow Road, Jawaharnagar, Delhi-6
- a. Motilal Banarsidass, Nepali Khapra, Varanasi.
- 3. Motilal Banarsidass. Bankipur, Patna.

# TO

# PROFESSOR A. A. MACDONELL AS A HUMBLE MARK OF RESPECT



# TABLE OF CONTENTS

( Introduction )

| I.  | INTRODUCTION TO THE NIGHANTU                                  | PAGE |
|-----|---------------------------------------------------------------|------|
|     | a. Detailed description of Manuscripts                        | 5    |
|     | b. Two recensions                                             | 9    |
|     | c. Devarāja and his commentary                                | 10   |
|     | d. Roth's edition of the Nighantu                             | 11   |
|     | e. Bibliotheca Indica edition of the Nighantu                 | 12   |
|     | f. Title of the work                                          | 13   |
|     | g. Division of the Nighantu                                   | 13   |
|     | h. Author of the Nighantu                                     | 14   |
| II. | INTRODUCTION TO THE NIRUKTA                                   |      |
|     | a. Earlier editions of the Nirukta                            | 15   |
|     | b. Detailed description of the Manuscripts                    | 19   |
|     | c. Relationship of the Manuscripts—two recensions             | 39   |
|     | d. Omissio ex homoeoteleuto in Sanskrit Manuscripts           | 40   |
|     | e. Dittography in Sanskrit Manuscripts                        | 41   |
|     | f. 1. Three stages of interpolations                          | 45   |
|     | 2. Parallel instance of Servius, commentator of Virgil .      | 48   |
|     | g. Commentators of Yāska                                      | 49   |
|     | h. Yāska's contributions to Etymology Philology and Semantics |      |
|     | 1. Date of Yāska                                              | . 53 |
|     | 2. Phonetic equipment of Yāska                                | 54   |
|     | 3. Importance of Etymology                                    | 56   |
|     | 4. Principles of Etymology                                    | 57   |
|     | 5. Plato on Etymology                                         | 63   |
|     | 6. Philological speculations of Yāska                         | . 64 |
|     | 7. Origin of Language                                         | . 66 |
|     | 8. Parts of speech                                            | . 66 |
|     | Q Aristotle's deficition of Norman 1 XV at                    | . 66 |
|     | 10. Semantics. How names are given: Criticism and             |      |
|     | Rejoinder                                                     | . 68 |
|     | i. Early anti-Vedic Scenticism                                | . 71 |

# TABLE OF CONTENTS

( English Translation and Notes )

| CHAPTER I                                                                                                                                                                        | PAGE                                      | CHAPTER V                                                             | 1 | PAGE                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|---|----------------------------------------------|
| Four classes of words Prepositions Particles Expletives Are all nouns derived from verbs? The Kautsa controversy Importance of etymology Compilation of the Nighantu  CHAPTER II | 6<br>7<br>8<br>13<br>14<br>16<br>18<br>20 | Vanuşyati Varāha Viṣṇu Adhrigu Vājapastya Nicumpuṇa Kṛtti Pṛthak Sṛṇi |   | 73<br>75<br>77<br>79<br>81<br>83<br>85<br>87 |
| CHAPTER II                                                                                                                                                                       |                                           | CHAPTER VI                                                            |   |                                              |
| Principles of Etymology Sākapūni and a deity Devāpi and Santanu Vṛtra Viśvāmitra and the Rivers CHAPTER III                                                                      | 21<br>27<br>28<br>31<br>35                | Vīrudhah Indra and the Seers Āsīh Kimīdin Jārayāyi Amina Ghramsa      | • | 91<br>93<br>95<br>97<br>99<br>101<br>103     |
| Inheritance                                                                                                                                                                      | 39                                        | Pratadvasū                                                            |   | 105                                          |
| Brotherless maiden                                                                                                                                                               | 41                                        | Bekanāṭa                                                              | • | 107                                          |
| Fingers                                                                                                                                                                          | 43                                        | Śirimbiṭha                                                            | • | 109                                          |
| Synonyms of beauty                                                                                                                                                               | 47                                        |                                                                       | • | 111                                          |
| Niyoga                                                                                                                                                                           | 49                                        | CHAPTER VII                                                           |   |                                              |
| Onomatopoeia                                                                                                                                                                     | 51                                        | Nature of Stanzas                                                     |   | 113                                          |
| Synonyms of Heaven and Earth .                                                                                                                                                   | 55                                        | Deity                                                                 |   | 115                                          |
|                                                                                                                                                                                  |                                           | Are Gods anthropomorphic?                                             | • | 116                                          |
| CHAPTER IV                                                                                                                                                                       |                                           | Metres                                                                | • | 119                                          |
| YY.                                                                                                                                                                              | 50                                        | Agni                                                                  | • | 121<br>123                                   |
| Homonyms                                                                                                                                                                         | 56<br>59                                  | Vaisvānara                                                            | • | 125                                          |
| Kāyamāna                                                                                                                                                                         | 61                                        |                                                                       | • | 140                                          |
| Dayamāna                                                                                                                                                                         | 63                                        | CHAPTER VIII                                                          |   |                                              |
| Vyantah                                                                                                                                                                          | 65                                        | Draviņodā                                                             |   | 129                                          |
| Erire                                                                                                                                                                            | 67                                        | Barhih                                                                |   | 133                                          |
| Anta                                                                                                                                                                             | 69                                        | Tvastr                                                                | • | 135                                          |
| Vārva                                                                                                                                                                            | 71                                        | Aprī                                                                  | • | 138                                          |

| Sakuni Dice Quiver Whip Rivers Wilderness Ends of the  Vāyu Rudra Bṛhaspati Yama Ka Tārkṣya Vāta Indu | CHAPTER IX  Bow  CHAPTER X  CHAPTER X  CHAPTER XI | . 139 . 141 . 143 . 145 . 147 . 149 . 151 . 153 . 155 . 157 . 159 . 161 . 163 . 165 . 167 | Sinīvālī                                                                              | 75<br>77<br>79<br>81<br>83<br>84<br>89<br>91<br>96<br>99<br>45 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| Soma . Death . Maruts .                                                                               |                                                   | . 169<br>. 171<br>. 173                                                                   | List of Quotations occurring in the Nirukta, arranged in the order of the Samhitās 24 | 18                                                             |

# LIST OF ABBREVIATIONS

AA. = Aitareya Āranyaka.

AB. = Aitareya Brāhmaṇa.

AP. = Atharva Veda Prātiśākhya.

Ap. Dh. = Āpastamba Dharma Sūtra.

AV. = Atharva Veda.

Bau. = Baudhāyana Dharma Sūtra.

Bhāg. Pu. = Bhāgavata Purāṇa. Bib. Ind. = Bibliotheca Indica.

Brh. D. = Brhad-devatā.

Brh. U. = Brhadāranyakopanisad.

Ga. = Gautama.

Ga. Dh. = Gautama Dharma Sūtra.

GB. = Gopatha Brāhmaṇa.

IA. = Indian Antiquary.

Iśā U. = Iśāvāsyopaniṣad.

KB. = Kauşītaki Brāhmaņa.KS. = Kāṭhaka Samhitā.

MahānU. = Mahānārāyana Upanişad.

MB. = Mahābhāṣya.

Mbh. = Mahābhārata.

MS. = Maitrāyaņī Samhitā.

MW. = Monier Williams' Dictionary.

N. = Nirukta.

Ngh. = Nighantu.

N. Su. = Nyāya Sūtra.

Pā. = Pāņini.

Pu. = Purāṇa.

PM. = Pūrva Mīmāmsā. R. Kh. = Rgvidhāna Khaṇḍa. RP. or RPr.=Rgveda Prātišākhva.

RV. = Rgveda

R. Vidh. = Rgvidhāna Kharda. RVKh. = Rgvidhāna Khanda. Sad. B. = Şadvimsa Brāhmana. SB. = Satapatha Brahmana.

S. Su. = Sāmkhya Sūtra. SV. = Sāma Veda.

SV. B. = Sāmavidhāna Brāhmaņa.

Sveta. U. = Svetasvataropanisad.
TA. = Taittirīya Āranyaka.
Tand. B. = Tāṇḍya Brāhmaṇa.
TB. = Taittirīya Brāhmaṇa.
TPr. = Taittirīya Prātisākhya.
TS. = Taittirīya Samhitā.

U. Su. = Unādi Sūtra.

Va. = Vasistha Dharma Śāstra.

Vai. Su. = Vaisesika Sūtra.

VP., VPr. = Vājasaneyi Prātiśākhya. VS. = Vājasaneyi Samhitā.

VSu. = Vedānta Sūtra.

Ya. or Yajāa. = Yajāavalkya Smṛti.

#### PREFACE

WHEN I first came to Oxford in the autumn of 1916, I undertook, on the suggestion of Professor A. A. Macdonell, to collate the hitherto unutilized Nirukta Manuscripts, contained in the Max Müller Memorial and the Chandra Shum Shere Collections, and to see if some new light could be thrown on the text of the Nirukta. A careful examination of the materials at my disposal has led me to the conclusion that the text of the Nirukta has been gradually expanded by the addition of short passages, chiefly in the etymological explanations which easily lent themselves to such interpolations. At present the history of this gradual expansion can be traced only down to the thirteenth century A.D. There is a lack of reliable evidence going further. But I have reasons to suspect that even up to the thirteenth century, the text of the Nirukta has not been handed down with a uniform and unbroken tradition. A few remarks of Durga scattered here and there in his commentary open up the possibility that the interpolators were already busy with their nefarious work. There is no doubt that the text had already been tampered with. Thus one should be cautious in making Yaska responsible for many passages, and the numerous absurd derivations contained therein, now commonly attributed to him. All such passages have been pointed out in my edition of the text, which sets forth as clearly as possible the history of the gradual expansion by means of square brackets and foot-notes.

I have also produced, for the first time, a complete English translation of the whole of the Nirukta. I have added numerous exegetical and critical notes with a view to extract as much information as possible from Yāska. And in order to make my work further useful, I have also prepared the following Indexes and Appendices: (1) An Index to the words of the Nighantu with meanings;] (2) An Index to the words of the Quoted Passages occurring in the Nirukta with meanings; (3) an Index

Verborum to the Nirukta minus the Quoted Passages with meanings; (4) An alphabetical list of the Quotations occurring in the Nirukta; (5) An alphabetical list of the Untraced Quotations occurring in the Nirukta; (6) A list of Vedic Quotations arranged in the order of the Samhitās; (7) A list of the Authorities mentioned by Yāska; (8) A list of Stories related by Yaska; (9) The Relation of the Nirukta to other texts, i.e. a collection of parallel passages from the Brāhmanas, Prātiśākhyas, Mahābhāṣya, &c.; (10) An alphabetical list of the etymologies to be found in the Nirukta; (11) A list of the Nirukta passages quoted by Sāyana. The whole work being embodied in the form of a dissertation was presented to, and accepted by, the University of Oxford, for the degree of Doctor of Philosophy. Notwithstanding the Statt. Tit. VI. Sec. v, § 5. (8), which requires an Advanced Student to publish his thesis in extenso before supplicating for the said degree, the Committee for Advanced Studies very kindly permitted me-taking into consideration the very high cost of printing at present-to publish the Introduction alone. I think I need make no apology for bringing out this part only at present, in the hope that the rest will follow in course of time.

If my labours have borne any fruit, it is simply due to the guidance which I have received in the course of my work, and which it is my very pleasant duty to acknowledge.

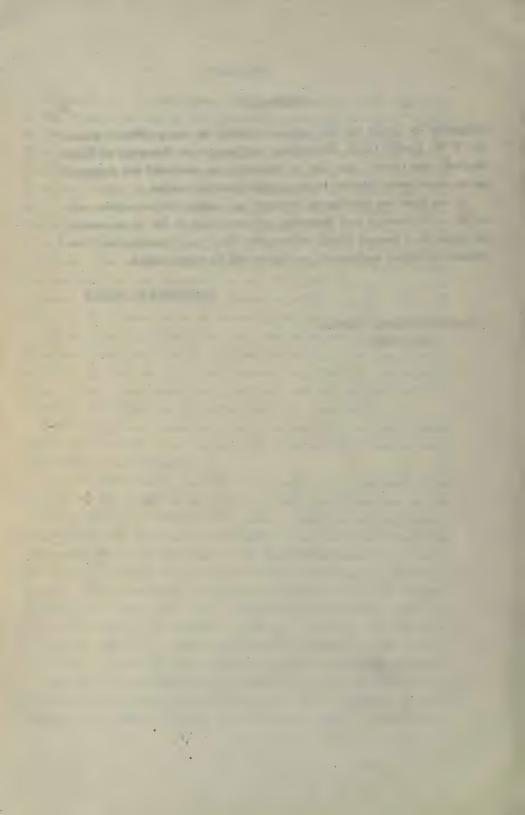
I owe a great debt of gratitude to Professor A. A. Macdonell. The inception of this study is, as I have already mentioned, due to his suggestion. The whole work was done under his supervision. His guidance and encouragement have been of invaluable help to me. And through his recommendation the Administrators to the Max Müller Memorial Fund have voted a sum of £50 for the publication of my dissertation—my thanks to them for this generous help. I am much indebted to Dr. F. W. Thomas, Librarian, India Office, and to Dr. J. Morison, Librarian, Indian Institute, Oxford, for granting me facilities in the use of books, and for their readiness to help me in every way whenever I had the occasion to seek their advice. I desire to put on record my special thanks to Mr. Madan, ex-Librarian of the Bodleian, for permission to work on valuable manuscripts during the dark days of air-raids, when the manuscripts had been carefully stored away. Professor A. B. Keith has placed me under great

obligation by giving me his valuable opinion on many difficult points. Dr. T. W. Arnold, C.I.E., Educational Adviser to the Secretary of State for India, has taken a good deal of interest in my work and has supported me in almost every obstacle to the completion of my studies.

It has been my privilege to interpret an ancient Indian author, who as far as Etymology and Semantics are concerned, is far in advance of the greatest of ancient Greek writers like Plato and Aristotle, and if he comes to be better appreciated, my labour will be amply repaid.

LAKSHMAN SARUP

Balliol College, Oxford. July, 1920.



## INTRODUCTION

#### THE NIGHANTU

THE following manuscripts have been collated for this edition of the Nighantu:

| 1.         | Max  | Müller M | <i>l</i> emoria | d MS. | e. 9  | 5 = | M 1  |     |       |        |        |
|------------|------|----------|-----------------|-------|-------|-----|------|-----|-------|--------|--------|
| 2.         | 22   | ,,,      | 22              | "     | e.    | 6 = | M 2  |     |       |        |        |
| 3 and 4.   | 22   | ,,       | 99              | "     | e.    | 7 = | M 3  | and | M4:   | respec | tively |
| 5.         | Chan | dra Shun | Shere           | MS.   | d. 18 | 4 = | Cl   |     |       |        |        |
| 6, 7, 8.   | ,,   | ,,       | 29              | ,,    | e. 6  | 2 = | C 2, | C3, | C4:   | respec | tively |
| 9.         | MS.  | Sanskrit |                 |       | e. 1  | 7 = | S    |     |       |        |        |
| 10.        | MS.  | Wilson   |                 |       | 37    | 9 = | W 1  |     |       |        |        |
| 11 and 12. | 59   | 29       |                 |       | 50    | 2 = | W 2  | , W | 3 res | pectiv | ely    |
|            |      | ,,       | 1               |       | 50    | 3 = | W 4  |     |       |        |        |

### a. Detailed Description of the Manuscripts.

M 1.—This is a neatly-written manuscript in *Devanāgarī* characters on paper. It originally consisted of 13 leaves, but the first two are missing. The accent has been marked in yellow ink. The text is not bounded on either side by double lines.

The size of the paper is  $9\frac{1}{2}$ "  $\times 3\frac{3}{2}$ ".

The number of lines on each page varies from 9 to 10. The date given on f. 14 r. as Śak. 1455, is not reliable, and has obviously been added at a later period by a different hand, as the evidence of the writing indicates. The manuscript is well preserved, but neither its general appearance nor the condition and the colour of its paper, nor its spelling lend the least support to the date given above. It is on the whole accurate. It belongs to the longer recension. The scribe seems to have been a devotee of Kṛṣṇa, for he says: श्री क्याप्यमन. Neither the name of the scribe, nor of the owner, nor of the place of its origin, is known.

M 2.—This is perhaps the oldest of all the manuscripts of the Nighantu. It is written in Devanagari characters on paper, but is not well preserved. In many places it suffers from illegibility, partly caused by the smudging of the ink.

It begins: र्फ नमो गर्मशाय ॥ र्फ ॥ यथ शिवां प्रवच्यामि . . . , &c. It gives the Śikṣā Cutuṣṭaya in 26 leaves. The different treatises are not bodily

separated from each other, all the four, i. e. Śikṣā, Jyotiṣa, Chandas and Nighanṭu being written continuously without a break. The end of each is found on f. 4 r., f. 7 v., f. 12 r., and f. 24 v. respectively. The accent is not marked. The text is bounded on each side by double black lines.

The size of the paper is  $9\frac{4}{5}" \times 4\frac{4}{5}"$ 

The number of lines on each page varies from 10-13.

It has preserved the archaic spelling in many cases, especially in the case of की; कीर्याण: is written किर्याण: and तीर्याण: as किर्याण: on f. 22 v. Ff. 15-26 are slightly worm-eaten. It was copied in the month of Phālguṇa, Samvat 1778, by a scribe named Śivānanda. It belongs to the shorter recension.

M 3.—This is a paper manuscript, neatly written in Devanāgarī characters. In this manuscript also the Śikṣā, Jyotiṣa, Chandas, and Nighanṭu are written without a break between them. The accent in the Nighanṭu is not marked. The size of the paper is 9" x 4", and the number of lines on each page is 7. The text is bounded on each side by double red lines. The name of the owner is Āśārāma Kedāreśvara, son of Śrī Nandarāma. It was copied for private study at Benares. The date given is Samvat 1801: (sic) संवत् १८०१ नामिति यावणमामे मुक्तपचे पंचमीयं वृद्धवासरे यंथसमाप्ति: ॥ मुमसचु ॥ The manuscript ends: (sic) सर्वेषां खण्डिकासंख्या ॥ १००॥ योकसंख्या ॥ ३७॥ ॥

तैबाद्रचेज्जबाद्रचेद्रचेत्सिथिबवन्धनात्। मूर्यहस्ते न दातव्यं एवं वदति पुस्तकम्॥ नुमं भवतु॥ कस्त्राणमस्तु॥

It belongs to the shorter recension.

M 4.—This contains the Śikṣā, &c., without a break between them, and gives, in 23 leaves, the Śikṣā, Jyotiṣa, Chandas, and Nighaṇṭu, which end on f. 5 v., f. 8 r., f. 13 r., and f. 23 v. respectively. The five adhāyās of the Nighaṇṭu end on f. 15 v., f. 18 v., f. 21 r., f. 22 v., f. 23 v. respectively. It begins: श्री निर्माण नमः ॥ श्री दुनाइश्री नमः ॥ के श्रथ भिषा प्रवस्तामि, &c. It ends: इति नैधंटके पंचनीधायः समाप्तः ॥

The size of paper is  $8\frac{2}{5}" \times 3\frac{2}{5}"$ ; the number of lines on each page is 8. The text is bounded on either side by double red lines. The accent is marked in the *Nighantu* with red ink. No date is given, nor the name of the scribe, nor the place.

It belongs to the longer recension.

C 1.—It consists of three different manuscripts. The first manuscript, which gives the Nighantu in full, seems to be a fragment, for the first folio is numbered 10. It appears that originally it gave the Śikṣā Catuṣṭaya,

#### DETAILED DESCRIPTION OF THE MANUSCRIPTS

7

and that now the Nighanțu alone survives. It begins on f. 10 r., and ends on f. 22 r. The text is bounded on each side by double red lines. The accent is marked. The size of the paper is 9" x 4\frac{1}{8}"; the number of lines is 11. It ends: (sic) र्ति निघंटी पंचमोधायः ॥ श्री तीचमांदेशरार्पणमस्त ॥ श्री गंगा प्रसन्॥

The date Śak. 1875, and the name of the then owner, Gopāla Ānanda Sarasvatī, are added in a different, probably later, hand. It belongs to the longer recension.

C 2.—Is the first of five different manuscripts bound in one volume [e. 62]. It contains the *Nighantu* in 17 leaves, marking the accent with red ink in the first adhyāya only.

It begins: ॥ श्री गणेशाय नम: ॥ हरि: र्ज ॥ It ends: (sic) र्ति निघंटे पंचमोध्याय: ॥ समाप्त: ॥ Neither the date nor the name of the scribe is given.

The size of the paper is  $8\frac{1}{5}'' \times 3\frac{1}{2}''$  The number of lines on each page is 7. Ff. 15, 16, 17 are slightly worm-eaten.

It is written in *Devanāgarī* characters on paper, and is fairly accurate. It belongs to the longer recension.

C3-C4.—Are contained in the same volume, each being a  $\dot{S}ik_{\bar{S}}\bar{a}$  Catustaya, of which the Nighantu forms a part. The text of each of these  $\dot{S}ik_{\bar{S}}\bar{a}$  Catustaya is written continuously, and is bounded by double red lines. The size of the paper is  $8\frac{1}{5}$  × 4, and the number of lines on each page is 10. The first two sections of the first adhyāya are missing in the first manuscript. The other manuscript is dated Samvat, 1852.

Both are written in Devanāgarī characters and represent the longer recension.

The other manuscripts are a Śikṣā attributed to Pāṇini, and a Śikṣā attributed to Yājñavalkya. The latter begins: (sic) डों श्री गणिशाय नमः याज्ञवन्क उवाच ज्ञचातस्वेद्धकंवणं वाख्याखामः उदात्तयानुदात्तय स्वरितय तथैव तत् चचणं वर्णियधामि देवतं खानमेव च, &c. It ends: इति श्री याज्ञवन्क्यमुनिञ्चता वाज्यमेवेयीशिचा समाप्ता संवत्? ३० माधमासे . . . समाप्ता रामः विश्व विश्व विश्व विश्व

Another manuscript bound in the same volume gives in seven leaves the Śikṣā of the Sāma Veda, attributed to Lomaśa. It begins: उँ नमः सामवेदाय. It has preserved some old spellings; for instance, it writes वेद as ावद.

The last manuscript gives the Chandomañjarī in 5 leaves. It begins: (sic) श्री गणपतये नमः ॥ प्रणस्य वेदं पुरुषं इन्दःशास्त्रेषु निश्चितं । विष्णुभट्टेस्विदं प्रीकं

हंदोमंबरिमादिता ॥ १ ॥ हंदोमंबरी बष्यते ॥ प्रथमं हन्दः ॥ गायनी ॥ उदाहरणानि॰ विमिनिके ८। ८। ८ पदपंति, &c.

It ends: इति श्री विष्णुभट्टविर्चिता छंदोमंजरी समाप्ता।

S4.—This manuscript contains five works. The first four consist of the Śikṣā Catuṣṭaya, of which the first three works are probably written by the same scribe. The first part gives the Śikṣā in 6 leaves, the second the Jyotisa in 4, the third the Chandas in 7 leaves, the fourth the Nighanṭu.¹ The first and third were copied in Śaka 1665, and the fourth in Śaka 1660. All these four parts are complete in themselves individually, each being separately numbered. The name of their former owner is Bhaṭṭa Jayanārāyaṇa of Theṃṭi.

The Nighantu consists of 9 leaves. The text is bounded on each side by a pair of double red lines. It is a neatly-written manuscript, The accent is marked with red ink. The size of the paper is  $9\frac{1}{2}" \times 3\frac{3}{4}"$ . For further details see Catalogus Codd. MSS. Bib. Bodl., by Winternitz and

Keith, vol. ii, p. 105.

The manuscript belongs to the longer recension, and does not seem to have been used by Roth.

W 1.—This contains two different manuscripts. The first is Vedārtha-

dīpikā, a commentary on the Sarvānukramanī by Sadguruśisya.

The second is the *Nighantu*. It begins on f. 1 v., and ends on f. 10 r. It is without accent, quite modern, and full of mistakes. It is Roth's F. It belongs to the shorter recension.

For further details, see Catalogus Codd. MSS, Bib. Bodl., by Winternitz

and Keith, vol. ii, p. 104.

W 2.—This manuscript contains three different works.

I. The first work is the Śikṣā Catuṣṭaya. It is a continuously-written manuscript, the four parts ending on f. 3 v., f. 6 v., f. 11 v., and f. 23 respectively. The Nighanṭu is given without accent. It is Roth's C, and belongs to the shorter recension. For further details see Catalogus Codd. MSS. Bib. Bodl., vol. ii, p. 104.

W 3. II. This is the second manuscript bound in the volume just mentioned. It gives the Nighantu in 24 leaves. It is without accent. The name of the scribe, partially obliterated by yellow pigment, is the following: अङ्गारायणभूतविद्यामेण जिल्लितं॥ रामेश्वरपटनार्थम्॥ परीपकारार्थम्॥

It is Roth's D, and belongs to the shorter recension.

III. The third manuscript is the Anuvākānukramaņī.

W 4.—This manuscript contains two different works. The first is the Sikṣā Catuṣṭaya. Its first three parts are written continuously. The

<sup>1</sup> The fifth is the Uttaraşatkam of the Nirukta.

Nighantu is separated from the rest. It ends on f. 16, which gives a list of the total number of words and Khandas for each adhyāya as follows:—

|     | K | hand | da | words | 3     |   |     |   |     |  |
|-----|---|------|----|-------|-------|---|-----|---|-----|--|
| 1st |   | 17   |    | 412   | · 17, | 1 | 4th | 3 | 279 |  |
| 2nd |   | 22   |    | 516   |       |   | 5th | 6 | 151 |  |
| 3rd |   | 30   |    | 410   |       |   |     |   |     |  |

It is Roth's E, and belongs to the longer recension.

To these manuscripts, which I have directly collated myself, may be added the A and B which were used by Roth (not directly collated by me), besides C.D.E.F = W1, W2, W3, W4, and 4, 4, 4, 4, 4, and 5, 4, 5, and 4 used by Sāmaśrami, in his edition, published in the Bib. Ind.

#### b. Two recensions.

The manuscripts fall into two distinct groups: M 2, M 3, W 1, W 2, W 3 and 7 form one family group, and M1, M4, C1, C2, C3, C4, S, W4; A, B, E; a, u, v, and the other. The former may be called the shorter recension, the latter the longer. The chief reason for calling the former group the shorter recension is that at the end of every section the explanation is more concise than in the other. The latter not only gives an extended explanation at the end of every section, but also adds the number of the words enumerated in the section. Besides, at the end of every chapter, it gives a summary of the sections by quoting the first word of every section, and adds the number of the sections in the chapter. In many sections the shorter recension gives fewer words. It is difficult to decide which of these two represents the original. But as far as the longer explanation at the end of every section is concerned, it is quite obvious that it is a later addition. The evidence of the manuscripts shows that this addition was gradual. For instance, let us take the first section of the first chapter. All the manuscripts of the shorter recension agree in giving the text as follows: गोवेति पथिया:. Manuscript W 2 gives the number of the section only, i.e. | 9 |, and throughout it follows this method, which seems to have been the original one. Gradually a change was introduced: along with the number of the section, the number of the words in the section was added, and a numerical figure placed immediately before the number of the section, as the evidence of manuscripts M 2 and W 3 indicates, in the first section of the first chapter, || 29 || is placed before ॥ १॥ i.e. गोनेति पृथिव्या: ॥ २१॥ १॥ In this connexion it is interesting to note that manuscripts W 1 and M 3 at first agree with W 2, but gradually come round to the side of M 2 and W 3. The next stage of development is marked by the incorporation of the numerical word in substitution for the

figure in the body of the explanation, as ॥ गोचेखेबविंगतिः पृथियाः ॥. This is most clearly seen in the sections containing verbs, for instance, in sec. 16 of the first chapter, all the stages appear very clearly:

- a. युमदिति ज्वलतिवामीयः ॥ १६॥ W 1, W 2.
- c. घुमदिखेबादग् जनतिबमाणः ॥ १६॥ Manuscripts of longer recension.

From the verbs the process was extended by analogy to nouns, perhaps in imitation of Yāska's own words or for the sake of parallelism, নামথবানি was also introduced. Last of all came the summary and the statement of the sections in every chapter.

Yāska's description of the Nighantu । Samāmnāyah Samāmnātah । Sa vyākhyātavyah । N. I. 1.—and taking into consideration the fact that in some cases, like that of Nighantu II. 6, 8, 11, &c., his only explanation is that a particular word has so many synonyms—suits the shorter recension better, for in the case of the longer recension such an explanation is superfluous. Nighantu II. 11, the shorter recension reads प्रकरीति गर्वा, while the longer has: प्रकरीति गर्वा गोनामानि, and Yāska's only explanation (N. 3. 9) is: गोनामानुत्तराणि नव. To call this the explanation of the longer recension is absurd, while in the case of the shorter recension it may be accepted as an explanation to a certain extent.

# c. Devarāja and his commentary.

Devarājayajvan explains every single word of the Nighantu; his commentary therefore is valuable, for it shows the state of the Nighantu in his day. Moreover, in the introduction to his Commentary, he gives a general description of the many manuscripts of the Nighantu known to him. He says: तेषु च केषुचिद्धेषु लेखकप्रमादादिमिः कानिचित्पदान्यधिकान्यासन्। अयेषु च कानिचित्र्यनानि । अपरेषु च कानिचिद्पहाय कानिचित् विश्वकानि । अचराणि च विपर्यकानि । एवं बाकीर्णेषु कोशिषु नियमैकभृतस्य प्रतिपदनिवचननियमप्रदर्शनपरस्य कस्विद बाख्यानस्यामावात नेष्ण्यकं काण्डसुत्सन्नप्रायमासीत ।

He has attempted to supply a critical edition, for he says that Yāska explained 150 words of the Naighantuka Kānda, and Skandasvāmi, in his commentary on Yāska, added some more, bringing the total to 200, so the evidence of Yāska and Skandasvāmi was very valuable for these 200 words. About the rest he says: अविषां च पदानामस्त कुले समान्वायाध्ययमस्याविक्ट्रात-श्रोविङ्कटाचार्यतनयस्य माध्यस्य भाष्यक्रती नामानुक्रमस्या आख्यानानुक्रमस्याः स्वरानुक्रमस्या निर्मानुक्रमस्या विक्टान् विद्वाराय्य माध्यस्य भाष्यक्रती नामानुक्रमस्या वाच्यान्यस्य माध्यस्य भाष्यक्रती नामानुक्रमस्या वाच्यान्यस्य माध्यस्य भाष्यक्रती नामानुक्रमस्या वाच्यान्यस्य माध्यस्य माध्यस्य भाष्यस्य च वक्रशः पर्याकोचनात् वक्रदेशसमानीतात् वक्रकोशनिरीचस्याच पाटः संशोधितः।

Devarăia has frequently given the readings of former commentators like Skandasvāmi, Bhaṭṭa Bhāskaramiśra, and Mādhava, when he differed from them. His commentary has therefore the value of a collation of a number of manuscripts, brought as he says from various parts of the country, and also of the collation of former commentaries. I have carefully examined it and noted all the differences, as the foot-notes to the text will show.

#### d. Roth's edition of the Nighantu.

Roth examined the commentary of Devarāja, but the manuscripts which he used were probably defective, so that his results are unsatisfactory. Often he attributes readings to Devarāja which are not to be found in the published text of that commentator; for instance (I. 11) the reading units attributed to Devarāja, who actually reads unit; he also passes over variants given by Devarāja. Devarāja gives unit as a variant for unit, which Roth does not mention. Similarly Devarāja gives unit (I. 12) as a different reading, which Roth again does not notice. Devarāja gives unit for unit, which Roth ignores. Other cases are:

- I. 14. Roth attributes যহুৰ: to Dev., who reads যকুঃ:, and gives যৰা: as a variant.
- I. 13. Dev. gives चतावर्धः for वर्धः as the reading of Mādhava, unnoticed by Roth.
- I. 13. Dev. gives रेवत्यः for सवन्तः as another reading, unnoticed by Roth.
- I. 14. Roth attributes ভইমবন: to Dev., whose actual reading is ঝীইমবন:
- I. 15. Dev. reads उपस: for उपसां and gives उपस: as the reading of Skandasvāmi, unnoticed by Roth.
- I. 16. Dev. gives भाग्यति as another reading for आग्रयति unnoticed by Roth.
- II. 1. Dev. gives चर्कतम् as the reading of Mādhava for चक्रत, Roth does not notice it.
- II. 5. Dev. gives अथर्यद: as a different reading for अथर्थ:, Roth does not notice it.
- II. 7. Dev. gives we: as the reading of Skandasvāmi also, but he further gives we: as a variant. Roth does not notice it.
- II. 7. Dev. gi es सुत: as a variant for वय:, Roth does not notice it.

It is unnecessary to multiply instances, for all such cases can be easily found in my foot-notes to the text of the Nighantu.

Roth does not give any various readings for the fourth chapter of the Nighanțu, although the evidence of the manuscripts as shown in this edition proves that there are several such variants.

There are a few inaccuracies of accent, for instance in III. 13. यदि ने दे is accented in manuscripts, but not so in Roth's edition.

The evidence of Yāska on the fourth and fifth chapters of the Nighantu indicates that he follows the longer recension. Thus in IV. I the shorter recension gives (1941), but Yāska reads (1941), which is also the reading of the longer recension. Again (1941), which is omitted by the shorter recension, is explained by Yāska. In IV. 2 (1941) is omitted by the shorter recension, but not by Yāska. Devarāja has also followed the longer recension, and this choice seems to be followed by a long line of commentators, and is also, as Devarāja says, supported by an unbroken tradition in his own family. The shorter recension has undoubtedly preserved the original form of the text, at least towards the end of the sections, but the weighty testimony of Yāska is against it. I have therefore given the text and the order in which the words occur in accordance with the longer recension, though at the end of every section I have placed side by side the text of both recensions.

#### e. Bib. Ind. edition of the Nighantu.

Sāmaśrami's edition of the Nighantu is useful, for besides publishing the commentary of Devarāja Yajvan it supplies a much larger number of various readings than Roth. But it suffers from the one defect of presenting only Devarāja's reading of the text of the Nighantu. The commentary of Devarāja, however valuable as giving the various readings of the manuscripts of his time, cannot be made the sole basis of an edition of the Nighantu. Moreover, occasionally the text in this edition contains words which are not justified either by the evidence of the manuscripts of

<sup>1</sup> This was admitted, and later on rectified by Roth himself.

both recensions, or even by that of Devarāja himself. For instance, on p. 236, appears the word संसति, which does not exist anywhere; again, on p. 257, we find साचिवत instead of the correct form साचीवत. Sāmaśrami seems to have used six manuscripts, from which he gives a number of various readings in foot-notes, but in the constitution of the text he has consistently followed Devarāja. Hence it is not a critical edition, from the point of view of constituting an independent text of the Nighantu based on manuscript evidence.

### f. The title of the work.

Sāyaṇācārya in the Rgvedabhāṣyabhūmikā has given the title of Niruktam to this list of words. He says: अर्थावनीधे निर्पेचतया पद्वातं यत्रोक्तं तिन्वकृतम्। गौ:। गमा। ज्ञा। चा। चमा इत्यारम्थ वसवः। वाजिनः। देवपत्यो देवपत्य इत्यन्तो यः पदानां समास्त्रायः समास्नातक्तिसन् यन्थे पदार्थाववीधाय पर्पेचा न विद्यते . . . . । तदेतिन्नकृतं विकाण्डम् . . . . पञ्चाध्यायक्षे काण्डन् वयात्मक एतिसन् यन्थे पर्निर्पेचितया पदार्थस्थोक्तत्वात् तस्य यन्थस्य निकृत्वनिति।

Madhusūdanasvāmi, the author of the Prasthānabheda has also given the title of Niruktam to this list of words. Similarly Sāmaśrami follows Sāyaṇa in calling the work Niruktam, although he adds in brackets (Nighaṇṭu). Sāyaṇa is evidently wrong in giving the title of Niruktam to the Samāmnāya, for Yāska distinctly states that it is called Nighaṇṭu. Samāmnāyaḥ samāmnātaḥ....tam imam Samāmnāyaṃ Nighaṇṭuva ityācakṣate | (N. I. 1). The list of words can only be called Nighaṇṭu, and it is wrong to call it Niruktam; the term Nirukta can be applied only when some etymological explanations are given. Moreover, all the manuscripts call it Nighaṇṭu.

## g. The division of the Nighantu.

The Nighanțu contains five chapters, the first three are called the Naighanțuka Kānḍa, the fourth the Naigama Kānḍa, and the fifth the Daivata Kānḍa. In other words it may be said that

the Naighantuka Kāṇḍa deals with synonyms; the Naigama Kāṇḍa deals with homonyms; the Daivata Kāṇḍa deals with deities.

There is some sort of a principle discernible in the arrangement of the synonyms in the first three chapters. The first chapter deals with physical things like earth, air, water, and objects of nature like cloud, dawn, day and night, &c. The second chapter deals with man, his limbs, like arm, finger, objects and qualities associated with man, such as wealth, prosperity, anger, battle, &c.

The third chapter deals with abstract qualities such as heaviness, lightness, &c. The arrangement, of course, is not scientific, nor, in many cases, even systematic, but it shows at least an attempt to group the words methodically. The compilation of the Nighantu is the earliest known attempt in lexicography. In India it marks the beginning of the Kośa literature, and later Kośās have sometimes been called Nighantavas. The Nighantu contains only a small number of the words of the Rgveda, and as it does not contain any explanations of the words collected, in Sanskrit or any other language, the modern term 'dictionary' cannot be applied to it, although the Kośās can be so called. It should rather be called a vocabulary, which is a book 'containing a collection of words of a language, dialect, or subject'—when 'the words are few in number, being only a small part of those belonging to the subject, or when they are given without explanation, or some only are explained, or explanations are partial'.

### h. The author of the Nighantu.

Nothing definite is known of the author of the Nighantu. There is a vague reference to the time of its compilation in the Nirukta I. 20, which attributes the compilation of the Nighantu along with other Vedāngas to a later generation of the sages who had no direct perception of dharma (truth).

The following two verses occur in the Mokṣa parvan of the Mahā-bhārata, chapter 342. 86, 87:

वृषो हि भगवान् धर्मः खातो जोनेषु भारत । निष्ण्डुकपदाखाने विद्वि मां वृषमुत्तमम् ॥ कपिर्वराहः श्रेष्ठस्य धर्मस्य वृष उच्यते । तसाद् वृषाकपिं प्राह कक्षमो मां प्रवापतिः ॥

Some conclude from the second verse that Kaśyapa,¹ the Prajāpati, is the author of the Nighanṭu, for the word vṛṣākapi occurs in the Nighanṭu. It is not safe to build any argument upon such evidence, for supposing that Kaśyapa did invent the word vṛṣākapi he would be the last person to put his own word in a list of difficult words like those of the Nighanṭu. The Nighanṭu is probably not the production of a single individual, but the result of the united efforts of a whole generation, or perhaps of several generations.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The theory of Kaśyapa's authorship is indeed absurd, and hardly deserves any mention, but as many people in Iudia believe in it, and seriously put it forward, I thought it necessary to make a passing reference to it.

#### THE NIRUKTA

#### a. Earlier editions of the Nirukta.

The editio princeps of the Nirukta was brought out by Rudolph Roth, and published at Göttingen in 1852. Sanskrit scholarship in Europe was then in its infancy. The bulk of the Vedic literature was as yet accessible in manuscripts only. Even the text of the Raveda in print was not available, Max Müller having given to the world the first two volumes only of his edition of the Raveda with Sayana's commentary. Guides to Vedic studies which are now indispensable, such as Prof. Macdonell's Vedic Grammar, and books of reference like Bloomfield's Vedic Concordance, did not exist at that time. There was not even a good Vedic dictionary. Taking these facts into consideration, Roth's achievement was remarkable. He was the first to observe that the text of the Nirukta has been handed down in two recensions, a shorter and a longer one, and to prepare a critical edition of the same based on the manuscript material to which he then had access. It must be admitted that as far as the text of the Nirukta is concerned Roth's work has not been superseded so far, and this fact alone is very creditable to the author of a work published nearly 70 years ago, and speaks highly of the critical judgement exercised by him in the constitution of the text.

But it is obvious that a work produced under such circumstances and about three-quarters of a century ago shows certain defects and limitations. First of all, the materials at his disposal were scanty. For instance, he seems to have consulted only one manuscript of Durga's commentary, i.e. MS. Mill 142,2 by no means an accurate manuscript, and Roth's incorrect quotations from Durga's commentary, which I have pointed out in my notes, are perhaps due to the errors of this manuscript. Hence he could not have found it a very reliable guide. Secondly, many of the then prevailing methods of indicating references are now obsolete, as, for instance, Roth's division of the Rgveda into Mandala, anuvāka, &c., which has curtailed, to some extent, the usefulness of his Nachweisung, pp. 217-28. He gives a list of various readings at the end of the first and the second part of the Nirukta, but does not specify that such and such a variant is to be found in such and such a manuscript, a very unsatisfactory method of procedure, which no modern editor would follow. Further, Roth has adopted the text of the longer recension in his edition, but he does not

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Professor J. Wackernagel has been kind enough to write to me from Bâle that as Roth's Nirukta first began-to be printed in 1847, he could not therefore have made use of Max Müller's edition of the Ryveda, the preface to the first volume of which is dated Oct. 1849.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Described by Keith in the Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the Bodleian Library, vol. ii, p. 108.

show any reason for this preference. As proved by me elsewhere, the longer-recension does not represent the original text of the Nirukta. Again, he divided the parisista into two chapters, the 13th and the 14th, a division not supported by the evidence of older manuscripts, which makes the whole of the parisista to consist of one chapter (the 13th) only. Roth is also wrong in using the term Naigama Kāndam as applicable to the first three chapters of the Nirukta, the right term being Naighantuka Kāndam. Further, there are some inaccuracies in the text of the Nirukta itself, which I have pointed out in my notes. Again, there is the inexplicable inconsistency in using large type for printing some Vedic quotations, and small type for others, even when they are of the same length, and are cited from the same Veda. For instance, the passage आपिले नः प्रपिले त्यमा गृहि is printed in large type and is accented, whilst the immediately following passage अभीके चिद्वाेककत् 2 is printed in small type, and is not accented, although both quotations are from the Raveda, Other examples, are: उपीप मे परा मुश्र मा में दक्षाणि मन्यथा: 3 is in large type and accented, but नमी महद्वयो नमी पर्भकेश्वः is in small type 5 and unaccented. Again, तिरचिंदयेया परि वर्ति . . . . 6 is in large type and accented; while पानेव भिदन्तत एति . . . . is in small type and unaccented; and यमी य ऋचा निहितास उद्या s is in large type and accented; while पश्चनो बामिव ज्ञि: 9 is in small type and unaccented. Again, यसामग्रन: प्रहर्गम ग्रेपेम् 10 is in large type 11 and accented; while चि: स माहः अथयो वेतसेन 12 is in small type and unaccented. And यस गुज्माद्रोदसी अभसेताम 13 is in large type and accented; while रेजते चपे पश्चिवी मखेभ्य: 14 is in small type and unaccented.

In one case, Roth treats both quotations in the same manner: वसीभि: पुत्रम्युवीं सद्ग्नम् 15 is in large type 16 and accented. यदस्यपितिहिंका यदस्ये चिति 17 is also in large type and accented.

```
<sup>1</sup> RV. viii. 4. 3; N. iii. 20, Roth's ed., p. 62. 10 RV. x. 85. 37.
                                                     11 Roth's ed., p. 64.
<sup>2</sup> RV. x. 133, 1.
<sup>8</sup> RV. i. 126. 7.
                                                     12 RV. x. 95. 5.
                                                     18 RV. ii. 12. 1.
4 RV. i. 27, 13,
                                                     14 RV. vi. 66. 9.
<sup>5</sup> Roth's ed., p. 63.
                                                     15 RV, iv. 19, 9.
6 RV. v. 75. 7.
<sup>7</sup> RV. vii. 104, 21.
                                                     16 Roth's ed., p. 63.
                                                     17 RV. viii, 102, 21,
8 RV. i. 24. 10.
9 RV. iv. 7. 3.
```

This practice of Roth is misleading, and is perhaps responsible for the fact that several Vedic passages printed in small type are omitted as occurring in the Nirukta by Bloomfield in his Vedic Concordance; a few such examples are the following: equit: yair v:,1 printed in small type and without accents in Roth's edition,2 is not mentioned in VC. as being quoted by Yāska, and similarly—

स्रभीके चिदुलोकञ्चत् <sup>3</sup> गातुं ज्ञणवज्ञुषसो जनाय <sup>4</sup> कुत्साय मन्त्रज्ञञ्च <sup>6</sup> वया इव क्कडः सप्त विसुद्दः <sup>6</sup>

and also षळर बाइरपितम, a fragment of RV. I. 164. 12, and quoted in the Nirukta 4. 27, and गमस्तिपृत:, a fragment of VS. 7. 1, quoted in N. 5. 6, are ignored. (Besides the reference of परं मुखो अनुपरेहि पन्या is wrong in VC.8 It is quoted in N. 11. 7, and not in N. 10. 7, as stated there. Also the reference to वीहि पूर प्रोडाग्रम is wrong in VC., where it is RV. III. 46. 3, while the correct reference is RV. III. 41. 3. Other cases are: जर्व इव पपथे कामो असे, RV. III. 30. 19c, is wrongly given as IV. 30. 19c in VC, cf. p. 285 a; the reference of श्रेनो न दीयतन्वित पाय: is wrongly given as IX. 63. 5b in VC., p. 936b, while the correct reference is VII. 63. 5b.)

### The Bib. Ind. Edition of the Nirukta.

This was published at Calcutta under the editorship of Sāmaśrami from 1882-91. Its chief merit is that it, for the first time, supplies us with the commentary of Devarāja Yajvan on the Nighantu and of Durga on the Nirukta. It also adds an index to the words of the Nighantu as well as to the words of the Nirukta. The practical utility of this index, however, suffers much from its being separated into three indexes, one for each volume and not consisting of one single whole. Besides many misprints and errors of Sandhi, the text constituted is not very valuable from the critical point of view, and is thus not a trustworthy basis for further research. The editor, although his text generally agrees with the shorter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> RV. vi. 55. 5; N. iii. 16; VC., p. 1052 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Roth's ed., p. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> RV. x. 133. 1; N. iii. 20; Roth's ed., p. 62; VC., p. 95 b.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> RV. iv. 51. 1: N. iv. 25; Roth's ed., p. 74; VC., p. 346 b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> RV. iv. 138, 1; N. iv. 25; loc. cit., VC.,

p. 328 b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> RV. vi. 7. 6; N. vi. 3; Roth's ed., p. 91; VC., p. 839 b.

<sup>7</sup> RV. x. 81, 1; N. xi. 7.

<sup>8</sup> Cf. Bloomfield, Vedic Concordance, p. 566 b.

<sup>9</sup> RV. iii. 41. 3; N. iv. 19.

<sup>10</sup> Cf. p. 897 b.

recension, does not seem to realize that there are two recensions of the text of the Nirukta, and has thus unconsciously introduced an element of eclecticism in his edition. For instance, he omits the phrase: आचार्यः कसात (vol. ii, p. 49), probably on account of its being not found in the manuscripts of the shorter recension, but he puts the line स्वासाः कलाजवासाः कामयमाना कृतकालेष (vol. ii, p. 132) within brackets in his constituted text, although it is omitted by manuscripts of the shorter recension. Further, he omits the passage: वृत्या वां तिष्ठतीति वा चा चीयते निवासकर्मणः from his text, adding it in a foot-note with the remark: रखिक: पाठ: (vol. ii. p. 181). This shows that he does not follow any general plan with regard to the additional passages of the longer recension, as he sometimes puts them within brackets in the text itself, and sometimes adds them in foot-notes. This would also imply that he does not regard the passage, which he puts within brackets, as interpolations, but only those which he adds in foot-notes; this, to say the least of it, is altogether an arbitrary distinction, made with reference to the additional passages of the longer recension. Further, he is not consistent even in this, for occasionally he puts passages of the shorter recension within brackets as well (see vol. iii, pp. 121-22). Examples might be multiplied. Both these editions (i. e. Roth and Bib. Ind.) are very meagrely punctuated, and many sentences, being not properly divided, are misleading or tend to be obscure.

### The Bombay Edition.

Another excellent edition of the Nirukta, together with Durga's commentary, is that of Mahamahopadhyaya, P. Sivadatta, published at Bombay in 1912. In type, in paper, and in general get-up it marks a distinct improvement on its predecessors. The sentences are intelligently divided, and, to a great extent, the obscurities due to defective punctuation in previous editions have been removed. The text followed is that of the longer recension, and the criticism to which Roth's text is subject, except his inconsistency with regard to the use of large and small type, is applicable to the Bombay edition as well. The editor does not state whether he uses any manuscripts or not in the constitution of his text. As a matter of fact, as expressly mentioned in his introductory remarks, he has taken the two previous editions as the basis of his own work. A critical edition of the Nirukta professing to represent the archetype as closely as possible, and based on the manuscript material hitherto not utilized is therefore still a desideratum. I have, on these grounds, undertaken to edit the Nirukta afresh.

Detailed Description of Manuscripts.<sup>1</sup>
MS. Max Müller Memorial, e. 8. M1.

PART I. A.D. 1749.

Contents: The Nirukta of Yaska in the longer recension, the text of which consists of two manuscripts, containing the two parts (the pūrvārdha and the uttarardha) respectively. The work is divided into chapters (adhyāyas) and sections (khandas) thus: Chapter I, which contains 20 sections, begins on f. 1 v. and ends on f. 10 r. Chapter II, 28 sections, ends on f. 21 r. Chapter III, 22 sections, ends on f. 32 v. Chapter IV has 27 sections, and ends on f. 42 v. Chapter V, 28, sections, ends on f. 53 v. Chapter VI, 36 sections, ends on f. 68 r. The chapters are written consecutively, and at the end of each chapter there is added a short summary, quoting the first word or words of every section—thus indicating and also expressly stating the number of sections in the chapter. The text is bounded on both sides by double red lines, sometimes carelessly drawn, regularly up to f. 25 r., after which similar red lines only occasionally appear. A short red vertical stroke is placed above the letter where it indicates the application of the rules of euphonic combination, and is also used to mark the termination of a sentence, being thus a sign of punctuation. The danda appears at the end of a section only, but also points out the beginning and ending of a quotation. The red vertical stroke is often confusing as the accent in Vedic quotations is also marked with red ink.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From the point of view of the general reader, the detailed description of the manuscripts can be much curtailed. But as the manuscripts of the Max Müller Memorial and Chandra Shum Shere collections have not been so far catalogued, this description, in addition to supplying information with regard to the manuscripts material available for a critical edition, is also intended to serve the purpose of a descriptive catalogue. And as Professor A. A. Macdonell is in favour of it, I have retained the whole of it, without any curtailment.

Size:  $8\frac{3}{4}'' \times 3\frac{3}{4}''$ . Material: Paper.

Number of leaves: ii. +68.

Number of lines per folio: 9; ff. 3 v.-13 v. have 10 lines each.

Character: Devanāgarī.

Date: On fol. 68 r.: (sic) सके १६७१ (= A.D. 1749 प्रमाधीनामसंवत्सरे आसीनवदातृतीयाहिने चिखितं (i.e. finished on the third day in the first fortnight of the month of Āśvan).

Scribe: On f. 68 r.: (sic) कासीनाथ अनंत पुस्तकं लिखते श्री सदाभिवार्पणमसु॥

। श्री। इ।. He seems to be a faithful copyist, for he remarks (sic):

# यादृशं पुसकं दृष्टा तादृशं निखितं मया। यदि मुद्रममुद्रं वा मम दोष न विवति॥

Peculiarity of spelling: t is doubled in conjunction, e.g. tya = ttya.

#### PART II. A. D. 1775.

Contents: The Nirukta of Yaska, Chapters VII-XIII, in the longer recension. The text is divided into chapters (adhyāyas and khandas), and sections thus: Chapter VII has 31 sections, begins on f. 1 v. and ends on f. 11 r. Chapter VIII has 22 sections, and ends on f. 16 r. Chapter IX has 43 sections, and ends on f. 24 r. Chapter X has 47 sections, and ends on f. 33 r. Chapter XI has 50 sections, and ends on f. 43 v. Chapter XII has 46 sections, and ends on f. 54 v. Chapter XIII has 50 sections, and ends on f. 70 r. The so-called two chapters of the parisista are treated as one. All the chapters are written consecutively without a break. Chapter VII begins with श्री गणेशाय नमः ॥ श्री वेदपुरुषाय नमः ॥ Chapters VIII and X begin with ॥ हरि: ओउम ॥ Chapter IX with ॥ श्री हरि: श्री अम ॥ Chapter XI with क । श्री विठलप्रसन्न । क । Chapter XII with । की ।, and Chapter XIII with ॥ श्री ॥ र्ज ॥. Sect. 14 of the thirteenth chapter also begins with " in The last word of the 13th section of the same chapter is repeated. At the end of each chapter a short summary, which quotes the first word or words of each section and states the number of sections in the chapter, is subjoined. The text is bounded on both sides by double red lines from f. 11 r. to f. 33 v. Punctuation is similar to that of Part I. Ff. 6 r.-10 v. do not give the Vedic stanza in full in the text itself, where the first few words only of the stanza are written, while the remaining part of the stanza is added in the margin. Black pigment is used to obliterate a part of the line on ff. 60 v. and 63 r. F. 66 is coloured light blue. This is also a neat, well-preserved, and accurately written manuscript.

Size:  $8\frac{3}{4}'' \times 3\frac{3}{4}''$ , and after f. 32,  $8\frac{1}{2}'' \times 3\frac{3}{4}''$ .

Material: Paper.

Number of leaves: 70+ii blank. Number of lines per folio: 9.

Character: Devanāgarī.

Date: On f. 70 r. (sic) संवत १८॥ ३१ (= A.D. 1775) विश्वावस संवत्सरे चैत्र 93 (i.e. finished on the thirteenth day of the bright fortnight of the month of Caitra).

Scribe: On f. 70 r.: भगविश्वनाधभड़.

Although these two parts are brought together in the same volume in order to make up the text of the Nirukta they are not related to each other except in so far as they both belong to the longer recension. They were copied at different times as their respective dates show. And the fact that the first part uses the Saka era, while the second, the Vikrama era, indicates that the former comes from the south, while the latter from the north. For the sake of convenience I have used the sign M 1 for both these parts.

#### MS. Max Müller Memorial, d. 23. M 2.

Contents: The first half (Chapters I-VI) of the Nirukta in the longer recension. The text is divided into chapters and sections thus: Chapter I begins with श्री गर्मशाय नमः ॥ on f. l v., has 20 sections, and ends on f. 10 r. Chapter II has 28 sections, and ends on f. 19 r. Chapter III has 22 sections, and ends on f. 27 v. Chapter IV has 27 sections, and ends on f. 35 v. Chapter V has 28 sections, and ends on f. 44 r. Chapter VI has 36 sections, and ends on f. 55 v. The text is bounded on both sides by double red lines. Punctuation is similar to M 1. The Vedic stanzas are not given in full, but the word and is added after the first two or three words of the quotation thus: f. 5 r. अच्एवंत: कर्णवन्त: ॥ ऋक् ॥ In Samdhi the sign of the elision of short a is retained, but not always, e.g. f. 2 r. वर्धते । पदीयते and जायतेकि, loc. cit. Ff. 5, 10, 15, 20, 25, 30, 35, 40, 45, 50, i.e. every fifth except the last is coloured with yellow pigment.

It is a very neat and beautifully written and modern manuscript.

Size  $10\frac{3}{4}'' \times 4\frac{1}{3}''$ . Material: Paper.

Number of leaves: ii + 55 + ii blank.

Number of lines: 9. Character: Devanāgarī.

Date: Not given, but looks modern.

Scribe: Not known.

The colophon runs: इति निक्ते षष्ठी ध्याय: ॥ मुभं भवत् ॥

### MS. Max Müller Memorial, d. 24. M3.

Contents: The Nirukta of Yāska in the shorter recension. The parisiṣṭa is treated as one chapter, and all the 13 chapters are written consecutively, the pārvārdha being separated from the uttarārdha only by the words: (sic) ॥ হবি অর্থ: ॥ The text is divided into adhyāyas, pādas, and khaṇḍas thus: Chapter I begins on f. 1 v. with the words ॥ স্বী বর্তামান ব্যামান মান: ॥ has 4 pādas, which end on ff. 3 r., 7 r., 9 v., and 11 v. respectively.

The sections are numbered continuously—the numbering of sections in each pāda being not afresh, but the continuation from the previous section -thus Chapter I has 27 sections; the 1st pada comes to an end after the 5th section; 2nd pāda after the 15th section; the 3rd pāda after the 21st section; and the 4th  $p\bar{a}da$  after the 27th section. Chapter II has 7  $p\bar{a}das$ : 1st pāda has 7 sections, and end on f. 14 r.; 2nd pāda has 5 sections, and ends on f. 16 r.; 3rd pāda has 3 sections, and ends on f. 17 r. (where it is wrongly stated । तृतीयसाई: 1); 4th pāda has 7 sections, and ends on f. 18 v.; 5th pāda has 3 sections, and ends on f. 19 v.; 6th pāda has 5 sections, and ends on f. 21 r.; 7th pāda has 6 sections, and ends on f. 23 v. Sections in this chapter are not numbered continuously, but at the end of the chapter; the total number of the sections is stated thus: (sic) सप्तमः पादः। खांडकां 3६। दितीयोधाय:. Chapter III has 4 pādas; the 1st pāda has 7 sections, and ends on f. 26 r.; the 2nd pāda has 6 sections, and ends on f. 29 v.; the 3rd pāda has 6 sections, and ends on f. 32 r.; the 4th pāda has 6 sections, and ends on f. 35 r. As in Chapter II, the total number of sections is stated to be 25. Chapter IV has 4 pādas; the 1st pāda has 8 sections, and ends on f. 37 v.; the 2nd pada has 8 sections, and ends on f. 40 r; the 3rd  $p\bar{a}da$  has 6 sections, and ends on f. 43 r; the 4th  $p\bar{a}da$  has 7 sections, and ends on f. 45 v. As before, the total number of sections is given in the colophon on f. 45 v. as 29. Chapter V has 4 pādas; the 1st pāda has 6 sections, and ends on f. 48 v.; the 2nd  $p\bar{a}da$  has 8 sections, and ends on f. 51 v.; the 3rd  $p\bar{a}da$  has 7 sections, and ends on f. 54 r.; the 4th  $p\bar{a}da$ has 10 sections, and ends on f. 57 v.; the total number of sections being given as 31. Chapter VI has 5 pādas; the 1st pāda has 5 sections, and ends on f. 60 r.; the 2nd pada has 13 sections, and ends on f. 65 v.; the 3rd pāda has 8 sections, and ends on f. 68 v.; the 4th pāda has 5 sections, and ends on f. 70 v.; the 5th  $p\bar{a}da$  has 8 sections, and ends on f. 73 v.; the total number of sections, i. e. 39, being added in the colophon, which runs as follows: (sic) पंचमः पादः ॥ षष्ठोध्यायः । षांद्राकां ३९ ॥ कः ॥ ई॥ इति ऋर्दः ॥ Chapter VII has 7 pādus; the 1st pāda has 5 sections, and ends on f. 75 v.: the 2nd pada has 3 sections, and ends on f. 76 v. (wrongly numbered

as 75 on the restored part); the 3rd  $p\bar{a}da$  has 10 sections, and ends on f. 79 r.; the 4th pada has 5 sections, and ends on f. 80 v.; the 5th pada has 3 sections, and ends on f. 81 v.; the 6th pada has 9 sections, and ends on f. 83 v.; the 7th pada has 9 sections, and ends on f. 86 v.; the total number of sections, i.e. 44, is added in the colophon. Chapter VIII has 3 pādas; the 1st pāda has 4 sections, and ends on f. 88 r.; the 2nd pāda has 12 sections, and ends on f. 91 v.; the 3rd pāda has 7 sections, and ends on f. 93 v.; the total number of sections, 23, is stated in the colophon as before. Chapter IX has 4 pādas; the 1st pāda has 10 sections, and ends on f. 96 r.; the 2nd pada has 11 sections, and ends on f. 98 v.; the 3rd pāda has 13 sections, and ends on f. 102 r.; the 4th pāda has 9 sections, and ends on f. 104 r.; the total number of sections being 43. Chapter X has 4 pādas; the 1st pāda has 13 sections, and ends on f. 108 r.; the 2nd  $p\bar{a}da$  has 11 sections, and ends on f. 110 v.; the 3rd  $p\bar{a}da$  has 13 sections, and ends on f. 114 r.; the 4th  $p\bar{a}da$  has 10 sections, and ends on f. 116 v.; the total number of sections being 47. Chapter XI has 4 pādas; the 1st pāda has 12 sections, and ends on f. 119 r.; the 2nd pāda has 9 sections, and ends on f. 121 v.; the 3rd pada has 13 sections, and ends on f. 125 r. (the colophon is completely obliterated with black pigment); the 4th pada has 16 sections, and ends on f. 128 v.; the total number of sections being 50. Chapter XII has 4 pādas; the 1st pāda has 11 sections, and ends on f. 131 v.; the 2nd pāda has 8 sections, and ends on f. 133 v.; the 3rd pāda has 15 sections, and ends on f. 136 v.; the 4th pada has 12 sections, and ends on f. 140 r.; the total number of sections, as stated in the colophon, is 46. Chapter XIII, written consecutively, has 4 pādas; the 1st pāda has 13 sections—the last word of the 13th section is repeated, a sign of the termination of the chapter—and ends on f. 144 r.; the 2nd pada has 19 sections, and ends on f. 152 v.; the 3rd pada has 9 sections, and ends on f. 155 r.: the 4th pāda has 7 sections, and ends on f. 157 v.

It marks the accent not only on Vedic stanzas, but on fragments of Vedic quotations also, several words preceding the quotation are similarly marked. The danda appears at the end of a section, or the beginning and end of a quotation.

Size:  $9\frac{1}{2}'' \times 3\frac{1}{2}''$ . Material: Paper.

Number of leaves: ii + 157 + ii blank. Number of lines: 8; f. 157 has 9 lines.

Character: Devanāgarī.

Date: Not given, but rather old.

Scribe: Not known.

Injuries: It is a very much injured manuscript; f. 12 is torn on the left-hand side, and the text is restored on a patched-up piece of paper; a part of ff. 23 and 52 is injured and the text is similarly restored; on f. 153 v. and 154 v. the right half is restored; f. 157 is restored in a different handwriting. Besides, the leaves are torn in innumerable marginal spaces, but without injuring the text.

Peculiarity of spelling: It has preserved the old calligraphy. Some of the chief peculiarities are: with wis sometimes written as wh; e.g. f. 1 v., line 5, unit is written used. Cf. also f. 1 v., line 6.

ए is written as रए; e.g. f. 1 v., line 5, तर्ने = ताने; f. 2 v., line 1, तेनेव = •तानेव; f. 63 r., line 2, नेव्हाः = गिव्हाः, and so on.

ए is occasionally written as 1/, e.g. f. 2 r, line 5, वेदे = वाद and जायते = जायात, line 6, वर्धते = वर्धात; f. 2 v., line 8, व्योखेतस्य = व्योखतस्य.

But in the case of **ए** this method is not always adhered to; occasionally **ए** is written in the ordinary way, e.g., f. 2 v., line 5, अवीगर्थ and not अवीगार्थ; f. 2 v., line 7, पूजितार्थ and not पूजितार्थ; f. 63 r., line 2, यहन्ये and not यहान्य, अथेयु: and not यहान्य, अथेयु: and not यहान्य,

श्री is written as श्री, e.g., f. 2 r., line 1, गी: = गो:, line 2, वचनमीदुंब्रायणः = वचनामोदुंब्रायणः, line 8, सांथीगिकानां = सांायोगिकानां

Occasionally **प** is written like **य**, and the sign of **उ** in conjunction is added, not at the bottom, but on the side of a letter; e.g., f. 1 v., line 3, स्वीपमन्यवो = रखीयमन्यवो; but f. 2 r, line 1. पुरुषो is written in the ordinary way; f. 1 v., line 3, सु: = स्का:.

त is written as a short horizontal stroke in conjunction with other letters; e.g., f. 1 v., line 4, चलारि = चहारि, line 6, सल = सह; f. 2 r. line 5, चित्रखालक्षे = चित्रखालक्षे ; f. 1 v., line 7, मृत्ते = मृत्ते.

त is occasionally written as a short horizontal stroke, even when it is not a conjunct consonant; e.g., f. 2 r., line 2, चतुष्टं = चनुष्टं, but in conjunction with य it is written in the ordinary way; e.g., cf. यनित्य above, and प्रमुख॰, f. 1 v., line 6. There is dittography also, e.g., f. 2 r., line 3, युगपदुत्पद्वाद्वां.

The manuscript belongs to a period when calligraphy was still in a process of transition, consequently it preserves the old and new forms of letters side by side; it cannot therefore be later than the fifteenth century. I think that among the manuscripts of the *Nirukta* in the Bodleian this is the oldest and best manuscript belonging to the shorter recension.

### MS. Max Müller Memorial, e. 9. M 4.

Contents: The Nirukta (7-14 chapters; the parisista is treated as two chapters) in the longer recension. The text is punctuated with a short and vertical stroke, indicating Samdhi and the termination of a sentence, while the danda appears at the end of a section, or the commencement and end of a quotation. Accent is marked with red ink in Vedic quotations. The work is divided into chapters and sections, thus: Chapter VII begins with # Angura an: # Eff: 34 # on f. 1 v., has 31 sections, and ends on f. 15 v. Chapter VIII has 22 sections, and ends on f. 23 v.; Chapter IX has 43 sections, and ends on f. 35 r. Chapter X has 47 sections, and ends on f. 49 r. Chapter XI has 50 sections, and ends on f. 61 v. Chapter XII has 46 sections, and ends on f. 75 r. Chapter XIII has 13 sections, and ends on f. 79 v. Chapter XIV has 37 sections, and ends on f. 96 r. All the 14 chapters are written consecutively, and at the end of each chapter a summary similar to that described on p. 1 is added.

Size: 11" × 5".

Material: paper.

Number of leaves: ii + 96 + ii blank.

Number of lines: 7. Character: Devanāgarī. Date: Not given. Scribe: Not known.

The colophon on f. 96 r. runs as follows: ॥ इति निक्ते परिशिष्ठशतुर्दशी-ध्याय: ॥ १४॥ श्री रामजयरामजयजयराम श्री ॥

It is a neat, well-written, fairly accurate, and modern manuscript.

### MS. Chandra Shum Shere, d. 178. C 1.

The text of the Nirukta is made up of two different manuscripts, which contain Chapters I-VI and VII-XII respectively, but both are incomplete, and both belong to the longer recension. The two parts are separated by a fragment of a third manuscript (ff. 38-43), which gives a part of Chapters XI and XII. The fragment has no value for the purpose of collation, and is therefore ignored.

#### PART I.

Contents: The *Nirukta* (Chapters I-VI) in the longer recension The text is divided into chapters and sections thus: Chapter I begins on f. 1 v., has 20 sections, and ends on f. 7 v; Chapter II has 28 sections, and ends on f. 12 r.; Chapter III has 22 sections, and ends on f. 18 v.:

Chapter IV has 27 sections, and ends on f. 25 r.; Chapter V has 28 sections, and ends on f. 30 r.; Chapter VI has 35 sections only, the remaining sections are missing. The text is bounded on both sides by double red lines ff. 1–21; by double black lines ff. 11 r, 17 v, and 22–36; f. 12 is written in a different handwriting. The accent is marked in red ink in Vedic stanzas only. Double short vertical red strokes are used to indicate sandhi and the end of a sentence, which are replaced by similar black strokes from f. 7 v.-f. 12 r., which are again replaced by a similar single red stroke ff. 19–30. The danda, as usual, appears at the end of a section only, or at the commencement and the termination of a quotation. The chapters are written consecutively. Numerous notes are added on the margin, and sometimes between the lines of the text also, e.g. ff. 2, 3, 12, 18 v., 19. At the end of each chapter a short summary, as described on page 1, is subjoined:

Size  $13'' \times 5''$ . Material: paper.

Number of leaves: 1+36+i blank.

Number of lines: 10 ff. 1-25; 11 ff. 26-36.

Character: Devanāgarī.

Date: The last leaves of the manuscript are missing; neither the date nor the name of the scribe is known. From its appearance the manuscript looks old, f. 8 is numbered as f. 9, and f. 9 as f. 11, and the mistake continues up to the end; the reference to folios are therefore to the number added in pencil.

Injuries: It is injured in many places, e.g. ff. 7-12 on the top (left).

#### PART II.

only, and a short vertical red stroke is occasionally used for punctuation; the use of the danda is similar to that of Part I. F. 9 (= f. 52) is written in a different handwriting.

Size:  $11\frac{9}{10}$ "  $\times 4\frac{1}{2}$ . Material: paper.

Number of leaves: 48+i blank.

Number of lines: 9-10. Character: Devanāgarī.

Date: The last part of the manuscript is missing; consequently the date and the name of the scribe are not known.

Injuries: ff. 18 (= 61), 34-40 (= 77-83) are slightly injured in the top margin; f. 22 (= 65) is practically defaced by black and yellow ink, and f. 28 (= 71) by water.

MS. Chandra Shum Shere, d. 181. C 2.

The text is made up of two different manuscripts.

#### PART I.

Contents: The pūrvārdha of the Nirukta in the longer recension. The manuscript is fragmentary and incomplete, containing Chapters I, IV, V, and a part of the first section of the VI. The text is divided into chapters and sections. Chapter I has 20 sections, and ends on f. 13 v. Chapter IV has 27 sections, and ends on f. 26 r. Chapter V has 28 sections, and ends on f. 40 r. The accent is marked in red ink in Vedic stanzas only, while a short vertical red stroke is used for punctuation. The words (sic) इति नीक्ते पुर्वपद्धे प्रथमोधायः ॥ are wrongly added at the bottom of f. 1 v. in a different handwriting. F. 1 r. has a figure of Ganesa drawn rather crudely in red with two female attendants.

Size:  $13\frac{1}{5}''' \times 5\frac{1}{2}''$ . Material: paper.

Number of leaves: i+40. Number of lines: 7-8. Character: Devanāgarī. Date and scribe: Not known.

Injuries: ff. 13-14 are slightly injured by worms. It looks modern. The numbering in the original is wrong; the reference is to the number added in pencil. It is full of mistakes.

Peculiarity of spelling: f. 2, l. 1 ब्रज्या is written as ब्रज्यं, f. 2, l. 1 गी is written as र्ज

#### PART II.

Contents: The uttarardha of the Nirukta (Chapters VII-XIII) in the longer recension. The text is divided into chapters and sections thus: Chapter VII has 31 sections, and ends on f. 6 v. (= 46 v.); the colophon adds: श्री रामो जयतेतरां ॥ इ ॥ Chapter VIII has 22 sections, and ends on f. 10 r. (= 50 r.); Chapter IX has 43 sections, and ends on f. 15 r. (= 55 r.); Chapter X has 47 sections, and ends on f. 20 v (= 60 v.); Chapter XI has 50 sections, and ends on f. 26 v. (= 66 v.); Chapter XII has 46 sections, and ends on f. 32 r. (= 72 r.); Chapter XIII begins on f. 32 v. (= 72 v.), has 13 sections, and ends on f. 34 v. (= 74 v.); the colophon runs (sic) ॥ इति निक्ते उत्तरपटके सप्तमोध्यायः ॥ इ ॥ युभं भवत् ॥ इ ॥ यी महागणपतये नमः ॥ the last chapter, which is also named XIII, has 37 sections, which are not numbered anew, but continuously from the previous section, and ends on f. 42 r. (= 82 r.). Chapters VIII-XII are written consecutively, and a summary, similar to the one described on p. 1, is added at the end of each chapter, but the summary on f. 42 r. (= 82 r.) also includes that of the first 13 sections, although the summary of these sections is already subjoined on f. 34 v. (= 74 v.).

The colophon on f. 42 r (= 82 r) runs thus: ॥ इति निष्ते चयोद्शोधायः ॥
The text is bounded on both sides by double black lines, ff. 1-23 (= 41-63) and ff. 38-42 (=78-82) by similar red lines, ff. 24-36 (= 64-76), f. 37 (=77) is coloured yellow. A short vertical red stroke is employed for punctuation, the dropping of visarga is indicated by adding them on the top of the letter just before the red stroke, e.g. f. 1 v. (= 41 v.), l. 3: प्रत्यकता आधाति ; op. cit. l. 4: पृथियों इंद्रम॰; op. cit. l. 8: ॰पुष्पयोगां बहमिति, and so on.

Occasionally the short red stroke is written is, but the sign s is not meant to point out the elision of short a, e.g. op. cit. l. 5: प्रवोचित्रं रिज्ञा है. Sometimes s is replaced by x. The danda appears at the end of a section, or at the beginning and end of a quotation. The accent is marked in red ink on Vedic stanzas.

Size:  $13\frac{1}{5}'' \times 5\frac{3}{5}''$ . Material: paper.

Number of leaves: 42+i blank.

Number of lines: 12-17. Character: Devanāgarī. Date and scribe: Not known.

Injuries: f. 1 (= 41), ff. 21-22 (= 61-22), f. 23 (= 63) are slightly injured.

It is a neat, but closely written manuscript.

MS. Chandra Shum Shere, d. 182. C3.

The text of the Nirukta is made up of two manuscripts.

#### PART I.

Contents: The pūrvārdha of the Nirukta in the longer recension. The work is divided into chapters and sections thus: Chapter I begins on f. 1 v. with the words: (sic) औ गोगा। भी रामाय नमः, has 20 sections, and ends on f. 7.r. Chapter II has 28 sections, and ends on f. 12 r. (ff. 8-9, containing sections 3-11 of the second chapter, are missing in the original). Chapter III has 22 sections, and ends on f. 18 r. (ff. 19 and 21-23, containing sections 11-12 and 14-19, are missing in the original). Chapter IV has 27 sections, and ends on f. 23 v. Chapter V has 28 sections, and ends on f. 29 v. Chapter VI has 36 sections, and ends on f. 38 r. The chapters are written consecutively, the summary is added as usual, punctuation and accents in Vedic stanzas are marked in red ink. The text is bounded on both sides by double black lines, f. 1 r. has a few laudatory verses written on it and the words: (sic) अय परिशोध । इस अविष्यित । सन्

A part of line 9 on f. 5 r., and of line 4 on f. 7 r., of line 5 on f. 7 v., is obliterated with black pigment. Two lines are added to the top of f. 13 v., f. 19 v. is partially defaced by light red ink, and half a line on f. 20 r. is similarly obliterated with red pigment. Colophon on f. 38 r. runs thus: ॥ इति निर्कत पूर्वपट्टे पष्टी ध्यायः ॥ श्री रामचन्द्राय नमः ॥ श्री विशेशराय नमः ॥ स्ममस् ॥ श्री विशेशराय नमः ॥ ते female figure is drawn on f. 38 v., and a list of several articles is added. The prominent difference of ink, characters, carelessness, occasionally disproportionate red vertical strokes, frequent use of red ink for marginal notes, smudging of the black ink, give a very untidy appearance to the manuscript.

Size:  $12\frac{1}{2}$ "  $\times 5\frac{3}{10}$ " Material: Paper.

Number of leaves: i+38+i blank

Number of lines: 10-11. Character: Devanāgarī. Date and scribe: Not known.

The name of the owner is given on f. 1 r. as Godabole Laksmana Bhatta. Peculiarity of spelling: It occasionally writes दं as न, e.g., f. 1 v., line 1, श्री रामाय = श्री नामाय. Like M 1, it frequently doubles t in conjunction with other letters, e.g. f. 1 v., line 2, समाहत्य = समाहत्य; line 3, रत्योप-मन्यव: = रत्योपमन्यव: | line 4, चलार = चन्चार; line 8, मिलां = नित्यं.

#### PART II.

Contents: The uttarardha of the Nirukta (Chapters X-XIII) in the longer recension. The text is divided into chapters and sections thus: Chapter X begins on f. 1 r. (=40 r.), has 47 sections, and ends on f. 16 v. (=55 v.). Chapter XI has 50 sections, and ends on f. 31 v. (=70 v.). These two chapters are written consecutively. Chapter XII begins with ॥ श्री गरोत्राय नमः ॥ has 46 sections, and ends on f. 13 v. (= 83 v.). This seems to be a different manuscript from the previous one containing Chapters X-XI; the pagination begins anew, the handwriting is different, and unlike the former the text is bounded on both sides by double red lines. The parisista is separated from Chapter XII, and is treated as one chapter. on f. 1 r. (= 84 r.), has 50 sections, and ends on 14 v (= 97 v.). The last word of the 13th section is repeated, but the summary is added at the end of the 50th section. The summary, as usual, is added at the end of every chapter. The accent is marked in red ink in Vedic quotations, while a short vertical red stroke is used for punctuation. A line in different handwriting is added at the bottom of f. 1 v. (= 40 v.). A line and a half in red ink is added on the right-hand margin of f. 22 r. (= 61 r.); part of the 50th section of the eleventh chapter is finished off on the top and righthand margin on f. 31 v. (= 70 v.). A line is added on the top of f. 11 v. (= 81 v.). Section 43 of Chapter XIII is left out in the text, but added on the top and the margin on the right on f. 13 r. (= 96 r.).

Size:  $9'' \times 4''$ .
Material: Paper.

Number of leaves: 31 + 13 + 12 (= 58) + i blank.

Number of lines: 7 to 9. Character: Devanāgarī.

Date and scribe: Not known; the colophon runs thus: ॥ श्री निर्त उत्तरषद्धे सप्तमोध्यायः॥

Injuries: It is slightly injured by worms in several places, e.g. ff. 7-4 (= 47-54) and ff. 1-3 (= 84-86).

It has a modern look.

### MS. Chandra Shum Shere, d. 179. C4.

The text is made up of two manuscripts, containing the  $p\bar{u}rv\bar{u}rdha$  and the  $uttar\bar{u}rdha$ , with the  $pari\acute{s}i\acute{s}ta$  respectively, each being copied by a different scribe, at a different place and period. They will therefore be separately described.

### MS. 1. A.D. 1629 Copied at Benares.

Chapter II has 7 pādas: the 1st pāda contains 7 sections, and ends on f. 13 v.; 2nd pāda contains 5 sections, and ends on f. 16 r.; 3rd pāda contains 3 sections, and ends on f. 17 r.; 4th pada contains 7 sections, and ends on f. 18 v.; 5th pada contains 3 sections, and ends on f. 19 v.; 6th pada contains 5 sections, and ends on f. 21 r.; 7th pada contains 6 sections, and ends on f. 23 r.; the total number of sections being 36. Chapter III has 4 pādas: 1st pāda contains 7 sections, and ends on f. 25 v.; 2nd pāda contains 6 sections, and ends on f. 28 v.; 3rd pada contains 6 sections, f. 30 containing sections 5-6 is missing; 4th pada contains 6 sections, and ends on f. 33 v.; the total number of the sections being 25. Chapter IV has 4 pādas: 1st pāda has 8 sections, and ends on f. 35 v.; 2nd pāda has 8 sections, f. 38 containing a part of the 8th section of the 2nd vada, and the 1-2 sections of the 3rd pada is missing; 3rd pada has 6 sections, and ends on f. 40 v.; 4th pāda has 7 sections, and ends on f. 43 v. Chapter V has 4 pādas: 1st pāda contains 6 sections, and ends on f. 46 r.; 2nd pāda contains 8 sections; f. 48 containing sections 6-8 is missing; 3rd pāda contains 7 sections, and ends on f. 51 r.; 4th pada contains 10 sections, and ends on f. 54 r.; the total number of sections being 31. Chapter VI has 6 pādas: 1st pāda contains 5 sections, ending on f. 56 r.; 2nd pāda contains 6 sections, and ends on f. 58 r.; 3rd pada contains 7 sections, and ends on f. 61 r.; 4th pāda has 8 sections, and ends on f. 64 r.; 5th pāda has 5 sections, and ends on f. 66 r.; 6th pada has 8 sections, and ends on f. 68 v.; f. 1 is missing. The text is bounded on both sides by double black lines. Punctuation is similar to that of C 3. Occasionally marginal notes are added in red ink.

Size:  $8\frac{3}{10}$ "  $\times 3\frac{4}{5}$ ". Material: paper.

Number of leaves: i+64

Number of lines: 10. Character: Devanāgarī.

Date: on f. 68 v. (= 64 v.): (sic) इति संवत् १६८३ वर्षे वैशाखवदा ४ वृधे (1.e. completed on Wednesday in the former half of the month Vaiśākha A.D. 1627).

Scribe: on f. 68 v. (= 64 v.): (sic) च हाउसुत् च शिवासुत् च उरसुत् च फफीपुच श्रामेन खखीतं पठनार्थं ॥

Place: on f. 68 v. (= 64 v.): (sic) ॥ ग्रविमृक्तवाराणशीमध्ये खिषीतं वृद्धनग-रवास्तवं ॥ गंगायै नमः ॥

Injuries: ff. 1, 30, 38, 48 are missing; f. 22 is injured, and slightly defaced, and f. 33 is defaced by marginal notes.

Peculiarity of spelling: ए is occasionally written as 1/, e.g. f. 2 r. line 2: इतरेतरोपदेश: = इतरेतरोपादश: f. 2 r., line 8: वर्डते = वर्डात f. 2 v., line 4: प्र परे॰ = प्र पार॰ श्री is occasionally written as 1/1 e.g. f. 2 v., line 2: नामाखातयोः = नामाखातायाः but cf. line 3, f. 2 v., line 8: सर्वतो = सर्वाता र is occasionally written in conjunction thus: f. 3 r., line 2: प्रतिषेधार्थीयो = प्रतिषेधार्थीयो, line 4: उपमाष्ट्यः

Manuscript containing the uttarārdha. A.D. 1691.

Copied at Dacca.

Contents The second part (Chapters VII-XII) of the Nirukta in the shorter recension; the text is divided into chapter,  $p\bar{a}da$ , and section. this division, and the number of pādas in a chapter, and that of sections in a pāda, it agrees with M 3. The 7 pādas of Chapter VII end on ff. 3 r. (=67 r.), 4 v. (=68 v.), 7 v. (=71 v.), 9 r. (=73 r.), 10 v. (=74 v.), 13 r.(=77 r.), 16 v. (=80 v.) respectively; the 3  $p\bar{a}das$  of Chapter VIII end on ff. 18 r. (= 82 r.), 21 v. (=85 v.) 24 r. (= 88 r.) respectively; the 4 pādas of Chapter IX end on ff. 27 v. (= 91 v.); 30 r. (= 94 r.), 33 v. (= 97 v.), 35 v. (= 99 v.) respectively; the 4 pādas of Chapter X end on ff. 39 v. (= 103 v.), 42 v. (106 v.), 46 r. (110 r.), 48 v. (= 112 v.) respectively; the 4  $p\bar{a}das$  of Chapter XI end on ff. 51 v. (= 115 v.), 54 r. (= 118 r.), 58 v. (= 122 v.), 62 v. (126 v.) respectively; the 4  $p\bar{a}das$  of Chapter XII end on ff. 65 v. (=129 v.), 68 r. (= 132 r.), 71 v. (= 135 v.), 75 v. (= 139 v.) respectively. f. 56 r. (= 120 r.) is left blank. The text is bounded on both sides by treble black lines. The accent in Vedic quotations is marked in red ink. The short vertical stroke is replaced by a similar black stroke for punctuation. The use of the danda is similar to M 3.

The parisista is separated from Chapter XII, and is contained in ff. 76-94 (= 140-158). The division of the text into  $p\bar{a}das$  and Khandas

is identical with M 3. The 4  $p\bar{a}das$  of Chapter XIII end on ff. 80 v. (= 144 v.), 89 r. (= 153 r.), 91 v. (= 155 v.), 94 r. (= 158 r.) respectively.

Pagination is continued from the end of Chapter XII. The date given on f. 94 r. (= 158 r.): (sic) संव १७८५ वर्षे ज्येउमासे शुक्रपचे १५ मुख्यासरे॥ cannot be genuine, for it is clear from the numbering of folios that it must have been written after Chapter XII, which was finished in संवत १७४७; hence, it could not be earlier than १७४७. The name of the scribe is Harirāma, a resident of Muphalīpura. The colophon runs thus: (sic) खंदे धोलकामध्ये मुफ्लीपुरवास्त्रयं वृहनगर्ज्ञातीय पंचीलीदुसासुकृष्ण मु॰ इरीहर सु॰ इरीरामेन खंदं लिथितं.

Size: 9" x 4".

Material: Paper.

Number of leaves: 94+i blank.

Number of lines: 8. Character: Devanāgarī.

Date: on f. 75 v. (= 139 v.): खिखा श्री संवत् १७४७ (= A.D. 1691) ना वर्षे भादुवा विद् । बुधे

Scribe: on f. 75 v. (= 139 v.): दीचत् सोमेश्वर: he seems to have taken great pains in copying the manuscript, for he remarks:

## (sic.) मपपृष्टिकटिग्रीवावधसृष्टिरधोसुखं॥ कष्टेन लिखितं ग्रन्यं यत्नेन परिपालयेत्॥

Place: on f. 75 v. (= 139 v.) (sic) ॥ श्री ढाकामधे खितंमिदं॥

Injuries: ff. 1-11 (= 65-75) are slightly defaced.

Peculiarity of spelling: it occasionally writes t as in Part I, e.g.

f. 1 v. (= 65 v.), line 1 दैवतं = दिवतं ,, ,, प्राधान्य॰ = प्राधान्य॰ ,, 3 ॰ आर्थपत्यम् = आर्थपत्यम्

Some of the figures for numbers are occasionally slightly different: 8 = 5, 4 = 2, 9 = 3 f. 73 r. (= 137 r.), जो is written as 5; f. 73 r. (= 137 r.), line 8: जीमास: = उँमास:

MS. Chandra Shum Shere, d. 180. C 5.

The text is made up of two manuscripts which are described separately.

MS. containing the pūrvārdha, A.D. 1758.

Contents: Chapters I-VI of the Nirukta in the shorter recension. The text is divided into pādas and sections. It agrees with C<sup>4</sup> in having

six pādas in Chapter I. It is carelessly written, and full of mistakes. The text is bounded by double red lines up to f. 24, and by similar black lines, ff. 25-67. Ff. 55 v., 56 are defaced by disproportionate marginal notes. F. 57 is wrongly numbered 56 in the original. The first four lines on the top of f. 58 r. are to be crossed. Two geometrical figures are drawn on f. 1 r.

Size:  $8\frac{1}{4}$ " ×  $4\frac{1}{4}$ ".

Material: Paper.

Number of leaves: i+67. Number of lines: 7-14. Character: Devanāgarī.

Date: on f. 67 v. (sic) संवत् १८१४ गुर्जरे मीती पै ३च विद ८ भुके (= A. D. 1758).

Scribe: The name of the owner is added in a different handwriting on f. 67 v.: आ पोचि भामंगसरामसृत् नायुराम नि के गुमं भवति (i. e. this book belongs to Näthurāma, son of Bhāmangabarāma).

MS. containing the uttarardha with the parisista, dated A.D. 1479.

Contents: Chapters VII-XIII of the Nirukta in the shorter recension, written consecutively. The text is divided into padas and Khandas, agreeing with C4 in the number of padas and Khandas, distributed in each chapter and pada respectively. The seven padas end on ff. 2 v. (=69 v.), 3 v. (=70 v.), 5 v. (=72 v.), 7 r. (=74 r.), 8 r. (=75 r.), 9 v.(=76 v.), 12 r. (=79 r.); the three  $p\bar{a}das$  of Chapter VIII on ff. 13 r. (=80 r.), 16 r. (=83 r.), 17 v. (=84 v.); the four pādas of Chapter IX on ff. 20 r. (= 87 r.), 22 r. (= 89 r.), 24 v. (= 91 v.), 26 r. (= 93 t.); the four pādas of Chapter X on ff. 29 v. (= 96 v.), 31 v. (= 98 v.), 34 v. (= 101 v.), 36 v. (= 103 v.); the four  $p\bar{a}das$  of Chapter XI on ff. 39 r. (= 106 r.), 41 r.  $(= 108 \text{ r.}), 43 \text{ v.} (= 110 \text{ v.}), 46 \text{ v.} (= 113 \text{ v.}); \text{ the four } p\bar{a}das \text{ of Chapter XII}$ on ff. 49 r. (= 116 r.), 51 r. (= 118 r.), 54 r. (= 121 r.), 56 v. (= 123 v.); the four pādas of Chapter XIII on ff. 60 r. (= 127 r.), 67 r. (= 134 r.), 69 v. (= 136 v.), 71 v. (= 138 v.). The text is bounded on both sides by double black lines. The accent in Vedic stanzas is marked in red ink. Punctuation is similar to M 3. It is a very good manuscript, neat and accurate.

Size:  $8\frac{3}{4}'' \times 3\frac{1}{2}''$ . Material: Paper.

Number of leaves: 72+i blank.

Number of lines: 9. Character: Devanāgarī. Date: on f. 71 v. (= 138 v.): ॥ स्वस्ति संवत् १५३५ (= A. D. 1479) वर्षे मादुवा मुद्दि १९ ६वेह.

Peculiarity of spelling: स is always written as त, ए is written as ।/,
.g. वर्षे = वार्ष on f. 71 v., line 6.

f. 54 r. (= 121 r.), line 3: देवगणाः = ादवगणाः = । तथां and so on.

t is written as 1/U, e.g.

f. 53 v. (= 120 v.), line 9: भवतिंद्याम् = भवातिंद्याम् " 2: पितेषां = पितिषां and so on.

is written as 1/1, e.g.

f. 53 v. (= 120 v.), line 1: पवित्रवंती = पवित्रवंता ,, , 2: पुराषो = पुरााषा

" " " 6: मुबोलजा॰ = मागालजा॰.

बी is written as ।/बी, e.g.

f. 5 r. (= 72 r.), line 6: वेत्वीपिमकम = ावात्वोपिमकम

त in conjunction with य is written as a short vertical stroke, and with स or य as a horizontal stroke, e.g.

प्रत्य = प्रेयः रत्वपि = र्यपि

उत्साह = उसाह; त्व = व and so on.

is written variously as \( \sigma \) or \( \sigma \) or \( \sigma \).

Injuries: ff. 9 (= 76), 10 (= 77), 19 (= 86), 29 (= 96) are slightly injured.

### MS. Chandra Shum Shere, e. 61. C 6.

Contents: The Nirukta of Yāska in the longer recension. It consists of three manuscripts; the first contains Chapters I-V in 86 leaves (86 v. gives a part of the first section of Chapter VI); the second, Chapter VI in

27 leaves (numbered in the original as 47-73=87-113); the third, Chapters VII-XIV, in 78 leaves (= 114-191). The division of the text into Chapters ( $adhy\bar{a}ya$ ) and sections (Khandas), the punctuation, and the method of marking the accent in Vedic stanzas are identical with M 4. The text is bounded by double red lines only occasionally. F. 3 is replaced by a leaf in a later handwriting. Ff. 87-92 are written on blue paper. A summary similar to M 4 is added at the end of each chapter.

Size:  $8\frac{1}{4}$ " × 4" (ff. 1–86) and  $7\frac{3}{4}$ " ×  $3\frac{3}{4}$  (ff. 87–113),  $7\frac{1}{2}$ " ×  $3\frac{1}{4}$ " (ff. 114–191).

Material: Paper.

Character: Devanāgarī.

Number of leaves: i+191+i blank.

Number of lines: 7 (ff. 1-113), 7-10 (ff. 114-191).

Date and Scribe: Not known.

The name of the owner is added on f. 114 r.: ॥ रहं पुस्तकं वटवृचवीरेश्वर-मट्टसेंट् पुस्तकं योगीश्वर्यें नमः॥

### MS. Chandra Shum Shere, d. 183. C7.

Contents: The uttarārdha of the Nirukta, Chapters VII-XI, and sections 1-27 of Chapter XII in the shorter recension. The text is bounded by treble black lines on both sides, and is divided into pādas and Khandas. The numbering of sections does not begin anew in each pāda, but is consecutive for the whole chapter, and agrees with the manuscripts of the longer recension. It looks old; the ink is totally effaced in several parts, which makes it difficult to read; but it is not really old, for it does not display any characteristics of old writing. It is full of mistakes. Three lines are added at the bottom on f. 13 v., 52 v. Marginal notes are occasionally written.

Size:  $9\frac{3}{4}'' \times 3\frac{1}{2}''$ . Material: Paper.

Number of leaves: i+58+i blank. Number of lines per folio: 7.

Character: Devanāgarī.

Date and Scribe: Not known, for the last leaves are missing.

Peculiarity of spelling: त is occasionally written as a short horizontal stroke in conjunction. F. 1 v., line 1; •स्तीनां = •स्तीनां, f. 1 v., line 2: स्तिं = स्तिः म is doubled in conjunction with र, e.g. कर्म = कर्म. F. 58 v. is torn in two.

#### MS. Wilson 488. W 1.

### Yāska's Nirukta, A.D. 1768.

This is described in detail by Keith in the Catalogue of Sanskrit Manuscripts, vol. ii, p. 107. His description may be supplemented by the following: the Colophon on f. 79 v. runs thus: (sic) ॥ খ্ৰী॥

मंगलं लेखकानां च पाठकानां च मंगलं। मंगलं सर्वजंतुनां मंगलं सर्वमंगलं॥ चादृशं पुस्तकं दृष्टा तादृशं लिखितं मया यदि युद्धमयुद्धं वा मम दोषो न दीयतां॥२॥

Two more verses are added in a different hand, one being a slight modification of a verse from the  $Pa\bar{n}catantra$ . The  $p\bar{n}rv\bar{n}rdha$  and the  $uttar\bar{n}rdha$  are written in different hands.

Peculiarity of spelling: and are occasionally doubled in conjunction with  $\xi$ , e.g.

Number of lines per folio: 7 (ff. 1-21), 9 (ff. 22-79), 7 (ff. 80-162), 8 (ff. 163-183).

Injuries: Ff. 53-63 are slightly injured by worms on the left marginal top.

### MS. Wilson 491. W 2.

This manuscript is described in detail by Keith in the Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the Bodleian Library, vol. ii, p. 106. His description may be supplemented as follows:

Peculiarity of spelling: It writes খা as খা

Number of lines per folio: 8 (ff. 1-61), 9 (ff. 62-78), 8 (ff. 79-91), 9 (ff. 92-101), it varies from 10-11 (ff. 102-130).

F. 104 is upside down. The size of leaves (ff. 79-86) is:  $8\frac{3}{4}'' \times 3\frac{1}{2}''$ . Ff. 79-130 are written in a handwriting different from that of the previous folios.

#### MS. Wilson 474. W 3.

This is described in detail by Keith in the Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the Bodleian Library, vol. ii, p. 107. His description may be supplemented by the following:

Peculiarity of spelling: ए is occasionally written as 1/, e.g. f. 2 r. line 2: र्शे = राग्; ऋते = ऋात; पवते = पवात; f. 2 r., line 3; रंद्रेण = राद्रण; विविधाणा = विविधाणा.

पे is written as 1/ए, e.g. इंद्रेणैते = हाद्राणेते.

भी " " " ।/।, " **रं**द्रो = रंाद्रा; तृत्सवो = तृत्सावा.

### MS. Mill 144. Mi.

### Copied at Ahmedabad, A. D. 1730.

This is described in detail by Keith in the Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the Bodleian Library, vol. ii, p. 106. It occasionally doubles त in conjunction with other consonants, e.g. f. 2 r., line 8: प्रतियेष-त्यक्षी स्वन्यस्थ &c.

The numbering of sections does not begin anew in each pāda, but is continuous, and agrees with the longer recension as to the total number of sections in Chapters IX-XII. It belongs to the shorter recension.

### MS. Sanskrit, e. 17. S.

#### A. D. 1781.

This is described in detail by Keith in the Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the Bodleian Library, vol. ii, p. 105. The text is punctuated as usual, and divided into chapters and sections. A summary similar to the one described on p. 1 is added at the end of each chapter. It belongs to the longer recension. The text is bounded on both sides by two sets of double red lines. It is a neat and accurate manuscript.

The Relationship of the MSS.: two recensions.

'The manuscripts fall into two groups, and for the sake of convenience and brevity, may be called A and B-A representing the longer and B the shorter recension. None of the manuscripts grouped in these two families is earlier than A.D. 1479. Although they have been copied from earlier manuscripts-often with great labour and trouble as some of the scribes remarkneither of them transmits the text of the Nirukta in an uninterpolated state. Both recensions add the parisista—which can be proved to be an interpolation by independent testimony—as an integral part of the text, and cannot, therefore, be the faithful representatives of the archetype. Moreover, both have besides the parisista, an entire section or the equivalent of a section added on to them. These additions are meaningless. The commentary on the Vedic stanzas quoted therein is very poor, and written in a style quite different from that of Yaska. For instance, there can hardly be any doubt as to the interpolated character of ix. 2, which is given as a constituent part of the text by the manuscripts of both recensions. Further, the commentary on the Vedic stanza in xi. 7 is meaningless and written in a different style. The Vedic stanza, being quite easy, requires no explanation. Yaska generally does not comment on easy Vedic stanzas, simply remarking: iti sā nigada-vyākhyātā1, i.e. 'this stanza is explained by the mere reading'. In all such cases, this note of Yaska comes after easy Vedic stanzas only. It would thus be intelligible, if it had followed immediately the Vedic stanzas in xi. 7. But as the text now stands, it is placed just after a very difficult Vedic stanza in xi. 8. This is contrary to Yaska's method. It is clear that the words: iti sā nigada-vyākhyātā were originally placed immediately after the Vedic stanzas in xi. 7. The intervening passage is an interpolation, and rather a clumsy one, for it can be easily detected, This is further proved by the fact that Durga, who repeats every word of Yāska in his commentary, ignores them. How these additions gradually find their way into the text is illustrated by the following example. There is an easy quotation in xii. 2, and Yaska, as usual, simply adds: iti sa Some interpolators have endeavoured to add after nigada-vyākhyātā. these words a short comment. Thus some manuscripts here subjoin the following remark: वसातिष सा चरची वसातयो रातची वसनी ..... सरातची:

Further, each recension contains passages, which, being superfluous, are omitted by the other, or are amplified versions of those in the other. For example, B adds, between vii. 19 and 20, one entire section, which is omitted by A. It is clearly an interpolation as the commentary on the Vedic stanzas is identical with that of xiv. 33 with slight alterations.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. N. x. 18, 24; xi. 8, 45; xii. 31.

Again, in B the commentary on the Vedic stanza quoted in v. 27, reads as follows: मुदेवस्त्वं बच्चाणदानो यस्य तव देव सप्त सिंधवः प्राणायानुचरन्ति काकुट् सूर्म्यं सुषिरामिवेत्यपि निगमो भवति ॥ २०॥

A's version of this is greatly amplified:

सुदेवस्वं कन्धाणदेवः कमनीयदेवो वा भविस वक्ष यस्य ते सप्त सिंधवः सिन्धु स्रवणाबस्य ते सप्त सोतांसि तानि ते काकुद्मनुचरिन । सूर्मिः कन्धाणोर्मिः स्रोतः सुषिरमनु यथा । वीरिटं तैटीकिरन्तरिचमेवमाह पूर्वं वयतेक्त्तरिमरतेर्वयांसीरन्त्र-स्निन्भांसि वा। तदेतस्यामुच्युदाहरन्त्र्यपि निगमो भवित ॥ २०॥

Further, A contains a long passage in 6.5: इन्द्र ऋषीन्पप्रच्छ .... वाखाताः omitted by B.

### d. 'Omissio ex homoeoteleuto' in Sanskrit Manuscripts.

It is clear, therefore, that both the recensions cannot faithfully represent the archetype. Hence the question arises which of them adheres more closely to the original? Roth adopted the text as given by the longer recension in his edition, without, however, assigning adequate reasons for his preference. The same text is also adopted by most of the editors of the Nirukta. This text, as has been shown above, does not represent the original. It is true that often the longer recension preserves the better text, for sometimes passages are omitted by accident. The eye of the scribe wanders from a particular word to the same or to a similar word, occurring further on in the text, with the result that the intervening words are omitted. This phenomenon known as omissio ex homoeoteleuto is universal and of very frequent occurrence. The following example illustrates this kind of omission. In copying the lines: 'The book, which is rather scarce, was till very lately of absolute necessity for the Student of the Christian hymnology, above all for the Student of Adam of St. Victor's hymns',1 the eye of the copyist wandered from the student of the first to the same word in the second line and the words 'of the Christian . . . . for the' were left out. The same thing happened to the scribe of MS. C 3. In copying the sentence: सोर्देवानस्वत तत्स्राणां सुरत्वम् । त्रसोरसुरान-छवत तदस्राणामस्रवमिति विज्ञायते his eye wandered from the word अछवत in the first line to the same word in the second line, with the result that the words तत्स्राणां सुरत्नम्। असोरस्रान् were left out.

Again, in copying N. vi. 22: खूरं राधः ग्रतात्रं कुरङ्गस्य दिविष्टिषु। RV. VIII. 4.19. खूरः समाश्रितमाची महान्मवित। the eye of the scribe wandered from the खूरं of the first line to the similar word खूरः in the second line,

<sup>1</sup> Clark, Descent of Manuscripts, p. 1.

consequently the intervening words राधः ग्रतात्रं . . . दिविष्टिषु were omitted in MS. C 3.

Further in N. ii. 26: देवोऽनयत्सिवता सुपाणिः कब्याणपाणिः। पाणिः पणायतेः पूजाकर्मणः प्रगृद्ध पाणी देवान्पूजयन्ति। तस्य वयं प्रसवे याम उर्वीः। देवोऽनयत्सिवता सुपाणिः is the first pāda of the second hemistich of the stanza of RV. III., 33. 6. Unconsciously the scribe remembered the second pāda तस्य वयं प्रसवे याम उर्वीः and wrote it down immediately after finishing the first pāda with the result that the intervening words कब्बाणपाणिः। पाणिः पणायते.... पूजयन्ति are missing in MS. C 4. It cannot therefore be concluded that the shorter recension is always the best, for sometimes omissions are accidental.

### e. Dittography in Sanskrit Manuscripts.

On the other hand, there is also the phenomenon called dittography, i.e. the repetition or addition of a few words or sentences. An excellent example of dittography is furnished by *The Globe* on July 9, 1915.

'The *Echo de Paris* publishes a message from Cettinje announcing the message from Cettinje announcing the appointment as Governor of Scutari of Bojo Petrovitch.' The part of the second line is a verbatim repetition of a part of the first line.

In N. ii. 28, उत स्थ वाजी विपिषां तुरस्थित ग्रीवायां वडी ऋपि .... कतुं दिधिकाः .....

अपिकच आसनीति व्याख्यातम् । क्रतुं वाजी चिपणिं तुर्द्धित यीवायां वडी द्धिकाः.... the eye of the scribe wandered by chance after क्रतुं to the Vedic stanza, and he mechanically copies the whole of the first line except उत स्थ in MS. C 5.

Again, in N. vi. 8, the scribe of the MS. Mi. repeats गुह्णातिकमा वा.

Further there are some passages whose omission by B is absolutely unjustifiable. Yāska explains every word occurring in the fourth chapter of the Nighantu. The omission of the passages containing the explanation of any of these words is therefore inconsistent with Yāska's plan. Examples of such omissions are the following. Yāska explains निश्माः (Ngh. 4. 3. 12) in N. vi. 3, but the passage: निश्मा निश्चहारिष: is omitted by B. Again, Yāska explains चोषस (Ngh. 4. 3. 28) in N. vi. 6 as चोषस चयास्य, which is omitted by B. This omission makes the following Vedic quotation meaningless.

Further, in commenting upon a Vedic stanza, Yāska always starts from the very beginning of the stanza. To leave out the first few words and to begin from somewhere in the middle of the stanza is altogether foreign to his practice, yet if the text of B be followed, the omission of the passage: यवसिव वृकेणाश्चिनी निवन्ती (N. vi. 26) would involve Yāska in an inconsistency. All this shows that B is not absolutely reliable.

Now let us examine A. The majority of the manuscripts of A belong to a period later than those of B. Thus, not one of them has preserved the old spelling, while most of the B MSS. retain this peculiarity, i.e.

of writing ए as |/ as वार्ष for वर्षे " ऐ " |/ए " विश्व " विश्व " श्री " |/। " वाया " वयो " इन for ढ " वोहनार: " वोढार:

Again, some of the A MSS. divide the parisista into the so-called thirteenth and the fourteenth chapters, while those of B put the whole of the parisista into one chapter only, which is numbered the thirteenth.

It has already been pointed out that A contains an obvious interpolation in N. vi. 5, and an amplified version of B's comment in N. v. 27. Besides these there are shorter passages scattered throughout the book which are omitted by B and are suspected to be interpolations. One very fertile and insidious source of interpolations is supplied by Yāska's own method of giving etymological explanations. He does not content himself with one derivation, but goes on adding derivation after derivation of a single word till the whole list of probable, possible, and even fanciful etymologies is exhausted. In many cases, interpolators found it quite easy to add new derivations and attribute them to Yāska. A contains a considerable number of such additions, while B has only two.

The following are a few samples:

N. ii. 6. A reads: वृत्तो त्रसनात्। वृत्ता चां तिष्ठतीति वा। चा चियतेर्निवा-सकर्मणः। नियतामीमयत् . . . .

B reads: वृत्रो व्रश्ननात्। नियतामीमयत् . . . .

The two derivations are omitted.

N. ii. 10. A reads: हिरखं कसात् .... हितरमणं भवतीति वा इदयरमणं भवतीति वा।

B reads: हिर्खं कस्नात् . . . . हितरमणं भवतीति वा।

N. ii. 13. A reads: सूर्यमादितेयमदिते: पुत्रमेवम् ।

B reads: सूर्यमादितेयमेवम्।

N. ii. 20. A reads: आमिनाने आमिन्दाने अन्योन्यस्थाधातां कुर्वाशे।

B reads: आमिनाने अन्योन्यस्थाधातां कृवीणे।

N. ii. 22. A reads: प्रथम र्ति मुख्यनाम प्रतमो भवति । क्रन्तचमन्तरिचम् । विकर्तनं मेघानां विकर्तनेन मेघानामुद्दं जायते ।

B reads: प्रचम इति मुख्यनाम प्रतमो भवति। विकर्तनेन मेघानासुद्वं जायते।
N. iii. 8. A reads: अयगामिन्यो भवन्तीति वायगानिन्यो भवन्तीति वायकारिखो भवन्तीति वायसारिखो भवन्तीति वाङ्कना भवन्ति . . . .

B reads: च्यामिन्यो भवनीति वायगालिन्यो भवनीति वायकारिखी भवनीति वाकुना भवनि . . .

N. iii. 15. A reads: को वां ग्रयने विधवेव देवरम्। देवरं कस्मादु द्वितीयो वर उच्चते। विधवा विधातृका भवति।

B reads: को वां ग्रंथने विधवेद देवरस्। विधवा विधानुका भवति। In this particular case it is obvious that the passage देवरं कसात्, &c., is an interpolation, for as the words stand in the first line, Yāska would naturally give the etymological explanation of विधवा first and then of देवर, not vice versā. As a matter of fact he does so; after explaining विधवा he says: देवरो दीवतिकमा. This would have been absurd if the reading of A represents the original.

N. iii. 16. A reads: त्राद्धाया रव वृषका र्वित । वृषकी वृषशीको भवति वृषाशीको वा ॥ १६॥

B reads: त्राह्मणा दव वृषका दविति ॥ १६॥

N. iii. 19. A reads: निर्मितानाहित . . . . षद । निर्मितं कस्मात् । निर्मितं विति ।

B reads: निर्णीतानहित . . . . षट ।

N. iv. 2. A reads: मर्चादा . . . स्थात्। मर्चीदा मर्चीरादीयते। मर्चादा मर्चादिनो विभागः।

B reads: मर्यादा . . . . स्थात्। मर्यादा मर्यादिनो र्विभागः।

N. iv. 10. A reads: नद्भी नीभादा नदणादा सप्यानादा नाञ्चनादा...
B reads: नद्भी नीभादा नदणादा नाञ्चनादा...

N. iv. 18. A reads: ईमीनाः समीरितानाः मुसमीरितानाः पृथ्वन्ता वा।
B reads: ईमीनाः समीरितानाः पृथ्वन्ता वा।

N. iv. 15. A reads: कन्या कमनीया भवति। क्रेय नेतविति वा। कमनेनानीयत इति वा। कनते वी।

B reads: कन्या कमनीया भवति । क्रियं नेतबिति वा । कनतेवी ।

N. iv. 19. A reads: उदकं हर उच्चते। लोका हरांखुच्यन्ते। ऋखगहनी हर्सो उच्चते।

B reads: उदकं हर उचते। लोका हरांसुचनी।

N. v. 3. A reads: पानैरिति वा साश्नीरिति वा सर्भनीरिति वा।

B reads: पानैरिति वा साश्नैरिति वा।

N. v. 12. A reads: तृप्रप्रहारी चिप्रप्रहारी स्प्रप्रहारी।

B reads: तुप्रप्रहारी।

N. v. 26. A reads: जिद्वी कोकुवा। कोकूयमाना वर्णानुद्तीति वा। कोकूयते वी स्थाच्छन्दकर्मणः।

B reads: जिह्ना कोकुवा। कोकूयमाना वर्णात्दतीति वा।

N. vi. 8. A reads: जिगित गिर्तिकमी वा गृसातिकमी वा गृह्णातिकमी वा।
B reads: जिगित गिर्तिकमी वा गृह्णातिकमी वा

N. vi. 16. A reads: ग्रमवत सर्वेऽयगमनेनित वायगर्णेनित वायसंपादिन इति वा।

B reads: अभवत सर्वे ऽयगमनेनेति वायसंपादिन इति वा।

N. vi. 33. A reads: शीर्यते विठे। विठमन्तरिचम्। विठं वीरिटेन वाख्यातम्। B reads: शीर्यते विठे। विठं वीरिटेन व्याख्यातम्।

N. vi. 32. A reads: बुन्द इपुर्भवित बिन्दो वा भिन्दो वा भयदो वा . . . B reads: बुन्द इपुर्भवित भिन्दो वा भयदो वा . . .

N. vi. 33. A reads: ऋदूपे ऋद्नपातिनी गमनपातिनी श्रव्दपातिनी दूरपातिनी वा मर्मखर्दनविधिनी गमनविधिनी श्रव्दविधिनी दूरविधिनी वा।

B reads: ऋदूपे ऋर्नपातिनी गमनपातिनी वा मर्मखर्दनविधिनी गमनवे-धिनी वा।

Instances might be multiplied, but the above examples suffice to show that A has been much more tampered with than B.

Fortunately, as has been said above, Durga repeats every word of the Nirukta in his commentary, so that the text of the Nirukta in toto' can be reproduced from his commentary alone. This commentary therefore serves the purpose of a manuscript of the Nirukta and supplies valuable information about the condition of the text in its author's time. Durga does not recognize the parisista as an integral part of the Nirukta, as in fact he is even unaware of its existence. Thus his commentary preserves the text of the Nirukta as current before the addition of the parisista. Further, it derives great value from the fact that Durga displays critical judgement in the adoption of readings in the text, while giving variants and adding critical notes on them. For example, in N. i. 2, he reads \*\*\text{aguara} \text{ but}

gives युगपत् as a variant, adding: युगपदुत्पज्ञानामयुगपदुत्पज्ञानामित्युभाविष पाठौ बाहारं प्राप्तुतः।

Again, in N. i. 12, he reads संविज्ञातानि but gives संविज्ञानानि as a variant, adding अथवा संविज्ञानानि तानि संविज्ञातानि तानि चेत्युभावयेती पाठौ।

Again, in N. iii. 15, he remarks: ग्राप्य न य इत्यस्य निघण्डसूत्रस्य दुर्मदासी न सुरायामित्यनेनेव गतार्थतिति मन्यमानाः केचिद्व निगमं नाधीयते। ग्रापरे पुनः समान्यायानुक्रमीऽयमिति मन्यमाना एवमेवं निगममधीयते।

Again, in N. iii. 21, he reads अविनाशि but gives अविनाशि as a variant, adding: अन्ये तथीयते अविनाशि नामिति। तथामविनाशिस्त्रैव नाम।

Again, in N. iv. 19, he reads स्थु: but gives चसन् as a variant, adding: भाषेऽपि स्थुरित्येष: पाठ:। (sic) चसनित्येष: प्रमाद्पाठ:।

Again, in N. vi. 2, he remarks: निर्जे गा इत्यव केचित्पशुगव एता इति वाचवृते।

Again, in N. vi. 4, he reads अवनायात्रम् but gives अवनेनात्रम् and अनेनात्रम् as variants.

Again, in N. vi. 6, he reads चयणस्य but gives चीणस्य as a variant, adding: चीणस्थिविनमेके मन्यन्ते। तत्पुनरनुपपन्नम्। चयणस्थिति हि भाष्यकारो निराह।

Again, on N. vi. 21, he remarks: ऋज्ञतिः प्रसाधनकर्मा। भाऋजीक इत्यनिम गतार्थतामस्य मन्यमानी भाष्यकारो निगमं नाधीते। केचिन्त्ववैतं श्रिपमधीयते। दूतं वो विश्ववेदसं . . . . 8. 5. 8. 1.

Again, on N. vi. 33, he remarks: भाष्यमच न सम्यगिव सस्यते। तस्य सम्यक् पाठी धन्वेष्यः। ततो योज्यम्।

This shows that Durga took pains to ascertain the correct readings and has handed down a sort of critical edition of the *Nirukta*, as it existed in his time.

### f. l. Three stages of interpolations.

We have thus manuscript materials which belong to three distinct periods.

- (1) D, i.e. the commentary of Durga, written before the edition of the parisistas and embodying the whole text of the Nirukta, represents the earliest period, i.e. about the thirteenth century A.D.
- (2) B, i.e. the manuscripts of the shorter recension represent a period later than D,—when the parisistas were added, but not divided as yet into different chapters, and when the old orthography was still prevalent.

(3) A, i.e. the manuscript of the longer recension, represents a still later period when the parisistas had been divided into chapters and the old orthography had gone out of use.

A collation of these three different recensions indicates that three distinct stages of interpolations in the Nirukta can be clearly traced. For example, let us take a passage in N. i. 4. On collating D, B, and A, we find that the reading of D has been expanded in B, and that of B in A.

N. i. 4. D reads: त्राचार्यश्चिदिदं त्र्यादिति पूजायाम्। दिश्विचिदिखुपमार्चे। कुल्माषांश्चिदाहरेत्ववकृत्सिते। नु रत्वेषो . . . .

B reads: आचार्यश्चिद्दं ब्रूयादिति पूजायाम्। आचार्य आचारं याद्याता-चिनोत्वर्थानाचिनोति बुडिमिति वा। दिधिचिदित्वुपमार्थे। कुल्मावाश्चिदाहरेत्ववकुत्तिते। कुल्माषाः कुलेषु सीदिना। नु दत्वेषो . . . .

A reads: त्राचार्यसिदिइं ब्रूयादिति पूजायाम् । त्राचार्यं कस्मात् । त्राचार्यं त्राचारं याहयत्याचिनोत्यर्थानाचिनोति नुविभिति वा । दिधिचिदित्रुपमार्थे । कुल्माषां- श्रिदाहरित्यवकृत्तिते । कुल्माषाः कुलेषु सीदिना । नु र्विषो . . . .

Another example for these three stages is suppled by N. ix. 2, as follows:

D reads:

श्रश्ची वाख्यातः। तखीषा भवति ॥ १॥ मा नी मित्रो वक्षी श्रयंमायुरिष्ट् . . . .

B reads:

श्रश्चो वाख्यातः। तस्त्रीषा भवति ॥१॥ श्रश्चो वोद्धा सुखं . . . . . . इस्ट्रायेन्द्रो परि सव॥

श्रयो वोद्धा सुखं वोद्धा। सुखमिति कखाणनाम। कखाणं पुखं सुहितं मवित। मानी व्याख्यातः। तखीषा भवित॥२॥

मा नो मित्रो वर्णो अर्थमायुरिट्स ....

A reads:

अयो वात्वातः । तसीषा भवति ॥ १॥ अयो वोद्धा मुखं . . . . . इन्द्रायेन्द्रो परि सव ॥

श्रश्चो वोद्धा सुखं वोद्धा एथं वोद्धा । सुखिमित कखाश्चाम । कखाणं पुरं सुहितं भवति । सुहितं गम्यतीति वा । इसेता वा पाता वा पार्वायता वा । श्रिपमुख्क-तीति । वारि वारयति । मानो व्याख्यातः । तसीषा भवति ॥२॥

मा नो मिची वर्ण अर्थमायुरिक्ट ...

It has been shown above that the list of etymologies increases as one passes from the text of B to that of A. In the same manner the list of etymologies increases in B as compared with D. The following are some examples.

N. i. 4. D reads: कुलाषांश्विदाहरेत्ववकृत्सिते। नु इत्वेषोः . . . .

B reads: कुल्आषांश्विद्ाहरेत्ववकृत्तिते । कुल्आषाः कुलेषु सीद्न्ति । नु इत्वेशे

D reads: वयाः शाखा वेतेः । शाखाः खश्रयाः ।

B reads: वया: शाखा वेते वीतायना भवनत । शाखाः खश्याः श्रक्तोते वी ।

N. i. 7. D reads: वृहद्देम खे वेदने। वृहद्ति महतो नामधेयम्।

B reads: वृहद्देम खे वेदने। भगो भजतेः। वृहदिति महतोनामधेयम्।

N. ii. 22. D reads: वृत्रुकमिस्युद्वनगम . . . ग्रन्दकर्मणी अंग्रते वी ॥ २२॥

B reads: नृनुकामित्सुद्कनाम · · · श्रव्दकर्मणो अंश्रते वी । पुरीषं पृणातेः पूर्यते वी ॥ २२ ॥

N. ii. 26. D reads:

तस्त वयं प्रसवे याम उर्वीः। प्रसाखायानत जामुख्यः॥२६॥

B reads: तस वयं प्रसवे याम उर्वीः । उर्व जणीते वृंगोतिरित्यौर्णवामः । प्रत्यास्त्रायान्तत आयुश्रवः ॥ २६॥

N. iii. 18. D reads. सिंह: सहनात्। संपूर्वस्य वा हनीः संहाय हनीति वा।

B reads: सिंह: सहनात्। हिंसे वी स्वाद् विपरीतस्यः। संपूर्वस्य वा हनीः संहाय इनीति वा।

N. v. 4. D reads: श्र्या अकुलयो भवन्ति। श्र्या इषवः श्र्मव्यः।

B reads: श्र्या अबुखयो भवनि । खजनि कर्माणि । श्र्या र्षवः श्रमथः।

N. v. 23. D reads:

चब्धायो बघायतः समसात्। इति पंचम्याम् ॥ २३॥

B reads: उर्षाणी प्रधायतः समस्रात्।

र्ति पंचम्याम् । उत्थितिरकर्मकः । स्वापि प्रथमावज्ञवर्चने ।

नमनामन्यके समे ॥ २३ ॥

MS. C 1 agrees with B except that the last line नमनामन्यके समे is omitted.

N. vi. 3. D reads:

उद्वर रचः सहमूलिमन्द्र । वृश्वमध्यम् । प्रतिशृणीह्ययम् ।

B reads:

उद्धर रचः सहमूलिमन्द्र । मूलं मोचनाद्वा मोषणाद्वा मोहनाद्वा । वृश्चमध्यम् । प्रतिमुणीद्ययम् ।

N. vi. 8. D reads: देवी देवान्प्रत्यक्तया क्रपा किल्पतया ॥ ८॥ B reads: देवी देवान्प्रत्यक्तया क्रपा। क्रपा क्रमुतेवी कल्पतेवी॥ ८॥

N. vi. 24. D reads: गल्दा धमनयो भवन्ति।

A reads: गल्दा धमनयो भवन्ति। गलनमासु धीयते। B omits it altogether.

N. vi. 28. D reads: अन्या किल . . . कच्चेव युक्तं लिवुजेव वृचम्।

B reads: अन्या किल . . . . कचीव युक्तं लिबुजेव वृचम् । लिबुजा त्रतिर्भवित सोयते विभवनीति । त्रतिर्विर्णाच सयनाच ततनाच ।

### f. 2. Parallel instance of Servius, commentator of Virgil.

Thus the stages of interpolation at different periods can be traced. The principle of the 'best MSS.' is obviously inapplicable in this case, for none of the manuscripts can be called the best. All that is available is the best manuscript of each family, and the best plan, under the circumstances, would be to place all the three families side by side. Fortunately it is possible to do so, for the successive interpolations from one family to another are invariably the amplifications of the text of a shorter recension, and are thrust between sentences wherever the text could be so enlarged with impunity, as, for instance, in multiplying the number of etymologies and attributing them all to Yāska. I have, however, distinguished the evidence of Durga's commentary from that of the manuscripts of the Nirukta, although Durga's commentary is very important for supplying such valuable evidence for the history of the text of the Nirukta, it cannot, strictly speaking, be called a manuscript of the Nirukta. The relation of the shorter to the longer recension is shown by the use of square brackets, which contain the additional passages of the longer recension, while the relation of the shorter recension to the text preserved by Durga is indicated by foot-notes. An analogous example is furnished by Latin literature. The text of Servius, commentator of Virgil, shows a similar threefold amplification, the three stages of interpolation being pointed out by Thilo in his edition. I think the text of the Nirukta reproduced from Durga represents the archetype as closely as it is possible to restore it with the help of the present materials. I have collated is sixteen manuscripts myself, besides taking into account fourteen manuscripts collated by Roth, and eight by the editor of the Nirukta in Bib. Ind. Thus, directly and indirectly, the evidence of about forty manuscripts has been available for this edition, and the text may therefore be regarded as more or less settled.

### g. Commentators of Yaska.

Although, from an early period, Yāska's work has been recognized as one of the most important vedāngas by the orthodox tradition of literary India, he, unlike Pāṇini, has not had many commentators. This does not mean that he had few followers or that his speculations did not dominate the thought of succeeding generations. On the contrary, he has been acknowledged to be the pre-eminent authority on etymology. Hence (at first sight) it seems rather inexplicable that his work should have been commented upon by so few people. One reason of this paucity is that Yāska's work itself is a commentary and not an independent treatise, hence it did not stand in need of much elucidation. Secondly, it is written in classical Sanskrit prose, and, notwithstanding its somewhat archaic and terse style, is easily intelligible to the reader as compared, for instance, with the aphorisms of Pāṇini; consequently there was not much demand for further comment. Yet three commentators, at least, are known to have elucidated Yāska's work.

- (1) Ugra is mentioned as a commentator on the Nirukta by Aufrecht in his Catalogus Catalogorum.<sup>2</sup> But no other information, about his personality, the character of his work, and the time when he lived, is available. No reference is made to him by any of the other writers in the same field.
- (2) The second commentator is Skandasvāmi, mentioned by Devarājayajvan.<sup>3</sup> A manuscript of his work exists in the Bibliothèque Nationale, Paris,<sup>4</sup> and a friend of mine from Lahore has recently informed me that he has obtained a complete manuscript of his commentary.
- 1 Since then, on my visit to Paris, I have been able, through the courtesy of Professor Sylvain Lévi, to examine the Niruktu manuscripts in the Bibliothèque Nationale, Nos. 257-64, described by Cabaton in the Catalogue sommaire des Manuscrits Sanskrits et Püli, pp. 39-40. All of them, except the first collated by Roth, belong to the nineteenth century. They

all represent the text of the longer recension, and do not afford any other variants. The contents of Nos. 263 and 264 is Durga's commentary, which comes to an end with the twelfth chapter.

- <sup>2</sup> Vol. i, p. 297.
- See Bib. Ind. ed., vol. i, pp. 2-4.
- 4 Loc. cit. (Aufrecht).

(3) But the most important of all these commentators is Durga. He seems to be later than Devarājayajvan who is familiar with the then extant commentaries on the Vedas, the Nighantu, and the Niruktu, and who does not mention Durga in the long list of the authorities used by him for the purpose of his own work. Although a conclusion based on the argument of silence is not cogent, yet in this particular case, it is justified to assume that Durga is not referred to because he was posterior to Devarāja, hence Durga would also be later than Skandasvāmī. Durga's commentary is published, and has superseded the works of his predecessors. His work is important for two reasons: (1) he is the last of the commentators, and therefore represents the fullest development of the traditional interpretation of the Nirukta; (2) the very fact that it has survived at the cost of earlier commentaries indicates its importance. We shall therefore examine his work somewhat in detail.

# Date of Durga.

It has already been pointed out that in all probability he is later than Devarajayajvan, though this assumption hardly helps us, for the date of Devarāja himself is not known. However, Durga's lower limit can be determined almost with certainty. A manuscript 1 of his commentary in the Bodleian Library is dated 1387 A.D. The date is genuine and is accepted as such by Professor A. B. Keith.<sup>2</sup> The manuscript was copied at Bhrgu Ksetra in the reign of Mahārānā—Durgasimhavijaya. Thus he could not be later than 1387 A.D. It is difficult to identify any particular site with Bhrgu Ksetra, but probably it was situated somewhere between the Sarasvatī and As Durga wrote his commentary in a hermitage near Jammu, a place not easily accessible in the absence of modern means of communication, the migration of the MS. of his commentary to Bhrgu Ksetra presupposes the lapse of sufficient time in order to account for the spreading of his fame as a commentator from the isolated heights of Jammu to the plains of Bhrgu Ksetra. It will not be far from the truth, therefore, to place Durga about the thirteenth century A. D.

Durga does not speak of any predecessors by name nor does he leave any clue as to the sources of his own commentary. Unlike Devaraja-yajvan, he does not give the slightest information about himself or the general state of the Nirukta during his time. That he wrote his commentary in a hermitage near Jammu is proved by the colophon<sup>3</sup> on f. 132 v. at the end of the eleventh chapter of the Nirukta, which runs as follows:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MS. Wilson 475.

Bodleian Library, vol. ii, p. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the

<sup>8</sup> MS. Wilson 475.

खायख चतुर्थः पादः समाप्तः। This shows that the full name of the commentator was Durgasimha. The fact that he lived in a hermitage and was addressed as bhagavat indicates that he was an ascetic and belonged to some particular order of Sannyāsa. Further, he is a descendant of the family of the Vasisthas. He does not explain the stanza RV. III. 53. 23, quoted by Yāska to illustrate the meaning of the word botham, because the stanza implies hostility to Vasistha. He says: यखिनिगम एष भव्दः सा विस्टेषिणी सन्। अहं च कापिष्ठली वासिष्ठः। अतस्तां न निर्वितिम। 'The stanza, in which this word (lodham) occurs is hostile to Vasistha. And I am a descendant of Vasistha, belonging to the Kapisthala branch, hence I do not explain the stanza.'2

Sāyaṇa has the following note on it: पुरा खनु विश्वामिनशिष्यः सुदानाम राजिपरासीत्। स च केनचित् कारणेन वसिष्ठदेखोऽभूत्। विश्वामिनसु शिष्यस्य र्चार्थमामिर्च्याश्मिर्वसिष्ठमश्पत्। इस श्रमिशापरूपाः। ता ऋचो वसिष्ठा न शृष्वन्ति।

'There was formerly a royal sage named Sudās, a disciple of Viśvāmitra. Somehow, he became an object of Vasiṣṭha's hatred. Then, Viśvāmitra, in order to protect his disciple, reviled Vasiṣṭha with these stanzas. These are the imprecatory stanzas. The Vasiṣṭhas do not pay any attention (lit. listen) to them.' This corroborates Yāska's statement that there are stanzas which contain asseveration and imprecation only 4

Durga's commentary is important for it repeats every word of Yāska, thus the text of the Nirukta 'in toto' could be reproduced from Durga's work alone. As none of the manuscripts collated by me is older than the fifteenth century, Durga supplies therefore evidence of a very valuable character for the textual criticism of the Nirukta. The number of variants attributed by Durga to his predecessors and his frequent remarks that the text is corrupt and that the right reading is to be discovered,—all such cases I have pointed out in my notes,—indicate that there has been no unbroken tradition with regard to the handing down of the text of the Nirukta.

Further there seems to have been some sort of revival of the study of the Nirukta in the neighbourhood of Jammu in Durga's time, for it seems difficult to imagine that in an isolated place like Jammu, Durga sat down to write his commentary simply for the love of writing a commentary. It is more reasonable to suppose that Durga accomplished this task in order

<sup>1</sup> The Nirukta, iv. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Durga's Commentary on the N. iv. 14.

<sup>3</sup> Sayana on RV. III. 53. Cf. Bib. Ind.

edition of the Nirukta, vol. ii, p. 416. Cf. Muir, Sansarit Texts.

<sup>4</sup> N. vii. 3.

to meet the demand for a good text, elucidation of obscure passages, and amplification of Yāska's arguments, a demand which a revival of the study of the Nirukta had called forth. The examination of the manuscript of Durga's commentary, mentioned above, leads one to the conclusion that Durga did not live to complete his work and that he himself wrote his commentary up to the end of the 11th chapter only. This is indicated by a comparison of colophons in the manuscript which, at the end of the 7th-12th chapters, numbered as 12-17 by Durga consecutively from the five chapters of the Nighantu, are as follows:

- (1) At the end of the 7th chap. on f. 50 r. ॥ दादशोध्यायः ॥
- (2) " 8th chap. on f. 70 v. ॥ इति निक्तवृत्ती चयो · · · धाय:॥
- (3) " 9th chap. on f. 86 v. ॥ ऋज्यश्रीयां निष् . . . समाप्तः ॥
- (4) " " 10th chap. on f. 112r. ॥ ऋज्व . . . पंचद्शोध्यायः समाप्तः ॥
- (5) " " 11th chap. on f. 132 v. ॥ सूज्यधायां निर्त्तवृत्ती जंबूमा-गात्रमनिवासिन साचार्यभगवहुर्गसिंहक्रती षोडग्रस्थाध्यायस्य चतुर्धः पादः समाप्तः॥

A comparison of these five colophons shows that the first four do not contain any reference to Durga by name nor to his honorific titles, which fact implies that they were written by Durga himself, while that at the end of the 11th chapter was added by some disciple, who speaks of Durga as an ācārya and addresses him as bhagavat. Durga could not have appropriated these titles himself unless he was very vain. Another point in favour of the fifth colophon being written by a person other than Durga is that while the first four colophons say that such and such a chapter has. come to an end, the fifth remarks that such a pada of that chapter has come to an end. The colophon at the end of the 11th chapter is the final inscription and as such should have been placed at the end of the 12th chapter, where no such description is found; the colophon there, on f. 150 r., being # सप्तर्भ चतुर्थः पादः ॥ This leads one to the conclusion that Durga himselt wrote his commentary up to the end of the 11th chapter, whose colophon was added by a disciple who also wrote the commentary on the 12th chapter, and faithfully refrained himself from adding the name of Durga in the colophon at the end of the 12th chapter. MS. Mill 142, dated A.D. 1839, and described in the Chalogues of Sanskrit Manuscripts in the Rodleian Library by Keith, also preserves the final inscription at the end of the 11th chapter, while on f. 123 v., at the end of the 12th chapter it simply says ॥ सप्रदेशस्य चतर्थः पादः ॥ It is also to be noticed that in this manuscript

as well, the word adhyāya only is used in the earlier colophons while  $p\bar{a}da$ makes its appearance in those at the end of the 11th and the 12th chapters. Another point of minor importance may also be adduced in this connexion, i.e. the manuscripts have the following śloka at the end of the 12th chapter.

# स्त्रभिकाषे यथा कामी करोत्यंगविचेष्टितम। स्वीसमचं तथा क्यांदयं यंगारणिकयाम ॥

As Durga is shown to be a hermit, to ascribe these verses to him will be highly inappropriate.

## Durga and the Parisista.

Both the published editions of Durga's commentary regard the commentary on the portions of the 13th chapter as an integral part of Durga's work. But the MS. Wilson 475,1 dated 1387 A.D., and MS. Mill 1421, dated 1839 A.D., do not contain the commentary on the 13th chapter. In both these manuscripts the commentary is completed at the end of the 12th chapter and the MS. Mill 142, expressly say that the work is finished.

#### ॥ समाप्ती चन्यः ॥

Moreover, the 13th chapter was not added to the Nirukta by Durga's time, as is proved by his remark in the introductory part of his commentary:

## ग्रयं च तस्या द्वादशाध्यायी भाष्यविस्तरः। तखेदमादिवाक्यम्। समाक्यायः समान्यातः॥

'And this (the Nirukta) is its (the Nighantu's) amplified commentary consisting of twelve chapters whose first sentence is "a list has been handed down by tradition".' Hence the commentary on the 13th chapter was written at a later period and attributed to Durga by some disciple or follower of his.

Yāska's contributions to Etymology, Philology, and Semantics.

## 1. Date of Yāska.

History is the one weak point of Sanskrit literature, being practically non-existent. Not a single systematic chronological record has survived, and so complete is the lack of any data to guide us in this matter that the dates of even the most famous Indian authors like Pānini and Kālīdāsa are still subject to controversy. Yāska's date cannot therefore be determined with absolute certainty. One can arrive at a relative date

1 This evidence is, however, inadequate. To make the case plausible, it must be corroborated by the internal evidence, i.e. the with that of the preceding chapters. Later difference of style, treatment, &c. With this

view I am now systematically examining and comparing the commentary on the twelfth on I shall add the result of my examination.

only by bringing together the isolated pieces of information supplied by archaeological finds, literary references, and accidental mention of known historical or political events. This evidence, however, is not conclusive, and is differently interpreted by various oriental scholars. There is a great difference of opinion among them about the precise date of Yaska, but at the same time there is also the unanimity which sets down his lower limit as not later than 500 B.C.. As this limit has not been questioned so far (while his upper limit is carried as far as 700 B.C.), it may therefore be safely assumed that Yaska lived at least about a century earlier than Plato. Both Yaska and Plato sum up as it were the results of their predecessors in philological and etymological investigations in the Nirukta and the Cratylus respectively. Both stand pre-eminent with regard to their age, and have dominated the thought of succeeding generations in their respective countries. Yaska's work is important for the history of philology and etymology. And as the representative record of the researches of ancient Indians, it is of considerable interest for a comparative study of the Indian and Greek achievements in these two branches 5wledge in the earliest period of their history.

## 2. Phonetic equipment of Yāska.

Before we proceed to examine, in detail, the principles laid down by Yaska for etymology, or his speculations in philology, it will be worth while to inquire whether Yaska was a properly qualified person to undertake the task, i.e. whether he possessed any knowledge of sound-laws, or, in other words, whether he received any phonetic training, and of what sort? As has already been pointed out, historical and biographical records about ancient India do not exist, or at least, if they existed, have not survived. Nothing definite is, therefore, known about the life of Yāska nor about the period in which he lived, nor about the educational system which then prevailed. In the absence of such records it is therefore extremely difficult to ascertain the worth of his qualifications, or the extent of, and his familiarity with, sound-laws. Yet some indirect information can be pieced together by collecting a few isolated data capable of throwing some light on the subject. In the nrst place, Yaska is acquainted with a vast amount of Sanskrit literature. The numerous exemplary quotations occurring in the Nirukta conclusively show that he knew the Rg-veda, the Sama-veda, the Atharva-veda, the Yajur-veda, and their pada-pathus, the Taittiriya Samhita, the Maitrayani Samhita, the Kāthaka Samhitā, the Aitareya Brāhmana, the Goputha Brāhmana, the Kauşitaki Brāhmana, the Satapatha Brāhmana, the Prātišākhyas,

and some of the Upanisads. The full list of all the works known to him is given in the Appendix. This shows that Yaska was a man of comprehensive knowledge and vast reading. Secondly, he refers to and quotes the opinions of the various schools of thought which existed in his time, i.e. the school of etymologists, the school of grammarians, the school of ritualists, the school of legendists, the school of Naidanas (i.e. specialists, in primary causes). Further, he discusses and criticizes the views of many authorities—his predecessors and contemporaries. The full list of these is also given in the Appendix. The mention of eminent scholars and schools of thought presupposes specialization in their respective departments of knowledge which implies some uniform system of training and a sufficiently high order of education extending over a long period. Otherwise it is difficult to conceive how these various schools could have come into existence at all. Thus it can be assumed without much doubt that Yaska had received some kind of training in one, or more than one, of these schools. He discusses the doctrines of the schools other than his own, and thus seems to have acquired a general familiarity with them to be able to do so. Thirdly, he distinctly mentions the pratisakhyas, i.e. phonetic treatises which record the researches made by ancient Indians in the physiological and the acoustic aspects of Phonetics. These treatises themselves presuppose the existence of the pad: pathas, i.e. 'the word texts', which give every word of the samhitā in its isolated state, i.e. free from the euphonic combinations, and analyse compounds into their component elements. Gradually by the time of Yāska, a strong phonetic feeling had come into existence, as is evident from the scientific arrangement and classification of the Sanskrit alphabet. This shows that Yaska was furnished with some phonetic equipment such as the state of the scholarship of the time permitted him to acquire. This view is supported by the fact that Yaska is familiar with and recognizes the following phonetic phenomena: (1) Syncope as in जान: (they went) from the root गम (to go); (2) Metathesis as in खोबा 'a drop' from बत (to drop), रजः (rope) from खन (to emit), and तर्न 'knife' from कत् (to cut), and so on; (3) Anaptyxis, as in आखत from the root अस (to throw), बारः (door) from the root q (to cover), Hear: from the root at (to fry), &c.; (4) haplology as in  $\overline{q} = tri + rca$ , i.e. 'three stanzas'. He is also acquainted with assimilation, and has noticed an example of prakrtization in the Rg-veda while explaining gree by and (N. v. 24). For the detailed account of his observations on phonetic phenomena see Chapter II, sections

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> All these words are found in the Niruktu, ii. 1-2. I have cited examples furnished by Yāska himself.

1-2. From what has gone before, it may be concluded that Yaska was a man of extensive reading, that he had pursued a systematic course of study, and that he was furnished with some phonetic equipment. This conclusion is further supported by the fact that his explanations are pervaded with a rationalistic spirit and devoid of the mystifying or supernatural element, a characteristic of the ritualist and the parivrājaka school, cf. e.g. Yāska's explanation of Vrtra. He is altogether free from fanaticism, bigotry, and intolerance when he meets Kautsa's adverse criticism of what he believes to be the revealed hymns, but gives rational answers to the various points of objection. He is actuated by a scientific spirit even when he is dealing with gods. Thus, for instance, he classifies gods into various groups, i.e. the terrestrial, the atmospheric, and the celestial according to the sphere of their activity, and assigns definite functions to each. Yaska's classification of gods has nothing corresponding to it in the mythologies of other nations. Further, his treatment of synonyms and homonyms is also scientific. At first he attributes a particular meaning to a particular word, and then supports his assertion by quoting a passage, generally from the Vedic literature, in which that word is used in that particular sense. Whether or not one agrees with him in attributing particular meanings to particular words, it cannot be denied that his method is scientific and, notwithstanding his remote antiquity, surprisingly modern. This scientific spirit, so evident in the Nirukta, could be developed by a scientific training only. In the absence of any definite information, the preceding statement will, I think, give some indication as to Yaska's qualifications to undertake the task which he set before himself.

## 3. Importance of Etymology.

Taking both the East and the West together, Yāska is the first writer on etymology. He is also the first to treat it as a science by itself. According to the orthodox Indian tradition, the Nirukta has, for a long time, been recognized as a treatise which deals specially with etymology. But the claim of Yāska is not based on this recognition. He has enunciated his doctrines in the Nirukta. His remarks on the importance of etymology may sound very commonplace to us, but probably appeared to have the same profoundness of wisdom when they were first uttered about 2,500 years ago, as President Wilson's fourteen points for the modern political world. His arguments for etymology are summarized as follows:

(I) Etymology is essential for the proper understanding of the Vedic texts.

(2) Etymology is the complement of grammar.1

(3) Etymology is necessary for the analysis of the samhitā into the pada-pāṭha, and of words into their component elements.

(4) Etymology has practical utility, for it enables one to discover the primary deity of a stanza which bears the characteristic marks of more than one deity, and thus helps to perform the sacrifice with perfection.

(5) Etymology is a science, and should be studied for its own sake, for knowledge is commended, and ignorance is condemned. (Chapter I, sec. 15-17.)

## 4. Principles of Etymology.

Yāska's fundamental notion about language is, that all words can be reduced to their primordial elements which he calls roots. With this idea he lays great emphasis on the point that as every word can be traced to an original root, one should never give up a word as underivable. His first general principle is, 'One should give the etymological explanation of words whose accent and grammatical form are regular, and are accompanied with a radical modification in the usual manner', i. e. in accordance with the laws of phonology. One would hardly question the derivation of पाचन from पच 'to cook', or of पाउन from पठ 'to read', or of बोध from बुध 'to know', or of भेद from भिद्र 'to break', and so on. It should be observed that Yaska recognized the importance of accent, and accords it a due place in his principle. It is obvious that the above-mentioned rule is limited in its scope, for only a comparatively small number of words can fulfil the conditions therein laid down. Yaska therefore strikes a note of warning and says that a disproportionate importance should not be attached to grammatical form, for the rules of grammar are not universal like laws of nature, and have many exceptions, adding that one has also to take into consideration phonetic phenomena such as syncope, metathesis, haplology, anaptyxis, assimilation, &c. His second principle is that in case the accent and grammatical form are not regular, and are not accompanied with a radical modification, one should always take his stand on the meaning of the word and endeavour to derive it from some similarity of form, or if there is no such similarity of form, even from the similarity of a single letter or syllable. Thus, according to Yaska, one should not be afraid to derive, dois, dû, doive, dusse, &c. from devoir, 'to owe', or isti (sacrifice) from the root yaj (to sacrifice), on account of the apparent dissimilarity of their form. Comparative philology furnishes the best examples to illustrate Yaska's remark that often there is hardly any resemblance between a word and its original source, i.e. its primitive

<sup>1</sup> Tad idam vidyā-sthānam vyākaranasya kūrtsnyam. N. i. 15.

and derivative forms. Cf. IE. \*penque; Skt. pañca; Zend. pañca; Gk.  $\pi\'ev\tau e$ ; Lat. quinque; Lith. penkè; Goth. fimf; Germ. fünf; OE. fif; Eng. five. Again, French larme and English tear have only r in common, both being otherwise quite different from their original source \*dakru, which assumed an Anglo-Saxon form tear, and a primitive Lat. dacru. The Eng. ewe and Lat. ovis have nothing in common, and each has exclusively preserved some parts of their original \*owis. Eng. four, Germ. vier, have only r in common with Gk.  $r\'e\tau\tau a\rho es$ . Eng. quick (orig. 'alive') has only i in common with Gk. β'eos (life). Eng. sit, and Gk. hed ('eopa, 'seat') have nothing in common, and each has preserved one exclusive part of the original \*sed. Again, cf. IE. \*ghans; Skt. hamsa; Gk. χήν; Lat. anser (for hanser); Germ. Gans; OE.  $g\^os$ ; Eng. goose.

But the application of this rule by an incompetent person gives rise to grotesque results; many such cases are supplied by the Nirukta, e.g. Śākaṭāyana's derivation of Sat-ya, the ya of which he formed from the causal of i, and Sat from as, 'to be'. Yāska foresaw the danger of the misuse of his principle. So after laying down his rule, he adds a note of warning. He urges that single words isolated from their context should not be thus derived, for without a knowledge of the context, it is often difficult to know the precise meaning of a word. He recommends that derivations should not be explained for a person not acquainted, or not well acquainted, with grammar, and not for one who has not studied etymology as a pupil. He says, 'One should indeed explain derivations for one's own pupil who has been in residence studying etymology or for one who is capable of understanding; for the intelligent and for the diligent.' N. ii. 3.

The third principle of etymology laid down by Yāska is that one should derive words in accordance with their meanings. 'If their meanings are the same, their etymologies should be the same, if the meanings are different, the etymologies should also be different.' (N. ii. 7.)

This principle is on the whole sound, for in every language there occurs the phenomenon that words of different origin often assume the same form. For instance:

```
Skt. Akte derived from the root aj means 'driven'.

""", "", "", "a\bar{n}j ", 'besmeared'.

Aja """, "", "uj ", 'driver'.

= a-ja "", "", "jun ", 'not born'.

Anișta = an-ișta from \sqrt{i}s means 'unwished'.

"" = an-ișta ", \sqrt{y}aj ", 'not sacrificed'.

Anudāra = an-udāra means 'a niggardly man'.
```

Skt. Anudāra = anu-dāra means 'followed by a wife'.

= a-pavana , 'without air'.

Apavana = apa-vana , 'a grove'.

= a-vasāna " 'not dressed'.

Avasānu = uva-sāna " 'resting-place'.

English Abode. From abide, meaning 'delay' or 'dwelling-place'.

.1bode. OE. abeod-an, connected with the primitive verb beodan, meaning 'prognostication'; cf. fore-bode.

Abound. OFr. abunder, abonder, habonder; Lat. abundare, meaning 'to be plentiful'.

= a-bound, meaning 'to get limits to'.

Admiral. OFr. amiral, derived from the Arabic amīr-al, latinized in various ways and assimilated according to popular forms, meaning 'a naval officer'.

A by-form of admirable. OFr. amirable, Lat. admīrābil-em,

meaning 'exciting admiration'.

Adust. Lat. adūst-us, Fr. aduste, meaning 'scorched'.

""" = a-dust, meaning 'in a dusty condition'.

Aught. OE. &ht; OHG. &ht; Goth. aiht-s, meaning 'possession'.

OE. \(\delta\), \(\delta + whit\); OHG. eowiht, iowiht, &c.; ME. \(\bar{o}ht\), \(\bar{o}ght\), meaning 'anything whatever'.

Bay. OFr. baie; Lat. baca, meaning 'a small fruit, a berry'.

" Fr. baie; Lat. baia, meaning an indentation of sea into land, or of land into the sea.

" OFr. baée; Lat. type badāta, meaning 'the division of a barn'.

OFr. bay; It. bada; Lat. badare, 'to open the mouth', meaning 'barking or baying'.

" Cf. ON. bágr, bægja, 'to push back', meaning 'an embankment or dam',

" Short form of bay-antler, meaning the second branch of a stag's horn.

" Fr. bai; Lat. badius, meaning 'a reddish-brown colour'.

Beak. Fr. bec; It. becco; Sp. bico; Late Lat. beccus, meaning 'a bird's bill'.

" 'A justice of the peace'.

, A variant of beek, 'to warm'.

22

Bear. OE. beru; OHG. bero; Mod. G. bär; cf. ON. björn; Lat. ferus, meaning 'an animal'.

OE. bere; cf. Goth. barizeins, meaning 'barley'.

OE. and OHG. ber-an; ON. ber-a; Goth. bair-an; Lat. fer; Gk. φερ; Skt. bhar, meaning 'to carry'.

English Dole derived from French devil means 'grief'.

" related to Teut. deal; Ger. Teil means 'portion'.

Fr. fame; Lat. fāma (report); Gk. φήμη, meaning 'public report'. Fr. faim; Lat. fumes; cf. OFr. afamer, meaning 'want of food.

hunger'.

Obsolete form of foam.

OE. fæstan; OHG. fastên; ON. fasta; Goth. fastan, meaning Fast. 'to abstain from food'.

ME. fest; ON. fest-r, meaning 'a rope'.

Fr. faste; Lat. fastus, meaning 'arrogance'.

Fold. OE. folde; OLG. folda; ON. fold, related to \*felbu, 'field'.

meaning 'ground'.

OE. fealdon; OHG. fuldan; ON. faldu; Goth. falpan; OTeut. \*falpan; cf. Lith. pleta; Gk. δί-παλτος, meaning 'to arrange one thing over another'.

OE. falced; Mod. LG. falt, meaning 'an enclosure for domestic

animals'.

ME. fald; OHG. fult; ON. fald-r, meaning 'a bend or ply'.

Hound. OE. hund; OHG. hunt (d-); Goth. hunds; ON. hundr; Gk. κύων, κυν; Skt. έναιι, meaning 'dog'

ME. hūn; ON. húnn, meaning 'a projection'.

OE. stol; OHG. selah; ON. sel-r, meaning 'an animal'.

OFr. seel; It. suggello; Lat. sigillum, meaning 'a device'.

Sound. Derived from Fr. son; Lat. sonus, means 'noise'.

OE. sund, means 'strong'.

Fr. sonder; Lat subundare, means 'testing depths'.

French Air. Gk. ἀήρ; Lat. āer-em; Sp. aire, meaning 'the gaseous substance which envelopes the earth'.

OFr. aire, meaning 'disposition'.

It. aria, meaning 'melody'.

Lat. campus; It. campo; Sp. campo, meaning 'field'. Champs.

OFr. cant, meaning 'side'.

Chère. Feminine of cher, dear'.

Gk. xapá, 'face'.

Consin, -e. Lat. consobrinus; It. cugino, -a; Sp. sobrino, -a; Ptg. sobrinho, -a, meaning 'a relative'.

Lat. culicinus, meaning 'an insect'.

Preposition meaning 'before'.

Pr. participle of devoir, 'to owe'.

Feu. Lat. focus; It. fuoco; Sp. fuego; Ptg. fogo; OFr. fou, meaning 'fire'.

French Feu. Derived by Estienne and Scheler from Lat. fuit > feut > feu; by Ménage from Lat. felix > felicis > felce > feu; by Littré from OFr. fuhu > feü, connecting with Lat. fatutus, meaning 'dead'.

Fier. Lat. fidure for (fidere); It. fidure; Sp. and Ptg. fiur, meaning 'to put confidence'.

Lat. ferus; It. and Sp. fiero; Ptg. fero, meaning 'proud'.

Firme. Lat. firmus; ME. ferme, meaning 'firm'; cf. Skt. & dhr.

, Med. Lat. firma, meaning, a farm'.

Franc. Lat. francus; It. franco; Sp. and Ptg. franco, meaning 'free'.

" Meaning 'a French coin'.

Geste. Lat. gestus, meaning, 'gesture'.

" Lat. gesta; It. gesta, meaning 'heroic deed, poetry'; cf. chunson de geste.

Louer derived from Lat. locare means 'to let'.

" laudure means 'to praise'.

German acht. OHG. ahto; MHG. ahte; Goth. ahtau; OE. eahta, derived from an IE. root; cf. Skt. aṣṭau; Gk. ἀκτώ; Lat. octo; Lith. asztūni, meaning 'eight'.

OHG. ahta; MHG. ahte; OE. oht, meaning 'proscription'.

Ball. From bellen, meaning 'barking'.

MHG. bal, balle; cognate with OHG. ballo; MHG. balle; ME. bal, balle; OTeut. \*ballôn, \*ballôn; cf. Lat. foll-is, 'something inflated'; Fr. balle, meaning 'a ball to play with'.

Fr. bal; It. ballo; Fr. baler or baller; Lat. ballare; Gk. βαλλίζω,

meaning 'a dance'.

Bauer. OHG. bûr; MHG. bûr; LG. buur; ON. búr; OE. búr, 'dwelling'; cf. neighbour; OE. néah-gebúr and nach-bur; E. bower; OTeut. \*búro(m), from Teut. √bž; IE. √bhu; cf. Skt. bhū (bhūmi, 'earth'); Gk. φύω; Lat. fui (futurus); meaning 'bird-cage'.

OHG. bûâri; MHG. bûwære; cf. Erbauer, Ackerbauer, from the \[
\sqrt{bauen}, 'to cultivate'; Du. bouwen; MHG., MDu. bûwen;
\]

meaning 'a peasant'.

Bulle. MLG. bulle; MDu. bulle; Du. bul, bol; ON. bole, boli; ME. bole (boole); cf. ME. bulle, bulle and E. bull, bullock; meaning 'a buffalo'.

MHG. bulle; OE. bulle; E. bull; Fr. bulle, derived from Lat. bulla, meaning 'a papal mandate'.

German Geiseln. Pl. of geisel, OHG. gīsal; MHG. gīsel; OE. gísel, meaning 'hostages'.

A form of geiszeln, MHG. geiseln, meaning 'to whip'.

Kehren. OHG. kēran; MHG. kēren, meaning 'to sweep'.

OHG. kerian; MHG. kern, meaning 'to turn'

Kiefer. OHG. kienforha; MHG. kienboum and the corresponding word to OHG. \*kienforhe; cf. Kien and Föhre, meaning 'Scotch fir, pine tree'.

MHG. kiver, kivel, kivele; OSaxon. káflos: OE. ceáfl, meaning

'jaw'.

Kiel. OHG. kiol, chiol; MLG. kêl, kîl; MHG. kiel; OE. céol; OS. hiol. meaning 'keel'.

MHG. kîl; LG. quiele; E. quill, meaning 'a piece of reed or feather of a bird'.

Laden. OHG. hladan; MHG. laden; OS. hladan; OE. hladan; Goth. (af)halpan; E. lade, meaning 'to load'.

OHG. ladon; MHG. laden; Goth. lapon; OE. ladan, meaning 'shop'.

Mandel. MLG. MDu. mande; OE. mand, mond; E. maund, meaning 'to count by fifteen'.

OHG. mandala; MHG. mandel; OFr. almunde, also amunde, amundre; cf. Sp. almendra; It. mandorla, mandola, meaning 'almond'.

Mark. OHG. marka; MHG. marke; OS. marka; OE. mearc, meaning 'boundary'.

MHG. mark; MDu. marc; ON. mork; OE. marc; Med. Lat. marca, marcus; Fr. marc; It. marco, marca, meaning 'a coin'.

OHG. marg, marag; MHG. marc, marg; OS. marg; OE. meurz, meurh; MDu. march, marg; Mod. Du. merg; OTeut. \*mazgo; cf. AV. mazgo; Skt. majjan; meaning 'the soft fatty substance of bones'.

Reis. OHG. hriis; MHG. ris; ON. hris; MDu. Du. rijs; OF. hris, meaning 'twigs or small branches'.

MHG. rîs; MLG. riis; ME. rys: OFr. ris; It. riso; Lat. \*orizum; Gk. ὄρυζα; cf. Skt. vrīhi, meaning 'rice'.

Hindi kāma derived from Skt. kg means 'work'.

" " " kam " 'love'.

Examples might be multiplied. It is clear that such words can be satisfactorily derived only with reference to their meaning, for being derivable

from more than one original source, they are liable to be connected with the wrong root unless the derivation is based on the meaning. Yāska's rule is therefore sound. But in criticism of Yaska's rule, it may be remarked that words, having the same origin, come to acquire different meanings. For instance, Lat. cup(cupido), 'to desire', and Skt. kup, 'to be angry', have the same common origin. Again, cf. IE. klutós; Skt. śrutás; Gk. κλυτός; Lat. (in)clutus; OE. hlūd; Eng. loud. Yāska did not know any other language besides Sanskrit, his horizon was therefore necessarily limited, yet his familiarity with the two phases of the Sanskrit language, i.e. the Vedic and the classical, which is historically the development of the former, and which in their relation to each other bear a close correspondence to that of the Ionic and the Attic tongues, placed him on a better working ground than those who were not fully conscious of such historical development. There is no passage in the Cratylus, for instance, showing that Plato realized that the Attic was historically the outgrowth of the Ionic language. On the contrary, the following passage indicates that he was not aware of any such development.

### 5. Plato on Etymology.

Soc. 'Yes, my dear friend; but then you know that the original names have been long ago buried and disguised by people sticking on and stripping off letters for the sake of euphony, and twisting and bedizening them in all sorts of ways. . . . And the additions are often such that at last no human being can possibly make out the original meaning of the word.' 1 Again, Plato does not recognize that etymology has any scientific or even systematic basis. He does not seem to realize that derivation of words should be governed by some general rules. In addition to the above, I quote the following passage in support of my statement:

Soc. . . . 'Now attend to me; and first, remember that we often put in and pull out letters in words and give names as we please and change the accents.' Evidently he did not attach much importance to accent. The only principle, which can hardly be so called, is contained in the following passage:

Soc. . . . 'And whether the syllables of the name are the same or not the same, makes no difference, providing the meaning is retained; nor does the addition or subtraction of a letter make any difference so long

<sup>1</sup> Jowett, Dialogues of Plato (3rd ed.), vol i, p. 358.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. p. 341.

as the essence of the thing remains in possession of the name and appears in it.' 1

These three passages from the Cratylus indicate that Plato looked upon etymology as a compendium of individual conjecture which would justify Voltaire's famous satire that, 'Etymology is a science in which vowels count for nothing and consonants for very little', and Max Müller's well-known epigram that, 'a sound etymology has nothing to do with sound'. The fundamental difference between Yaska and Plato is that the former distinguished roots from affixes and suffixes, i.e. the radical from the formative element, and hence was able to formulate general principles for analysing words into their constituent parts; the latter did not realize this distinction and consequently made conjecture the basis of etymology. It may be remarked, however, that Sanskrit is generally acknowledged to be more perspicuous than Greek; it was easier therefore to see this distinction in Sanskrit than it was in Greek, and besides Yaska had the advantage of inheriting this knowledge from a long line of predecessors who had made this discovery at a very early period. But Yaska's greatness, even if every one of his etymological explanations is proved to be wrong—as many are manifestly so,—lies in the fact that he is the first to claim a scientific foundation, and also the first to formulate general principles for etymology.

## 6. Philological speculations of Yāska.

In two aphoristic rules, Yāska enunciates his view as to why articulate speech is given preference to other modes of expression, such as gestures, movements of hands and body, &c. He says, 'words are used to designate objects with regard to everyday affairs in the world, on account of their comprehensiveness and minuteness'. Durga, the commentator of Yāska, explains the term 'comprehensiveness', with regard to the psychological process involved in the apprehension of meaning through the instrumentality of the spoken word. He says that there are two phases of consciousness in the human mind, i.e. (1) the manifest, and (2) the unmanifest. When a person desires to express the manifest consciousness, his effort results in the exhalation of breath which modified in the various speech-organs produces the word. The word again pervades the unmanifest consciousness of the hearer, makes it manifest, and thus the meaning is apprehended. Using philological terminology, we may express the same thing by saying that there are permanent word-records in the sub-conscious strata of the human

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jowett, *Dialogues of Plato* (8rd ed.), vol. i, p. 385.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Nirukta, i. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Durga on N. i. 2.

mind. These word-records are brought from the sub-conscious to the conscious state by articulated speech. It may be objected that whatever the psychological process may be, the most important use of the word is to express and convey the meaning to somebody else, and this purpose can equally be accomplished by other methods, such as gestures, movements of hands, face, and eyes. As if Yaska had anticipated this objection, he adds the term 'minuteness' in his aphorism. Durga has the following comment: The movements of hands and the winking of the eyes, &c., are also comprehensive, they will express the meaning and in this manner we will be saved the trouble of studying grammar and the bulky Vedic literature. True, gestures, &c., are comprehensive, but they are not minute, i.e. they involve greater effort in production and are always indefinite. Even discarding Durga's elaborate explanation of 'comprehensiveness', Yaska's aphorism can mean only that words are used in the everyday affairs of the world because they are capable of giving expression to every kind of meaning with their numerous shades of difference, and are produced with comparatively less exertion. There seems to be no doubt that at the time of writing the above-mentioned aphorism, Yāska had in his mind the alternative method of expression by means of gestures, &c. And his argument that words are preferred to gestures, on account of the economy of effort, has a strikingly modern note.

## 7. Origin of Language.

Yāska is a follower of the school of etymologists, whose fundamental doctrines is that all words are derived from original roots.\(^1\) Gārgya and the followers of the school of grammarians do not agree with him.\(^2\) There is also a short discussion about onomatopoeia\(^3\) Aupamanyava maintains that there is no such thing as onomatopoeia, but Yāska holds that there are some words which are formed by the mere imitation of sounds of nature, mostly the names of birds, such as crow, partridge, &c., but which can be derived otherwise also. It is surprising that in this connexion he does not mention the word cuckoo. Besides the names of birds, he thinks that the following words are similarly formed. Kitava\(^4\), 'a gambler'; dundubhi\(^5\), 'a drum'; cisc\(\bar{a}\) krnoti\(^6\), 'it makes a cisc\(\bar{a}\) sound'; krka\(^1\), the former part of krkav\(\bar{a}ku\), 'a cock'. According to Y\(\bar{a}ska\), onomatopoeia does not play any important part in the foundation of language. He discards

<sup>1</sup> Nirukta, i. 12.

<sup>2</sup> Loc. cit.

<sup>3</sup> Op. cit. iii. 18.

<sup>4</sup> Ibid. v. 22

<sup>5</sup> Ibid, ix. 12.

<sup>6</sup> Ibid. ix. 14.

<sup>7</sup> Ibid. xii. 13.

3 Nirukta, i. 1.

therefore the so-called Bow-wow theory. As Yaska reduces all words to primordial roots, he may therefore be regarded as an adherent of the root-theory.

This again affords a point of difference from the *Cratylus*, where Plato, in attempting to trace the origin of the sounds of the alphabet to the sounds of nature, considers onomatopoeia to be the most important factor in the formation of language. As an objection to his theory, it may be remarked that the objects with which men in primitive society are most familiar would be things like 'cave', 'pit', 'tree', &c., and the naming of these objects precludes all imitation of natural sounds. Words like 'digger, 'weaver', &c., would represent a higher stage of civilization.<sup>2</sup>

### 8. Parts of Speech.

Yāska says that there are four parts of speech: noun and verb, preposition and particle.<sup>3</sup> At first sight, it seems inexplicable that an ancient author like Yāska should mention preposition as a part of speech and should ignore adverbs which historically can be shown to have been evolved at an earlier stage of the linguistic development than the former. The difficulty, however, disappears when it is remembered that prepositions in Sanskrit are seldom used to express case relations, but mostly serve as adverbial prepositions. With Yāska's division of speech into four parts may be compared the remarks of Dionysius of Halicarnassus, who attributes a similar classification to Aristotle.

'Composition is . . . . a certain arrangement of the parts of speech. . . . These were reckoned as three only by Theodectes and Aristotle and the philosophers of those times, who regarded nouns, verbs, and connectives as the primary parts of speech. Their successors, particularly the leaders of the Stoic school, raised the number to four, separating the article from the connectives.' <sup>4</sup> According to Aristotle, 'Diction viewed as a whole is made up of the following parts: the letter (or the ultimate element), the syllable, the conjunction, the article, the noun, the verb, the case, and the speech.' <sup>5</sup>

## 9. Aristotle's definition of Noun and Verb.

Yāska defines the noun and the verb as tollows: A verb has becoming as its fundamental notion, a noun has being as its fundamental notion. But where both (i.e. becoming and being) are dominated by becoming as in a verbal noun), a becoming arising from a former

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Max Muller, Science of Language, vol. i, <sup>4</sup> Literary Composition, ch. iii, Roberta's ed., pp. 407-17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See also Max Muller, loc. cit. <sup>5</sup> Poetics, 20. 1456 b, Bywater's ed., p. 57.

to a later state is denoted by a verb, as 'he goes', 'he cooks', &c.; while the embodiment of the whole process beginning with the original and ending with the final conception, which has assumed the character of being, is denoted by a noun, as 'going', 'cooking', &c.\text{1} Further, becoming has six modifications: (1) genesis, (2) existence, (3) alteration, (4) growth, (5) decay, and (6) destruction.\text{2} With these may be compared Aristotle's definitions of noun and verb. 'A noun or name is a composite significant sound not involving the idea of time, with parts which have no significance by themselves in it. . . . A verb is a composite significant sound involving the idea of time, with parts which have no significance by themselves in it. Whereas the word 'man' or 'white' does not imply when, 'walks' and 'has walked' involve in addition to the idea of walking that of time present or time past.'\text{3}

In his definition of a verb, Aristotle lays great emphasis on the idea of time, but ignores the idea of action involved in it: his definition is therefore incomplete and states the element of lesser importance only, for of the two ideas of action, and time, the former is of primary and the latter of secondary significance. Yāska has hit on the right word, i.e. becoming which expresses both, the notion of action and time as well. Aristotle's definition of a noun is a negative one. He explains what it does not involve, but not what it positively does involve. Yāska on the other hand, gives a positive definition, setting forth being to be the fundamental notion of a noun. Further, he also defines a verbal noun, which is ignored by Aristotle.

Yāska explains prepositions as words which bring into prominence the subordinate meaning of nouns and verbs. He then subjoins a list of twenty prepositions assigning to each its appropriate meaning. Proceeding further, he divides particles into three groups, (1) comparatives, (2) conjunctives, and (3) expletives. He defines these terms, giving a list of the particles of each group, explaining their meanings and illustrating their uses by suitable quotations from Vedic literature. They are treated in detail in the first chapter of the Nirukta (sec. 3-9).

Yāska observes the dialectical differences in the spoken language of his time. Thus he points out certain characteristics of the speech of the Aryans and the Kāmbojas, the people of the East, and the people of the North.<sup>4</sup> He acknowledges the relation of the classical to the Vedic Sanskrit. Thus he remarks that their vocabulary is identical,<sup>5</sup> that their use of prepositions and particles with occasional exceptions is similar.<sup>8</sup>

<sup>1</sup> Nirukta, i. 1.

<sup>4</sup> Nirukta, ii. 2.

<sup>2</sup> Op. cit. 1. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Op. cit. i. 16.

<sup>3</sup> Poetics, 20, 1456 h. 10, Bywater's ed., p. 58.

<sup>6</sup> Op. cit. i. 3-9.

He seems to be conscious of the historical connexion of the two languages when he says that the words of the one are derived from the roots of the other.<sup>1</sup> He knows that it is not nouns only, but also verbs, which have synonyms. 'So many verbs have the same meaning. So many are the synonym of a noun (lit. being).' He explains homonym as a word which has more than one meaning.<sup>3</sup> He also notices certain idiomatic expressions, whose order is immutably fixed as 'Indra and Agni', 'father and son', but not 'Agni and Indra', 'son and father'.<sup>4</sup>

#### Semantics.

#### How names are given.

The epoch of Yaska was an age of remarkable literary activity. There seems to be a general striving after the search of truth in all the departments of human knowledge. On the philosophic side, it marks the beginning of the Upanisadic period which preached monotheism of an exalted type, and gave expression to some of the sublimest thoughts ever recorded in the history of mankind. On the religious side, it was the harbinger of the Buddha who was soon to carry out a campaign of vigorous protestantism against the then prevailing ritualistic practices. Even in the matter of style, it is the period of transition which ushered in the era of the aphorism (sūtra). As shown above, the age was busy with grammatical and philological speculations, nor was semantics ignored. In the first chapter of the Nirukta (see 12-14), Yaska discusses the question, how names are given. The most important arguments are set forth in the form of questions and answers. A critic is introduced who raises the various points of objection, each of which is duly answered by the author. It is a dialogue consisting of two monologues which are put in the mouths of the critic and the author in succession. The arguments are as follows: (1) Every being who performs a particular action should be called by the same name, e.g. every one who runs on the road should be called asva (runner), and not the horse alone; everything that pricks, as a needle or spear for instance, should be called trna (pricker) and not a blade of grass alone. (2) Every being should be given as many names as the actions with which that particular being is associated, e.g. a pillar should be called not sthuna (i.e. which stands upright) only, but also dara śaya (i.e. which rests in a hole), and also sanjunt (i.e. which is joined with the beams). (3) Only such words should be used in giving names as are regularly derived from roots according to the rules of grammar, so that

<sup>1</sup> Nirukta, ii. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Op. cit. i, 20.

the meaning of the object which they denote, should be quite clear and free from doubt, e.g. purusa (man) should be puri-saya (i.e. city-dweller); asva (horse) = asta (i.e. runner); trua (grass) = tardana (pricker) and so on. (4) If the name of an object is to be determined by its actions, the being precedes the action (e.g. the horse comes into existence before it actually runs), the designation of a being, which is earlier, from an action, which is subsequent to it, is not tenadle (perhaps for the reason that it will leave the being nameless during the interval). (5) People indulge in sophistry in explaining names, as for instance, when it is said that earth (prthivi) is so called on account of its being broad (prath), they do not consider as to who made it broad and on what basis.

## Rejoinder.

- (1) We find that of the beings who perform a particular action, all do not get the same name but only a few, e.g. every one who cuts wood is not called takṣaka, but the carpenter alone is so called; it is the ascetic only who is called pari-vrājaka (i.e. a wanderer) and not every one who wanders; it is only the sap of the sugar-cane that is called jīvana (i.e. enlivening) and not everything that enlivens; it is only the planet Mars that is called bhūmi-ja (i.e. earth-born), and not everything that is born from the earth and so on. He seems to imply that there is a law of specialization by which a particular name comes to be exclusively associated with a particular object.
- (2) He means to say that in spite of their manifold activities, objects take their name from one particular action, which is the most important and the most special to them, e.g. a carpenter performs many actions, yet he is called takṣaka (i.e. a cutter of wood), because the shaping of things by cutting wood is his most important function and can be specially associated with him. Durga has the following comment on it:

. . . तच यदुक्तमेकस्थानेकिकियायोगादनेकनामता प्रसञ्चेतिति । एतद्युक्तम् । यदि चोक्तमनेकेषामेकनामतेकस्य चानेकनामता प्राप्नोति ततस्य व्यवहाराप्रसिद्धिरिति । निह तदुभयमस्ति । अनेकेषामेकिकियायोगेऽपि हि सत्येकस्य चानेकिकियायोगेऽपि हि सति व्यवस्थित एव श्व्दिनियमः स्वभावत एव लोके ।

'Thou seest, my friend, and we also see, that one man who cuts wood is called 'carpenter', while another who does the same is not so called. You may well ask the reason. Listen; go and ask the world, quarrel with the world if you like, for it is not I who made this law. But this is what we find: of those who do the same work, some are named in accordance with that activity, others not. You may say that because one object is named in accordance with that activity, therefore others doing the same thing should be similarly named . . . Although all nouns are derived from verbs, the choice of names with reference to a particular action is made by nature (svabhāvatah); or it may be that the choice is made by the law of special action. A man who performs one particular action more specially, whatever other actions he may perform, will obtain his name from that particular action. This is a settled rule. For we do not call the man, who cuts wood now and then, by the name of carpenter, but him we call carpenter who cuts wood at any time, or in any place and always. This is an instance of a name, the choice of which is made by special action and this name may be freely given to others who perform the same action specially. And if sometimes, or somewhere, some other action is still more special to them, they will obtain their names in accordance with that action only. . . .

We see that persons who perform many actions, obtain their names from one particular action. A carpenter performs many other actions, but he is not called after those activities. . . . If it be said, that many persons who perform the same action, should have a common name, and one person who performs many actions, should have as many names, all that we can say is, that it is contrary to the practice of the world. Neither is the case. Whether many persons perform a particular action, or a single person many actions, the law about the names is that the choice is made by natural selection.'

With this may be compared the remarks of Bréal.

'One conclusion is to be drawn from all that has gone before: it is an undoubted fact that Language designates things in an incomplete and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Max Müller's translation of some parts of the above-quoted passage (ibid., p. 167).

inaccurate manner. Incomplete: since we have not exhausted all that can be said of the sun when we have declared it to be shining, or of the horse when we say that it trots. Inaccurate: since we cannot say of the sun that it shines when it has set, or of the horse that it trots when it is at rest, or when wounded or dead.

Substantives are signs attached to things: they contain exactly that amount of truth which can be contained by a name, an amount which is of necessity small in proportion to the reality of the object. . . . It will be impossible for language to introduce into the word all the ideas which this entity or object awakens in the mind. Language is therefore compelled to choose.' 1

- (3) Many words whose grammatical form is quite regular are used to denote names of objects, such as *vratati* (creeper),  $j\bar{a}gar\bar{u}ka$  (wakeful),  $darvi-hom\bar{i}$  (one who sacrifices with a ladle), &c.
- (4) We find that many objects get names which are based on subsequent actions, e.g. the wood-pecker.
- (5) If prthivi (earth) is derived from I prath (to be broad) there is no sophistry at all. It is not necessary to consider as to who made it broad and on what basis, for it is broad to the eye.

Thus the question is discussed in the Nirukta. The same question is discussed at length in the Cratylus also, wherein Plato propounds three theories and makes the three characters in the dialogue their exponents. Hermogenes holds that names are conventional, arbitrarily given, and altered at will. Its antithesis is represented by Cratylus who maintains that they are natural. Socrates takes an intermediate position and admits that names are natural and at the same time have an element of convention as well.<sup>2</sup>

## i. Early anti-Vedic Scepticism.

In the fifteenth section of the first chapter of the Nirukta, a critic is introduced in the person of Kautsa, who not only questions the authority of the Vedas, but actually maintains that the Vedic stanzas are meaningless, adducing several arguments in support of his assertion. From the twentieth section of the same chapter it is evident that Yaska believes the Vedic hymns to be revealed, having been handed down from generation to generation by oral tradition, and requiring to be studied with great care; the purpose of his own work being to facilitate this study. As the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Semantics, ch. xviii, Eng. trans. by Cust, <sup>2</sup> Cf. Jowett, Dialogues of Plato (3rd ed.), vol. i, pp. 171, 172. pp. 327-8, 358, 366, 378.

Nirukta is one of the six auxiliary treatises of the Veda, it is rather difficult to say with what object Yaska presented and tried to controvert the view of his opponents, for it is inconceivable that the learned theologians would reproduce, in their orthodox books, a controversy which challenges the most fundamental beliefs of their religion. The reproduction of the Kautsa controversy indicates on the one hand, that not only Yaska was endowed with a rationalistic spirit, and was free from bigoted fanaticism, but also that it was possible to carry on such discussions with tolerance at that period of remote antiquity; and implies on the other, that Kautsa was an eminent scholar, or some great personality, or the exponent of some philosophic system, whose thought could not be ignored. Some, however, think that Yaska has invented Kautsa as a convenient method of giving expression to Vedic Scepticism. This view is conjectural, and is not supported by any evidence. Yaska uses the terms eke, and ekam, aparam, &c. when he wants to refer to something in general, and he could have very well employed the same terms with regard to the above-mentioned controversy, had it not been associated with a particular individual, i.e. Kautsa. There is no ground to doubt the historical existence of the authorities whose opinions are quoted, or referred to, or to whom particular statements are attributed, by Yaska. And unless the contrary can be proved, it may be assumed that Kautsa was an historical entity. may also be taken for granted that he was the leader of a movement, which may be described as something akin to materialistic rationalism, and which was the result of a remarkable literary activity, a characteristic of the epoch of Yaska, as pointed out elsewhere. But Kautsa was by no means the originator of such a movement, the beginning of which can be traced to an earlier period. Its origin is probably to be sought in sectarianism. For a considerable time, the Atharva-veda was not recognized as divine revelation. For the followers of the Atharva-veda, it was therefore necessary to demonstrate the superiority of their own Veda to the RV., the SV., and the VS. Perhaps the most effective means, employed for the achievement of this object, was to invent legends and allegorical stories, in which all the four Vedas are introduced, and in which a certain task is proposed for them. The RV., the SV., and the VS. are invariably shown to be incompetent in its performance, and it is given up as too difficult by the three Vedas in succession, being finally accomplished by the AV., whose superiority over the other three Vedas is thus implicitly expressed. I quote the following two stories from the Gopatha Brāhmaṇa in support of my statement:

तान्वागभ्यवाच । त्रयः श्म्येतित । तथित । तमृग्वेद एत्योवाचाहमयं श्मेयमिति ।

तस्या चित्रित्राय महद्भयं सस्ति । स एतां प्राचीं दिशं भेते । स होवाचाशानो न्वयमच इति । तं यत्त्रेंद एत्योवाचाहमचं श्रमेयमिति । तस्या चित्रित्राय महद्भयं सस्ति । सा एतां प्रतीचीं दिशं भेते । स होवाचाशानो न्वयमच इति । तं सामवेद एत्योवाचाहमचं श्रमेयमिति । केन नु लं श्रमिष्यसीति । रथन्तरं नाम मे सामाघोरं चाकूरं च तेनाचममिष्टूयते । तस्या चथ विस्त्राय तदेव महद्भयं सस्ते । स एतामुदीचीं दिशं भेते । स होवाचाशानो न्वयमच इति ।

'Speech said to them, "tame the horse". "Be it so", replied they. Having approached him, the RV. said, "I shall tame the horse". When he set about (accomplishing it), a great terror seized him. He turned her in the eastern direction. He declared, "this horse is wild indeed" The VS. approached him and said, "I shall tame the horse". When he set about (accomplishing it), a great terror seized him. He turned her in the western direction. He declared, "this horse is wild indeed". The SV. approached him and said, "I shall tame the horse". "How indeed wilt thou tame the horse?" "Rathuntaram is the name of my song of praise which is neither terrific, nor harsh. With that the horse is praised". But when he set about (accomplishing it), the same great terror seized him. He turned her in the northern direction. He declared, "the horse is indeed still wild"."

After these futile attempts, they are advised to seek  $\bar{A}tharvana$  the tamer. They approach him and request him to tame the horse. He prepares the water of tranquillity, which he sprinkles over the horse. From every limb of the horse flames fall down on the ground, and the horse, perfectly tame, salutes the sage.

The object of the following story is to show the incompetency of the three Vedas to afford protection:

ते देवा द्न्द्रमन्नुवन् । द्मन्नस्तावदा गोपाय . . . स वै नसीन रूपेण गोपाय येन नो रूपेण भूयिष्ठं कादयसि येन ग्रन्थसि गोप्तुमिति । स ऋग्वेदो भूला पुरस्तात्परीत्यो-पातिष्ठत् । तं देवा अनुवन् । अन्यत्तद्भूपं कुरूष्व नैतेन नो रूपेण भूयिष्ठं कादयसि नैतेन ग्रन्थसि गोप्तमिति । स यजुर्वेदो भूला पश्चात्परीत्योपातिष्ठत् । तं देवा अनुवन् । अन्यत्तद्भूपं कुरूष्व । नैतेन नो रूपेण भूयिष्ठं कादयसि नैतेन ग्रन्थसि गोप्तमिति । स सामवेदो भूला उत्तरतः परीत्योपातिष्ठत् । तं देवा अनुवन् । अत्यत्तद्भूपं कुरूष्व । नैतेन नो रूपेण भूयिष्ठं कादयसि गोप्तमिति ।

'The gods said to Indra, "Do now protect this sacrifice of ours. Verily protect us with that form of thine, with which thou affordest us the greatest shelter, with which thou canst best protect us'. He assumed the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> GB. i. 2. 18; Bib. Ind. ed., p. 35.

form of the RV., and having approached, stood before them. The gods said to him, "assume some other form; with this form thou canst not afford us the greatest shelter, with this form thou canst not best protect us". He assumed the form of the VS., and having approached stood behind them. The gods said to him, "assume some other form; with this form thou canst not afford us the greatest shelter, with this form thou canst not best protect us". He assumed the form of the SV., and, having approached stood to their north. The gods said to him, "assume some other form; with this form thou canst not afford us the greatest shelter, with this form thou canst not afford us the greatest shelter, with this form thou canst not best protect us".'1

Indra then assumes the form of the Brahma-veda, i. e. the Atharva-veda, which is approved by the gods as competent to give them the greatest protection.

It need hardly be said that the efforts of the followers of the Atharva-vela were crowned with success, for, in course of time, the AV. was recognized as one of the revealed scriptures. But their method of discrediting the other Vedas gave rise to a movement of inquiry and scepticism—a movement, the traces of which can still be discovered in isolated passages of the Aranyakas and the Upanisads. Besides the fact that the anti-Vedic ideas have been preserved in the Āranyakas and the Upanisads, which, according to the orthodox tradition, are a part of the scriptures, indicates that the movement must have been important and wide-spread, so much so that even some of the Vedic Scholars came under its influence, and freely gave expression to their heterodox views, some of which have survived. I quote the following passages in support of the foregoing conclusion:

# एतड सा वै तदिदांस चाइर्च्यच्यः कावषेयाः किमर्था वयमध्येष्यामहे किमर्था वयं यच्यामहे। वाचि हि प्राणं जुङ्गमः प्राणी वा वाचं यो ह्येव प्रभवः स एवाष्ययः।

'Verily it was so, then the Kāvaṣeyas, the learned seers, said, "to what purpose shall we study the Vedas, to what purpose shall we sacrifice? We sacrifice breath in speech, and speech in breath; whosoever is born is indeed the authoritative person."'<sup>2</sup>

# उक्यमुक्यमिति वै प्रजा वदन्ति तदिद्मेवोक्यमियमेव पृथिवीतो हीदं सर्वमुत्तिष्ठति यदिदं किञ्च।

'People say, "Hymn, Hymn". This earth indeed, is the hymn, for all, whatever exists springs from it.'3

The study of the Vedas is regarded as avidyā (non-knowledge) in MU.

GB. i. 2. 19; Bib. Ind. ed., p. 36.
 A. A. ii. 1. 2; Keith's ed., p. 101.
 A. A. ii. 1. 2; Keith's ed., p. 101.

I. 1. 4-5; as lower knowledge in MU. III. 2. 3; KU. I. 2. 23. The full force of this condemnation will be realized, if it is borne in mind that the Upanisads are also regarded as revealed books (śruti). The case would be analogous if, for instance, St. Paul had declared in one of his epistles that the study of the Bible is non-knowledge, or lower knowledge. The following are the other anti-Vedic passages: Bṛh. U., I. 5. 23; Kau. U., II. 5; Ch. U., V. 11-24; TU., II. 5; Vivekacūdāmani 2; the Jain Uttarā-dhyāyana sūtras, IV. 12; XIV. 12; Gītā, II, 42, 45; IX. 21: XI. 48, 53. In order to reconcile them with the pro-Vedic doctrines, the commentators have offered ingenious explanations of these passages.

It is possible that the Buddha came under the influence of this anti-Vedic movement at an early period, which may be responsible for his vehement denunciation not only of Vedic rites and practices, injunctions, and invocations, &c., but of Vedic lore. He held them up to ridicule, and discarded them as an obstacle to final emancipation. His views about Vedic knowledge have beer preserved in the form of a dialogue in the Tevijja sutta in the Dīgha Nikāya. Two Brāhmanās, Vāsettha and Bhāradvāja quarrel as to which is the true path. Unable to settle their dispute, they go to the Buddha for a decision. The Buddha holds a conversation with them, and after perplexing and confounding them with analogies and arguments in a Socratic manner, gradually leads them to his own way of thinking, and finally converts them to Buddhism. The important parts of the dialogue with regard to the Vedas are the following:

13. 'Well then, Vāsettha, those ancient Rṣis of the Brāhmaṇās versed in the three Vedas, the authors of the verses...to wit,... Vāmadeva, Vessāmitta, Jamadaggi, Āṅgirasa, Bhāradvāja, Vāsettha, Kassapa, and Bhagu—did even they speak thus, saying: "We know it, we have seen it, where Brahmā is, whence Brahmā is, whither Brahmā is?"

"Not so, Gautama!"

15. . . . "Just, Vāsettha, as when a string of blind men are clinging to one another, neither can the foremost see, nor can the middle one see, nor can the hindmost see—just even so, methinks, Vāsettha, is the talk of the Brāhmaṇās versed in the three Vedas but blind talk . . . the talk . . . of the Brāhmaṇās versed in the three Vedas turns out to be ridiculous, mere words, a vain and empty thing."

24. "Again, Vāsettha, if this river Aciravati were full of water even to the brim, and overflowing, and a man with business on the other side, bound for the other side, should come up, and want to cross over, and he, standing on this bank, should invoke the farther bank, and say, 'Come hither, O Farther Bank! Come over to this side!'"

"Now what think you, Vasettha? Would the farther bank of the

river Aciravati, by reason of that man's invoking and praying and hoping and praising, come over to this side?"

"Certainly not, Gautama!"

25. "In just the same way, Vāsettha, do the Brāhmaṇās versed in the three Vedas . . . say thus: 'Indra we call upon, Soma we call upon, Varuṇa we call upon, Īsāna we call upon, Pajāpati we call upon, Brahmā we call upon . . .' Verily, Vāsettha, . . that they, by reason of their invoking and praying and hoping and praising, should after death . . . become united with Brahmā—verily such a condition of things can in no wise be."

35. "... Therefore is it that the threefold wisdom of the Brāhmaṇās, wise in their three Vedas, is called a waterless desert, their threefold wisdom is called a oathless jungle, their threefold wisdom is called perdition." 1

In criticism of this, it may be remarked that the views of the Buddha concerning Vedic prayer are erroneous. His arguments, and especially his analogy of the bank of the Aciravati, are applicable to any other prayer as well, and thus prayer itself will become an absurdity. Not only is prayer a very important act of worship in every religion, but in the form of the wheel of prayer is the most distinguishing characteristic of Tibetan Buddhism. Moreover, prayer is a psychical phenomenon, it exerts a powerful influence on the mind through the medium of subconscious suggestion, and as such its efficacy is beyond doubt. Further, the analogy of the Buddha is fallacious. To compare not only sentient but omniscient and omnipotent God with an inanimate piece of matter like the bank of a river, and then to deduce a conclusion from this comparison that because the latter does not respond to prayer hence the former also does not do so, is altogether unjustifiable. Nevertheless the Buddha's denunciation of the Vedas developed a strong contempt for them in his followers who often trampled them under foot.2 It is also probable that these teachings of the Buddh inspired other non-Vedic schools as well. The criticisms of some of these schools are equally vehement, and one seems to hear the reverberated echo of the voice of the Buddha even in some of their expressions. The following passage gives the views of the Carvaka system:

इति चेत् तद्पि न प्रमाणकोटिं प्रवेष्टमिष्टे । अनृतव्याघातपुनक्तत्येषैर्दूषिततया वैदिकमन्यैरेव धूर्तवकैः परस्यरं कर्मकाण्डप्रामाण्यवादिमि ज्ञानकाण्डस्य ज्ञानकाण्डप्रामाण्यवादिमिः कर्मकाण्डस्य च प्रतिचिप्तत्वेन चय्या धूर्तप्रकापमाचलेनापिहोचादेर्जीवि-कामाचप्रयोजनलात् । तथा चाह माण्कः ।

The Dialogues of the Buddha, translated into English by Rhys-Davids, S.B.B., vol. ii, pp. 304-14: cf. also S.B.E., vol. xi, pp. 159-203.
 See Śańkaradigvijaya, the episode of Kumārila Bhatţa's life in a Buddhist monastery.

चित्रितं वयोवदास्विद्णंड भस्मगुष्डनम्। बुद्धिपौरूषहीनानां जीविकेति वृहस्पतिः॥ पमुचेत्रिहितः खर्गं च्योतिष्टोमे गमिष्यति। स्विपता यजमानेन तव कस्मान्न हिंस्पते॥

चयो वेदख कर्तारो भण्डधूर्तनिशाचराः। जर्फरोतुर्फरीत्यादि पण्डितानां वचः स्नुतम्॥

'If you object..." how should men of experienced wisdom engage in the Agnihotra and other sacrifices",... your objection cannot be accepted as any proof to the contrary, since the Agnihotra, &c. are only useful as means of livelihood, for the Veda is tainted by the three faults of untruth, self-contradiction, and tautology; then again the impostors who call themselves Vedic Paṇḍits are mutually destructive, as the authority of the Jñānakāṇḍa is overthrown by those who maintain that of the Karmakāṇḍa, and vice versā; and lastly, the three Vedas themselves are only the incoherent rhapsodies of knaves, and to this effect runs the popular saying: Bṛihaspati says that the (performance of) Agnihotra, the three Vedas, the three staves, and smearing oneself with ashes, are but means of livelihood for those who have neither sense, nor manliness.'1

'If a beast, slain in the *jyotistoma* sacrifice goes to heaven, why then, does not the sacrificer kill his own father?' 2

'The three authors of the Veda were buffoons, knaves, and spirits of darkness. *Jarpharī*, *turpharī*, &c., these are the well-known rhapsodies of the Paṇḍits.' <sup>3</sup>

The  $\bar{A}rhata$  system has the following criticism with regard to the Vedas:

## अनादेरागमस्यार्थी न च सर्वज्ञ आदिमान्। क्रविमेण लसस्येन स कयं प्रतिपादते॥

'And a non-eternal omniscient being cannot be the subject of an eterna Veda; then how can he be expounded by a spurious and a false Veda?'

Cf. also: 'There was neither the Sāma-veda, nor the Yajur-veda, nor the Rg-veda, nor was any work done by man.' 5

The ear'ier anti-Vedic scepticism, together with the doctrines of the Buddhist, the Cārvāka, and the Ārhata systems must have created, in

<sup>&#</sup>x27; Sarva-darkana-samarahah, Bib. Ind. ed., p. 3. For this passage I have adopted Cowell's translation with some modifications.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Op. cit., p. 6.

<sup>3</sup> Loc. cit.

<sup>4</sup> Op. cit., p. 28.

<sup>5</sup> Mahābhārata Vanaparvan, 11234.

course of time, a considerable amount of opposition to the teachings of the Vedas. It was therefore necessary for the followers of the Vedas to answer the objections of their opponents and to re-establish their position. Hence Jaimini was compelled to devote almost the whole of the first adhyaya of the Pūrva-Mīmāmsā to the examination and refutation of such objections. The substance of Kautsa's criticism, together with the subject-matter of Yāska's rejoinder is amplified with numerous additions in the nrst chapter of the PM. The controversy, however, is too long to be quoted here. Kumārila Bhatta, the commentator on the PM. was another expounder of Vedic doctrines, and after him the task devolved on the great Sankarācārva, who by his eloquence, vast learning, profound philosophy, and great powers of debate rebuilt the shattered supremacy of the Vedic religion, and extirpated Buddhism 1 and other non-Vedic systems from the land of their birth. But adverse critics of the Veda, even after the great Śańkarācārya, have not been altogether unknown in India. For instance, Nanaka, the founder of the Sikh religion, may be mentioned as a notable teacher who laid great emphasis on saintliness, and discarded the Vedas as mere mythical records. He said:

Santa kī mahimā veda na jāņe Cāron veda kahāni.

'The greatness of a saint is not known to the Veda; all the four Vedas are merely (books of) stories.

Hence we find that Sāyaṇācārya again reverts to the same discussion in the introduction of his commentary on the Rg-veda. The number of arguments for and against is still further increased. A brief summary of the controversy is subjoined:

#### Criticism.

'The prima facie view is that there is no such thing as the Veda: how can there be a part of it, as the Rg-veda?.... It is not possible to admit the existence of the Veda, for it is not capable of definition or proof.'2

(!) If the Veda is defined as being the last of three kinds of proofs, perception, inference, and evidence, the definition will be too wide, for it will include the Smrtis as well.

(2) It the Veda is defined as an instrument of apprehending transcendental things, the definition will again suffer from the same defect.

<sup>1</sup> However, the final blow was dealt by the Mohammedan invaders, who destroyed the Buddhist monasteries in the Northern part of India.

2 See Max Müller's edition2 of the RV, with

the commentary of Sayanacarya vol. i, pp. 2-3. The Sanskrit text of the introductory part of Sayana's commentary, together with an English translation, is given by Peterson in his Handbook to the Study of the Randa, Part 1.

(3) The qualifying expression, 'being not the product of human authors', will not improve the definition, for the Vedas are the works of human authors, though they may be super-men

(4) If you say that by 'human authors' you mean 'men having a

corporeal frame', we will draw your attention to the purusa-sūkta.

(5) If you say that by 'corporeal frame' you mean 'a body which is the result of the actions of a previous afe we will point out that Agni, Vāyu, and Āditya, the authors of the Vedas, were endowed with bodies which were the result of actions of a previous life.

(6) If the Veda is defined as a collection of words (sabda-rāsih) consisting of the mantra and the Brāhmaṇa, it does not hold good, for up till now it has not open settled what is mantra, and what is Brāhmanu.

- (7) Nor is there any proof of the existence of the Veda. The scriptural quotations in support of your contention are useless, as they are cited from the Vedas themselves, and nothing can be proved by its own evidence No man, however clever, can mount his own shoulders.
- (8) If you say that the consensus of public opinion is in favour of the Vedas, we will reply that the whole world can be deluded: for instance, the people believe in a blue sky, yet there is no such thing as sky, nor has its blue colour any reality.

## Sāyaņa's rejoinder.

- (1) The definition of the Veda as a collection of words consisting of the mantra and the Brāhmaṇa is faultless; therefore Apastamba has said, 'The Veda is the name given to the mantra and the Brāhmana.'
- (2) It is true that things like a jar, or a piece of cloth, &c., are not self-luminous, but it does not follow from this that the sun, and the stars, &c., too have no such character. Granting that it is impossible for a man to mount his own shoulders, nevertheless, the Vedas have the power to illuminate themselves as well as other things.
- (3) You have to recognize the various kinds of proofs, including evidence. And the evidence of the Smrtis, and of tradition cannot but be admitted as proof of the existence of the Veda. Hence, the Vedas cannot be overthrown by any of the infidels like the followers of Cārvāka.

#### Further criticism.

- (1) Admitting that there exists a thing called the Veda, it is not worth a commentary, for the Veda is of no authority (na hi Vedah pramānam).
- (2) Some define authority as 'an instrument of sound experience', others as 'a means of acquiring knowledge, not known before'. Neither of these is to be found in the Veda.

Then follows an amplified statement of Kautsa's criticism. Sāyaṇa's reply gives the substance of Yāska's rejoinder with additions and modifications, to which is added a long quotation from the first chapter of the pūrca-Mūmāṇsā, reference to which has already been made.

It would be superfluous to collect the pro-Vedic passages. The Vedas are the foundation of the whole of Sanskrit literature. But the triumph of the Vedic school is apparent from this fact alone that all the anti-Vedic systems have either perished, or been driven into exile, or been reduced to insignificance. Thus the pre-Buddhistic anti-Vedic scepticism can now be traced in a few isolated passages only. Buddhism, once the state religion of the Mauryan Empire at its zenith under Aśoka,—the then greatest Empire in the world—has been banished from its native land. The Carvaka and the Ārhata systems have been reduced to insignificance. Their followers are few and far between, and their influence on Indian thought and religion is so small that for all practical purposes it can be safely ignored.

## THE NIRUKTA

#### CHAPTER I

A TRADITIONAL list (of words) has been handed down (to us). It is to be (here) explained. This same list is called Ni-ghantavas.<sup>1</sup> From what (root) is (the word) Ni-ghantavas derived? They are words quoted from the Vedas (ni-gamāh).<sup>2</sup> Having been repeatedly gathered together <sup>3</sup> from Vedic hymns, they have been handed down by tradition. Aupamanyava holds that, as these are the quoted words of the Vedas, they are called Ni-ghantavas on account of their being quoted (ni-gamanāt). Or else (the word Ni-ghantavas) may be (so called) from being fixed only ( $\sqrt{han}$ ), i.e. (a list, in which) they (the words) are fixed together, or collected together ( $\sqrt{hr}$ ).

Now, what (are) the four classes of words? They are the following: noun and verb; prepositions and particles. With reference to this, they thus prescribe the definition of noun and verb: the verb has becoming as its fundamental notion, nouns have being as their fundamental notion. But where both are dominated by becoming, a becoming arising from a former to a later state is denoted by a verb, as he goes, he cooks, acc. The embodiment of the whole process from the beginning to the end, which

1 Cf. Muir, Sanskrit Texts, vol. ii, p. 165.

<sup>2</sup> Durga explains ni-gamāh as: nis-cayenādhikam vā ni-gūdhārthā ete parijītāthāh santo mantrārthān gamayanti jītāpayanti.

<sup>3</sup> Roth adopted the variant samāhatya on the principle, lectio difficilior potior est, but this reading is not supported by the evidence of MSS., and, later on, was admitted to be unjustified by Roth himself; see Erläuterungen, i. l, p. 4.

<sup>4</sup> Cf. RP. xii. 5. 699; VP. viii. 52; AP. i. 1; Kautilya, Arthaśāstra, ii. 10. 28, p. 72; Patañjali, Mahābhāsya, i. 1. 1, Kielhorn's edition, p. 8; Dionysius of Halicarnassus on Literary Composition, ch. ii, Roberts's edition, p. 71; Aristotle, Poetics, 20, 1456<sup>b</sup> 1, Bywater's edition, p. 57; Wackernagel, Altindiache Grammatik, vol. i, p. lxviii; cf. also Dharna Samgrahah, xxxv, Aneedota Oxoniensia, vol. i,

part V, p. 7.

5 i.e. Preceptors. Durga.

<sup>6</sup> Identical with Brh. D. ii. 121, see Professor Macdonell, Brhaddevatā, vol. ii, p. 65; cf. Kautilya, Arthasāstra, loc. cit.; RP. xii. 5, 701, 707; VP. viii. 54; the commentator on AP., J.A.O.S., vol. vii, p. 591; PM. ii. 1. 1; Patanjali, Mahābhāsya i. 8. 1, Kielhorn's edition, vol. i, pp. 254, 256; Aristotle, Poetics, 20, 1456b 10, Bywater's edition, p. 58; Gune's trans. IA., vol. xlv, 158.

7 The same as note 6 except Brh. D.; cf. Jowett, Dialogues of Plato, vol. i, pp. 368-9:
'Name is not a musical or pictorial imitation... but it is expression of the essence of each thing in letters and syllables.'

<sup>8</sup> Cf. Professor Macdonell, Brhaddevatā, vol. ii, p. 10; cf. Durga's Comm. Cf. PM. ii. 1. 3-4. has assumed the character of being, is denoted by a noun, as 'going', 'cooking', &c. The demonstrative pronoun' is a reference to beings, as 'cow', 'horse', 'man', 'elephant', &c.; 2 'to be', to becoming, as 'he sits', 'he sleeps', 'he goes', 'he stands', &c.

According to Audumbarāyaṇa speech is permanent in the organs only.<sup>3</sup>
(Here ends the first section.<sup>4</sup>)

In that case the fourfold division (of words) will not hold good, nor the grammatical connexion, nor the mutual reference of sounds which are not produced simultaneously.<sup>5</sup> Words are used to designate objects, with regard to everyday affairs in the world, on account of their comprehensiveness and minuteness.<sup>6</sup> They, too, are the names of go as well as of human beings.<sup>7</sup> On account of the impermanence of human knowledge, the stanza, (directing) the accomplishment of action, is (to be found) in the Veda.<sup>8</sup>

According to Vārsyāyani, there are six modifications of becoming: genesis, existence, alteration, growth, decay, and destruction. Genesis denotes only the commencement of the first state, but neither affirms nor denies the later. Existence affirms a being that has been produced. Alteration connotes the modification of elements of a non-decaying being. Growth denotes the increase of one's own limbs or of objects which are associated (with one's self), as he grows by means of victory, or he grows with his

¹ Cf. Patanjali, Mahābhāṣya: sarvanāma ca sāmānyavāci: 'And the pronoun is the general exponent.'

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pataîjali, op. cit. i. 1. 1, vol. i, pp. 1 and 5.

<sup>8</sup> Cf. Patanjali, op. cit. i. 1. 1, vol. i, p. 6; i. 1, 6, vol. i, p. 104; i. 1. 8, vol. i, p. 136; i. 4. 4, vol. i, p. 356; Bhandarkar, Wilson Philological Lectures, p. 291; Jowett, Dialogues of Plato, vol. i, pp. 327, 387, 388; Jaimini; PM. i. 1. 6-23; the Vedanta sūtras, i. 3. 28; 4. 28; ii. 1. 4; Kanāda, Vaisesika sūtras, ii. 2. 21-37; the Samkhya-pravacana sūtras, v. 58-60; the Nyaya satras, i. 1. 7, 54-7; ii. 2. 13-17; iii. 2. 49; the origin and nature of Sabda is a subject for discussion in the Buddhist literature also: Sadda is an action, Kathāvatthu, xii. 3; Sadda is physical vibrations, op. cit. ix. 9-10; Eng. trans. entitled, 'Points of Controversy', is by S. Z. Aung and C. A. F. Rhys Davids.

<sup>4</sup> Cf. Gune, I. A., loc. cit.

<sup>5</sup> Cf. Gune, I. A , loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cf. Durga's Comm.; Jowett, Dialogues of Plato, vol. i, p. 368.

<sup>&#</sup>x27;Cf. Jowett, op. cit., vol. i, p. 383: Soc. 'He often speaks of them; notably and nobly in the places where he distinguishes the different names which gods and men give to the same things', i.e. words are used in giving names to things both by gods and men.

This is tantamount to the statement that the Veda is the repository of eternal and perfect knowledge.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Cf. Brh. D. ii. 121; see Professor Macdonell, Brhaddevatā, vol. ii, p. 65; the passage is quoted verbatim by Patañjali, op. cit. i. 3. 1, vol. i, p. 258, except that he calls Vārsyāyāni, bhagavān, and uses the past tense.

<sup>10</sup> The word a-pracyavamānasya is used by Yāska in order to show that alteration which may be for better or for worse—is to be interpreted as denoting the former only and not the latter.

body. The term decay denotes its antithesis. Destruction denotes the commencement of the later state, but neither affirms nor denies the former.

(Here ends the second section.)

Hence, other modifications of becoming are only further developments of those (enumerated above), and should be inferred according to the occasion.

'Unconnected prepositions', says Śākatayana, 'have no meaning, but only express a subordinate sense of nouns and verbs.' 'They have various meanings,' says Gārgya; 'hence, whatever their meaning may be, they express that meaning (which brings about) modification in the sense of the noun and the verb.' The word ā is used in the sense of 'hitherward'; \*pra and parā are its antitheses: abhi, 'towards'; prati is its antithesis: ati and su, 'app val'; nir and dur are their antitheses: ni and ava, 'downwards'; ud is their antithesis: sum, 'combination'; vi and apa are its antitheses: anu, 'similarity' and 'succession': api, 'contact': upa, 'accession': pari, 'being all around': adhi, 'being above', or 'supremacy'. Thus they express various meanings to which attention should be paid.

### (Here ends the third section.)

Now the particles occur in various senses, both in a comparative sense, in a conjunctive sense, and as expletives. Of them, the following four are used in the sense of comparison. Iva (has this sense) both in the classical and in the Vedic Sanskrit: thus 'like Agni', 'like Indra', &c. The word na has the sense of negation in classical, and both (i.e. the sense of negation and comparison) in Vedic Sanskrit: thus in the passage, 'They did not recognize

¹ Cf. RP. xii. 5. 707; upasargo visegu-kṛt: 'The preposition is the specializer (of meaning)'; VP. viii. 54-5; AP. iv. 3; see Whitney, J. A. O. S., vol. vii, p. 515; Pāṇini, Aṣṭādhyāyī i. 4. 58: prādaya(h) upasargāḥ kriyā-yoge; Patañjali, op. cit. i. 3. 1, vol. i, p. 256: 'A preposition is the distinguishing mark of an action'; cf. also ii. 1. 1, vol. i, p. 365.

<sup>3</sup> Cf. RP. xii. 6. 702-3: 'Prepositions are twenty and they express a meaning together with the other two (i.e. noun and verb)'; Patanjali, op. cit. i. 8. 1, vol. i, p. 356:

'But again individual prepositions express the distinction of actions, whenever a word which denotes the same action is used.'

- 3 Cf. Panini, op. cit. i. 4. 89.
- 4 Op. cit. i. 4. 91.
- . <sup>6</sup> Cf. RP. xii. 6. 702-3; VP. vi. 24; Pāṇini, op. cit. i. 4. 53; the list of prepositions

in RP. and VP. is identical with that of the Nirukta, but enumerated in a different order; it is also identical with the list in the ganapātha, if the double forms of nih and duh are not taken into consideration; cf. also AP. i. 15; the list is incomplete and only half of that given in RP., VP., N., and Pā; propositions are explained by Pānini, op. cit. i. 4. 88-97; Patanjali, op. cit. i. 4. 4, vol. i, pp. 341, 345-9; Professor Macdonell, Vedic Grammar, pp. 414-21; cf. also A Vedic Grammar for Students, pp. 208, 211-58, 265 f.

- <sup>6</sup> The sentence is omitted by Durga.
- <sup>7</sup> Cf. RP. xii, 9, 708: nipātānām arthavasān nipātanād... itare ca sārthakāh,
- <sup>8</sup> Cf. Brh. D. ii. 89, Professor Macdonell's edition, vol. i, p. 19.
- 9 Op. cit. ii. 91.

Indra as a god', it has the sense of negation. The established use is (to place it immediately) before that which it makes negative. 'Like hard drinkers of wine',3 it has the sense of comparison. The estab-Lished use is (to place it immediately) after that with which it compares. The word cid has many meanings. In the sentence 'Will the teacher kindly explain it?' it is used in the (sense of) respect. [From what root is (the word) ācārya derived?] 4 Ā-cārya (teacher) is so called because he imparts traditional precepts  $(\bar{a}$ - $c\bar{a}ra)$ ; or because he systematically arranges  $(\bar{a}$  +  $\sqrt{ci + artha}$ ) the various objects (of knowledge), or because he systematically develops the intellectual faculty.6 In the expression 'like curd', it is used in the sense of comparison; in 'bring even the sour gruel', it is used in the sense of contempt. Kul-māṣāh (sour gruels) are so called because they are wasted away (sīdunti) in families (kuleşu).7 The word mu has many meanings. In the sentence 'therefore he will do it', it is used in assigning a reason; in 'how pray will he do it?' in asking a question, as well as in 'has he really done it?' It is also used in the sense of comparison (as follows):

Of thee like the branches of a tree, O widely invoked one! 8

Of thee like the branches of a tree, O widely invoked one!

Vayāh means branches, (and) is derived from (the root)  $v\bar{\imath}$  (to move): they move in the wind.  $\hat{S}\bar{a}$ -khāh (branches) are so called because they rest in the sky (kha-śayāh), or (the word) may be derived from (the root) śak (to be able).

Now a conjunctive particle is that by whose addition separateness of notions is indeed recognized, but not like an enumerative one, i.e. because of a separation by isolation.<sup>10</sup> The word ca is used in the sense of 'aggregation', and is joined together with both, as 'I and you, O slayer of Vrtra!' <sup>11</sup> & is used in the same sense, as 'for gods and for manes'. <sup>12</sup> The word vā is used in the sense of deliberation, as 'Ah, shall I put this earth here or there?' <sup>13</sup> Moreover, it is used in the sense of 'aggregation' (as follows).

## (Here ends the fourth section.)

<sup>1</sup> x. 86. 1; N. 18. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The passage beginning from, 'Of them negation', is translated by Muir; see

Sanskrit Texts, vol. ii, p. 151.

viii. 2. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The passage within square brackets is omitted by MSS. of the shorter recension.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Patanjali, op. cit. i. 1. 8, p. 88.

The passage beginning, 'From what root.. intellectual faculty', is omitted by Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The sentence is omitted by Durga.

<sup>8</sup> vi. 24. 3.

<sup>9</sup> The sentence is omitted by Durga.

<sup>10</sup> Cf. Gune, IA., vol. xlv, pp. 159-60; see note; cf. Aristotle's definition of a conjunction; Poetics, 20, 1457 (ed. Bywater), p. 59.

<sup>11</sup> viii. 62, 11,

<sup>13</sup> x. 16, 11,

<sup>13</sup> x, 119, 9,

'Vayu and thee, Manu and thee.' 1 The words aha and ha have the sense of 'mutual opposition', and are combined with the former (member) as 'let this man do this, the other that', and 'this man will do this, not that', &c. The letter u is also used in the same sense, (being joined) with the later (member), as 'these people tell a lie, those the truth'; it is further used as an expletive, as 'this', 'that'. The word hi has many meanings in (the sentence) 'therefore he will do it', it (is used) to point out the reason; in (the sentence) 'how pray will he do it?' to ask a question; in (the sentence) 'how can he analyse it?' to (indicate) displeasure. The word kild (is used to express) superiority of knowledge, as 'thus truly it happened'.

Moreover, it is combined with the two (particles) mu and numu in asking a question, as 'was it not so?' and 'was it so, pray?' The word mā denotes prohibition, as 'do not do it', and 'do not take'. The word khulu also (denotes prohibition), as 'enough of doing this', and 'have done with it'; further, it is used as an expletive, as 'thus it happened'. The word śuśvut has the sense of uncertainty in classical Sanskrit: (in the sentence) 'was it ever so?' it (is used) in an interrogation; (in the sentence) 'was it ever so pray?' in an interrogation but not to oneself. The word nūnum has the sense of uncertainty in the classical language, both, i.e. the sense of uncertainty and that of an expletive, in Vedic Sanskrit.<sup>2</sup>

Agastya, having assigned an oblation to Indra, desired to offer it to the Maruts. Indra, having presented himself, lamented (as follows).<sup>3</sup>

(Here ends the fifth section.)

There, it seems, it does not exist; there is no to-morrow, who knows that which is not past? The mind of another is apt to waver; lo! the expected is lost.4

There, it seems, it does not exist, i. e. there is no to-day nor <sup>5</sup> indeed to-morrow. To-day, on this day. Dyuh is a synonym of day (so called) because it is bright ( $\sqrt{dyut}$ ). To-morrow, the time that is still expected. Yesterday, the time that has expired. 'Who knows that which is not past?' i. e. who knows that which is yet to come (i. e. the future)? This

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> TS. i. 7. 7. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Muir's translation of the sentence, Sanskrit Texts, vol. ii, p. 151: 'The particle "nūnam" is used in the bhāṣā to signify uncertainty; in the Veda, too, it has that signification, and is also a mere expletive.'

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. the story related in Brh. D. iv. 46-51; Professor Macdonell's ed., vol. ii, pp. 138-9;

see also the different versions of the story, Sieg, Sagenstoffe des Rgveda, pp. 108-20.

<sup>4</sup> i. 70. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Durga paraphrases no by amag-arthem. He is wrong, for no is accented and could not therefore mean 'for us', i.e. it is not -nas, but a compound of the negative particle na + u. Cf. N. 1. 7.

other word adbhutam ('wonderful') =  $abh\bar{u}tam$ , i. e. something which, as it were, is unprecedented. 'The mind of another is apt to waver', i. e. fickle. Another, a person not to be introduced (to good people). Cittam (mind) is derived from (the root) vit (to know), 'Lo! the expected is lost', [even the assigned thing is lost], assigned, i. e. a thing intended (for offering).

Moreover, it (nūnam) is used as an expletive.

(Here ends the sixth section.)

May that rich reward of thine, O Indra! milk every boon for the singer. Be helpful to the worshippers, do not put us aside, let good fortune (come) to us; may we speak loudly in the assembly with heroes.<sup>3</sup>

May that (reward) of thine milk every boon for the singer. what is to be chosen. Singer, praiser. Rich reward, i. e. abounding in wealth. The word magham is a synonym of wealth, it is derived from (the root) mamh, meaning to give. Daksinā (reward) is derived from (the root) daks, meaning to cause to accomplish: it causes the imperfect to be accomplished. Or else, it may be (so called) from circumambulating. With reference to the quarter, (it means) the quarter natural to the hand, i.e. the right hand. Daksinah (right) is derived from (the root) daks, meaning to work strenuously, or from das, meaning to give. Hastah (hand) is derived from (the root) han (to strike): it is quick to strike. Fulfil the desires of the worshippers. Do not pass us over, do not give, leaving us aside. Let good fortune be for us. May we speak loudly in our own assembly. Bhaga (good fortune) is derived from (the root) bhaj (to distribute).6 The word brhat is a synonym of 'great': it is grown all round. Having heroes, or having blessed heroes. A hero, he disperses (vi-īrayati) the enemies, or it (vī-ra) may be derived from (the root) vī, meaning to go, or from vīr (to be powerful).7

- <sup>1</sup> Explained by Durga as an offspring of a low-class man who lives in various ways, or who is not to be brought to the assembly of the good.
- <sup>2</sup> The passage within square brackets is omitted by the MSS. of the shorter recension and Durga.
  - <sup>3</sup> ii. 11. 21.
  - 4 Cf. Patanjali, op. cit. vi. 1. 1, vol. iii, p. 16.
- 5 This is tantamount to the statement that the word daksinā also means 'the southern quarter'. Durga remarks: prānmukhasya prajāpater yato daksino hasto babhūva sā daksinā dig abhavat, i.e. the quarter to the right hand of Prajāpati, while he stood facing the east,

became the southern quarter. The expression, 'natural to the hand', is to be understood as being pointed out by the right hand while one faces the eastern direction.

- <sup>6</sup> The sentence is omitted by Durga.
- <sup>7</sup> Durga paraphrases Vīrayati by nānā-prakāram mārayati, i.e. 'he kills in various ways'. He seems to take vīr as a non-compound root, and is supported in this interpretation by Dhātupāṭha, xxxv. 49, where vīr is enumerated as a verb of the tenth class. But Yāska appears to take it as a compound of vi + ir (to disperse), for he distinguishes it from the denominative verb, cf. his third derivation.

The word sīm has the sense of totality, or is (used) as an expletive: Aditya sent them forth.<sup>2</sup>

Sent them forth, i. e. sent them forth on all sides. And also: From all sides the wise one has manifested bright rays.<sup>3</sup>

i. e. The sun has uncovered (them) on all sides. Su-rucah means the rays of the sun, (so called) on account of their brilliant light (su-rocana). Or else the word  $s\bar{s}ma$  takes the ablative suffix (-tas) without any meaning, i. e.  $s\bar{s}mnah = s\bar{s}matah = s\bar{s}m\bar{a}$ -tah, (which means) 'from the boundary'.  $S\bar{s}m\bar{a}$  means boundary: it forms the seam between two countries. The word tva, being a pronoun with the sense of 'opposition', is unaccented. Some hold it to be a synonym of 'half'.

(Here ends the seventh section.)

One sits increasing the store of stanzas; a second chants the gāyatra hymn in śakvarī measures. One, i. e. Brahmā, expounds the science of being; whilst another metes the measure of the sacrifice.<sup>4</sup>

With these words, (the stanza) declares the application of the duties of the priests. One sits increasing the store of stanzas, i.e. the invoker. A stanza (rc) is a means of worshipping (arcana). A second chants the gāyatra hymn in śakvarī measures, i. e. the chanter. Gāyatram is derived from (the root) gai, meaning to praise. Sukvuryuh are stanzas; it is derived from (the root) sak (to be able). It is known: because with these he was able to slay Vrtra, that is the characteristic of the śakvarī stanzas.5 One, i.e. the Brahmā, expounds the science of every being. Brahmā is omniscient: he knows everything: Brahmā is supereminent from knowledge, Brahmā is supereminent all around. One metes the measure of the sacrifice, i. e. the (performing) priest. Adhvar-yuh (priest) = adhvara-yuh, i. e. he directs the sacrifice, he is the leader of the sacrifice, or else, he loves the sacrifice. Or (the word is formed) by the addition of (the suffix) yuh (to  $\sqrt{a c l h \bar{\imath}}$ ) in the sense of studying. A-clhvara is a synonym of 'sacrifice': the verb dhvy means to kill, (a-dhvara denotes) the negation of it (killing). According to some, the word (tva) is a particle, then how could it be a noun of unaccented character? It is clearly inflected. 'Lo! they call thee,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Professor Macdonell, A Vedic Grammar for Students, p. 249.

² ii. 28. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AV. 4. 1. 1; 5. 6. 1; SV. 1. 321; VS. 18. 3.

<sup>4</sup> x. 72. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. KB. xxiii. 2: 'Because with these, he was able to slay Vrira, hence they (are called) 'akvaryah.' See Gune, Bhandarkar Comm. Vol., p. 44.

steadfast in friendship',1 (here it is) in the accusative; 'for one she yielded her body',2 in the dative. Further, it is (inflected) in the nominative plural.

(Here ends the eighth section.)

Friends, having (similar) eyes and ears, were unequal in the speed of their minds. Some are like tanks, which reach up to the mouth, and are suitable for a bath; others indeed are like those which reach up to the breast, and (are meant) to be seen only.<sup>3</sup>

[Friends], having (similar) eyes and ears. Aksih (eye) is derived from (the root) caks (to see); 'it is from anj (to be beautiful),' says Agrayana. It is well known: Therefore, they are, as it were, more beautiful.4 Karnah (ear) is derived from (the root) kpt (to cut): it has its entrance torn asunder; 'it is from r (to go),' says Agrāyana. It is well known: Going upwards, as it were, they have protruded in space.4 They were unequal in the speed of their minds. Some reach up to the mouth, others up to the breast. 5 Asyam 6 (mouth) is derived from (the root) as (to throw), or else (from a-syand, 'to flow'): food flows towards it. Daghnam is derived from (the root) dagh, meaning to flow, or from das (to be wasted): it is very much wasted. Some are like tanks, suitable for bathing. Suitable for bathing, i.e. fit for bathing; (others are) to be seen only.7 Hradah (tank) is derived from (the root) hrād, meaning to make a sound, or from hlād, meaning to make cool. Further, it (tva) is used in the sense of 'aggregation', as 'recurrences and possession of Asvins'; 8 i.e. possession of Asvins, and recurrences.

Now the words which are used—the sense being complete—to fill up a sentence in prose, and a verse in poetic compositions, are expletives such as kam,  $\bar{\imath}m$ , id, and u.

## (Here ends the ninth section.)

Men without garments, and having many children, being afraid of a wolf, as it were, longed for the dewy season 10 to live. 11

- 1 x. 71. 5; cf. N. 1. 20.
- 2 x. 71. 4; cf. N. 1. 19.
- s x. 71. 7.
- 4 The quotation is untraced.
- 5 'Some reach up to the mouth' is explained by Durga as 'unfathomable', i.e. minds whose depths cannot be reached; 'up to the breast' as shallow, whose bottom is within sight.
- 6 Durga derives aysam in two ways: (1) from √as to throw), i.e. food is thrown in
- the mouth; (2) from  $\sqrt{a}$ -syand (to stream), i.e. the mouth begins to water when food is thrown into it, however dry it might have been before.
  - <sup>7</sup> The sentence is omitted by Durga.
  - 8 KB. xvii. 4.
- <sup>9</sup> Cf. RP. xii. 8. 707; xii. 9. 708; Brh. D. ii. 90-1, Professor Macdonell's ed., vol. i, p. 19.
- 10 It comprises the period from the middle of January to the middle of March.
- 11 The quotation is untraced.

Dewy season to live. śiśiram is derived from (the root) śr (to crush), or śam (to put an end to).

He emitted it for pressing; 1 i.e. he created it for pressing (the soma-juice).

May our hymns make him grow.<sup>2</sup> May our hymns, i. e. songs of praise, make him grow. Giras (songs) is derived from (the root) gr (to speak).

This person, whom thou approachest, is for thee.<sup>3</sup> Thine is this man whom thou approachest. *Iva* is also used (as an expletive), as 'they all knew it well', and 'they both knew it well'. Moreover the word na is combined with *id*, in (the sense of) 'apprehension'.

(Here ends the tenth section.)

With oblations some seek heaven from this world; others press somajuices in sacrifices. The pure rejoice indeed with their rewards: pursuing crooked ways, lest we should fall into hell.<sup>4</sup>

Hell is going downwards, i.e. falling lower and lower; or it does not contain even slight room for happiness. Moreover the words na ca are joined with the word id, in interrogation, as 'do they not drink wine?' Surā (wine) is derived from (the root) su (to press). Thus they are used in various meanings, to which attention should be paid.<sup>5</sup>

(Here ends the eleventh section.)

With these words, the four word-classes, i. e. the noun and the verb, prepositions and particles, are explained in their (respective) order. With reference to this, Śākaṭāyana holds that nouns are derived from verbs. This, too, is the doctrine of the etymologists.<sup>6</sup> 'Not all,' say Gargya and

- 1 i. 9. 2; AV. 20. 71. 8.
- <sup>2</sup> viii. 13. 18.
- <sup>3</sup> i. 30. 4; AV. 20. 45. 1; SV. 1. 183; 2. 949.
  - 4 RV. Khila x. 106. 1.
- 5 Pānini uses the term nipāla to denote not only particles, but also prepositions, see Astādhyāyī, i. 4. 56. The technical word employed by him for particles alone is avyaya (op. cit. i. 1. 37). Particles are enumerated in the gana called cādayah (op. cit. i. 4. 57). The total number of particles collected in the list is 195. This, however, does not include cid and hi mentioned by Yāska. Of the 195 particles, 22 only are explained in the Nivuktu: (1) comparatives, ina, na, cid, and nu; (2) conjunctives, ca, ā,
- vā, aha, ha, kila, &c.; (3) expletives, kam, īm, id, u, &c. Cf. Pataūjali, op. cit. i. 1. 6.; i. 4. 4, vol. i, pp. 94, 340-1; Professor Macdonell, Vedic Grammar, p. 429.
- cf. Patanjali, op. cit. iii. 3. 1, vol. ii, p. 138: 'And the noun is derived from the verb' says the author in the Nirukia. 'The noun indeed is derived from the verb', so say the etymologists, and the son of Sakata in grammar. Among the grammarians, Sākatāyana says, 'The noun is derived from the verb'; cf. also Breal, Semantics, p. 107: 'It comes from the fact that the verb is the essential and the capital part of our languages, which serves to form substantives and adjectives'; see Moncalm, The Origin of Thought and Speech, p. 74:

some of the grammarians, 'but only those, the accent and grammatical form of which are regular and which are accompanied by an explanatory radical modification. Those (nouns), such as cow, horse, man, elephant, &c., are conventional '(terms, and hence are underivable).'

Now, if all nouns are derived from verbs, every person who performs a particular action should be called by the same name, i.e. whoseever runs on the road should be called 'runner' (uśva, 'horse'); whatever pricks (like needle, &c.), 'pricker' (trnam, 'grass'). Further, if all nouns are derived from verbs, a substantive should obtain as many names as the actions with which it is connected; thus a column should also be called 'beam-supporter', and 'that which rests in a hole'.

### (Here ends the twelfth section.)

Moreover, substantives should be named according to the regular and correct grammatical form of a verb, so that their meanings may be indubitable, e.g. puruṣa (man) should take the form of puri-śaya (citydweller); uśva (horse), of uṣṭā (runner); tṛṇam (grass), of tardanam (pricker). Further, people indulge in sophistry with regard to current expressions, e.g. they declare that earth (pṛṭhivi is (so called) on account of being spread (\$\sqrt{prath}\$); but who spread it, and what was the base? Again, Śākaṭāyana derived parts of one word from different verbs, in spite of the meaning being irrelevant, and of the explanatory radical modification being non-existent, e.g. (explaining sut-ya) he derived the later syllable ya from the causal form of (the root) i (to go), and the Tormer syllable sat from the regular form of (the root) as (to be). Further, it is said that a becoming is preceded by a being, (hence) the designation of a prior (being) from a posterior (becoming) is not tenable; consequently this (theory of the derivation of nouns from verbs) is not tenable.

# (Here ends the thirteenth section.)

'... there remain in the end certain simple elements of human speech—the primordial roots—which have sufficed to provide the innumerable multitude of words used by the human race'; Max Müller, Lectures on the science of language, 6th ed., vol. ii, pp. 70, 80, 86; cf. also AA. ii, 1. 3; ii. 1. 6.

<sup>1</sup> Plato introduces, in the Oratylus, a character in the person of Hermogenes who maintains that names are conventional, that they are given arbitrarily and can be altered at will. The diametrically opposite view, that names are natural, is put in the mouth of Cratylus while Socrates takes an intermediate position, admitting that names are natural, while at the same time they have an element of convention also. Some passages of the dialogue relevant to the controversy are given in the additional notes; see Jowett, Dialogues of Plato, 3rd ed., vol. i, pp. 324, 327-8, 358, 366, 378.

As to (the statement) that all those (nouns), the accent and grammatical form of which are regular, and which are accompanied by an explanatory radical modification, are derived, (we reply that) in that case it is quite evident. As to (the point) that every person whoever performs a particular action should be called by the same name, we see that in some cases the performers of the action do obtain a common name, while in others they do not, e.g. a carpenter or ascetic, enlivener, earth-born, &c.1 With this, the following objection is answered as well. As to (the point) that substantives should be named in such a way that their meanings may be indubitable, (we reply that) there are words (of that character), words of rare occurrence, i.e. single words formed by primary suffixes, as creeper, guest, one having matted locks, a wanderer, wakeful, one who sacrifices with a ladle, &c. / As to (the objection) that people indulge in sophistry with regard to current expressions, (we reply that) it is with regard to current expressions alone that (etymological) examination is most desirable. With regard to 'they declare that earth (prthivī) is (so called) on account of being spread ( I prath); but who spread it, and what was the base?' (we reply that) it is indeed broad to look at, even if it is not spread by others. Moreover, in this way all known words, without any exception, can be found fault with. As to (the point) that a certain individual derived parts of one word from different verbs, (we reply that) the person who made such a derivation in spite of the meaning being irrelevant should be blamed; it is the fault of an individual, not of the science (of etymology).

As to (the argument) that the designation of a prior (being) from a poster or becoming is not tenable, we see that in some cases prior beings do obtain their names from posterior becomings, but not in others, as 'a woodpecker', 'one having long locks', &c. Bilva is (so called) from being supported or from sprouting.

## (Here ends the fourteenth section.)2

Moreover, without it (etymology) the precise meaning of Vedic stanzas cannot be understood. For one who does not understand the meaning, a thorough investigation of accent and grammatical form is not possible,

The former two, i.e. a carpenter and an ascetic, are examples of cases where people who perform the same action get a common name; the latter two are examples of cases where they do not get a common name, as enlivener means the juice of sugar-cane, and earth-born means the planet Mars.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Patanjali, op. cit. i. 1. 9, vol. i, pp. 175-6. See Introduction, Yāska's contributions to Etymology, Philology, and Semantics; sects. 12-14 are translated rather freely by Max Müller, History of Ancient Sanskrit Literature, 2nd ed., pp. 164-8.

hence this science (etymology) is the complement of grammar and a means of accomplishing one's own object.

'If (the object of the science) is to ascertain the meaning of Vedic stanzas, it is useless,' says Kautsa, 'for the Vedic stanzas have no meaning'; 1 this is to be established by the following arguments: propositions have their words fixed, their order, too, is immutably fixed.2 Further, the accomplishment of the ritual form is enjoined by the Brahmana, as 'Spread it wide',4 and so he spreads; 'Let me pour out',5 and so he pours out. Further, their meaning is impossible,6 as 'Save him, O plant!'7 and while striking, one declares, 'Do not injure him, O Axe!'8 Moreover, their meaning is contradictory,9 as 'There was but one Rudra and no second', 10 and 'Rudras, who on earth are thousands without number'; 11 'O Indra! thou art born without a foe', 12 and 'Indra vanquished hundred armies together'. 13 Further, one enjoins a person who is already acquainted, as 'Address the hymn to-Agni which is being kindled'.14 Besides. it is said, 'Aditi is everything'. 'Aditi is heaven. Aditi is atmosphere. 15 &c.' will be explained later on.16 Further, their meaning is obscure,17 as amyak,18 yādrémin,19 jārayāyi,20 kāņukā,21 &c.

### (Here ends the fifteenth section.)

Vedic stanzas are significent, because (their) words are identical (with those of the spoken language). There is the Brāhmana passage: This indeed is the perfection of the sacrifice, that the prescription of the form, that is to say, the action which is to be performed, is declared by a stanza of the Rg or the Yajurveda.<sup>22</sup> 'Playing with their sons and grandsons,

- 1 Cf. PM. i. 2. 1.
- 2 Op. cit. i. 2. 32.
- <sup>5</sup> Cf. PM. i. 2. 88.
- <sup>4</sup> TS. i. 1. 8. 1; vi. 2. 7. 3; cf. MS. i. 1. 9; KS. i. 8; xxxi. 7; TB. iii. 2. 8. 4.
  - <sup>5</sup> Cf. VS. 2. 15.
  - 6 Cf. PM. i. 2, 34-5.
  - <sup>7</sup> TS. i. 2, 1, 1.
  - 8 VS. 4. 1; 5. 42; 6. 15.
  - 9 Cf. PM. i. 2. 36.
  - 10 Cf. TS. i. 8. 6. 1.
  - 11 VS. 16. 54.
- 12 x. 133. 2; AV. 20. 95. 3; SV. 2. 1152.
- <sup>18</sup> x. 103. 1; AV. 19. 13. 2; SV. 2. 1199; VS. 17. 33.
- <sup>14</sup> TS. vi. 3. 7. 1; MS. i. 4. 11; TB. iii. 3. 7. 1; ŚB. i. 3. 5. 2, 3. See Gune, Bhandarkar Comm. Vol., loc. cit.
  - 18 i. 89, 10.

- 16 See N. 4. 23.
- <sup>17</sup> Cf. Patanjali, op. cit. ii. 1. 1, vol. i, p. 363.; PM. i. 2. 38.
- <sup>18</sup> The word occurs once only in RV. i. 169. 3.
- 10 The word occurs once only in RV. v. 44.8.
- The word occurs once only in RV. vi. 12, 2,
- <sup>21</sup> The word occurs once only in RV. viii.
- 22 GB. ii. 2, 6; ii. 4, 2; the passage without the words 'or the Yajurveda' is found in AB. i. 4, 13, 15, 17, &c. Cf. Haue's translation: 'What is appropriate in its form, is successful in the sacrifice; that is to say, when the verse (re or yajus) which is recited refers to the ceremony which is being performed.'

&c.' As to (the objection) that propositions have their words fixed, their order too is immutably fixed, (we reply) that it is the same with regard to the everyday speech of the world, as 'Indra and Agni', 'father and son'.2 As to (the objection) that the accomplishment of the ritual form is enjoined by the Brahmana, (we reply) that this is a mere reiteration of what has been said already. As to (the objection) that their meaning is impossible, (we reply) that no injury is to be inflicted, so it must be understood by the authority of the Vedic passage. As to (the objection) that their meaning is contradictory, (we reply) that the same (objection) is applicable to the everyday speech of the world, as 'this Brahmana has no rival', 'this king has no enemies', &c. As to (the objection) that one enjoins a person who is already acquainted, (we reply) that in salutation a person announces his name to one who is already acquainted with it; the mixture of honey and milk is declared (to the guest) who is already acquainted with it. As to (the objection) that Aditi is everything, (we reply) that it is the same in the everyday speech of the world, as 'all fluids reside in water'. As to (the objection) that their meaning is obscure, (we reply) that it is not the fault of the post if the blind man does not see it; it is the fault of the man himself. Just as among the country-folk a man becomes distinguished with (a little) knowledge, so among the scholars of the traditional Vedic lore a man of profound knowledge alone is worthy of praise 4

(Here ends the sixteenth section.)

Moreover, without this (etymology) the word-division is not possible.

Be merciful, O Rudra, to the footed wanderer.5

The footed wanderer, i.e. cows, provision for the journey: (avasāya) is derived from (the root) av, meaning to go, with the suffix asa; it is therefore not analysed (in the Padapātha).

Having released the horses.6

Here (ava-sāya is derived from the root) so preceded by the preposition (ava); in the sense of releasing it is therefore analysed.

1 x. 85. 42; AV. 14. 1. 22; this is an example of the identity of words of Vedic stanzas with those of classical Sanskrit.

i.e. The order of words in these idiomatic phrases cannot be reversed, e.g. it will be wrong to say, 'Agni and Indra'; 'son and father'.

Durga's explanation of the example is

that water is the source of all fluids, hence all fluids are contained within water.

<sup>4</sup> See Introduction, Early anti-Vedic Scepticism; a summary of the controversy is given by Muir, op. cit. vol. ii, pp. 169-72.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> x. 169. 1.

<sup>6</sup> i. 104. 1.

Here has come this messenger of death.1

 $(Nirrty\bar{a})$  is either in the ablative or in the genitive case, (so it is written in the  $Padap\bar{a}tha$ ) as ending in the visarjanīya  $(=nirrty\bar{a}h)$ .

Far, far away call for death.2

Here  $(nirrty\bar{a})$  is in the dative case, (so it is written in the  $Padap\bar{a}tha$ ) as ending in ai (=nirrtyai).

 $Samhit\bar{a}$  is the closest conjunction by means of euphonic combination.<sup>3</sup>  $Samhit\bar{a}$  is based on the original form of words.<sup>4</sup> The phonetic treatises of all schools are based on the original form of words.

Moreover, in the sacrificial act, there are many injunctions with regard to the characteristics of deities. This is to be established by the following. Should some people say, 'We here know the characteristic marks' (of deities, we need not therefore study etymology,' set before them the following stanza).

Like Indra, like Vāyu, the gods fill thee with strength.6

Here is the characteristic mark of Indra and Vayu in a stanza addressed to Agni.

Shining like Agni, O Manyu! be strong.7

Similarly (the characteristic mark of) Agni (is found) in a stanza addressed to Manyu.<sup>8</sup> Tvisitah means shining. Of this word (the part) tvisih is a synonym of light.

Moreover, there is praise of knowledge and censure of ignorance.

(Here ends the seventeenth section.)

He is the bearer of a burden only,—the blockhead who, having studied, does not understand the meaning of the Veda. But he who knows the meaning obtains all good fortune and, with his sins purged off by knowledge, attains heaven.<sup>9</sup>

Whatever is learnt without its being understood is called mere cramming; like dry logs of wood on an extinguished fire, it can never illuminate.<sup>10</sup>

<sup>1</sup> x. 165. 1; AV. 6. 27. 1.

<sup>2</sup> x. 164. 1; AV. 20. 96. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Quoted by Pāṇini, op. cit. i. 4. 109; cf. Patanjali, op. cit. i. 4. 4, vol. i, p. 354.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Identical with RP. ii. 1. 105, except that the order of words is reversed.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> The sentence is incomplete, abrupt, and obscure, very unlike the style of Yāska. The meaning has to be completed by an additional clause put within brackets.

e vi. 4. 7; VS. 33. 13.

<sup>7</sup> x. S4. 2: AV. 4. 31. 2.

The meaning is that etymology helps to discover the principal deity to whom a stanza is addressed. This cannot be found out by the knowledge of the characteristic mark only as in the cases adduced by Yaska.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Samhitopanisad B. 3.

<sup>10</sup> Loc. cit. quoted with the variant adhitam by Patañjali, op. cit. i. 1. 1, vol. i, p. 2.

Sthānuh (post) is derived from (the root) sthā (to stand). Artha (meaning) is derived from (the root) ar (to go), or it is (so called because) it stops from going.<sup>1</sup>

(Here ends the eighteenth section.)

Seeing one does not see speech, hearing one does not hear it. And to another she yielded her body like a well-dressed and loving wife to her husband.<sup>2</sup>

Even seeing, one does not see speech; even hearing, one does not hear it. With these words, the hemistich describes the ignorant man. 'And to another she yielded her body', she reveals herself, i.e. knowledge; the manifestation of meaning (is described) by this speech, i. e. the third verse. Like a well-dressed and loving wife to her husband [well dressed at proper seasons, dressed in an auspicious manner, and loving],<sup>3</sup> i. e. just as he (the husband) sees her and hears her at proper seasons: this is the praise of one who understands the meaning.<sup>4</sup> The stanza following this explains it still more (explicitly).

### (Here ends the nineteenth section.)

They certainly declare one to be steadfast in friendship, him no one can overpower in conflicts (of debates). But that man wanders with a barren delusion; he listened to speech that is without fruit or flower.<sup>5</sup>

Indeed, they declare one to be steadfast in friendship with speech, i. e. taking delight in it, and having thoroughly understood the meaning, or in friendship with gods in a delightful place; they do not overpower him, who knows the meaning well, even in powerful debates. But that man wanders with a barren delusion, i. e. with a symbol of speech. To him (speech) does not grant desires, which are to be granted by speech. Who heard speech without fruit or flower in the abodes of gods and men, for that man speech has no fruit nor flower, or has very little fruit or flower. The meaning of speech is called its fruit and flower. Or the sacrificial stanzas, and stanzas addressed to deities, or the deity and the soul are its fruit and flower.

¹ Durga takes artha in the sense of wealth, and explains the two derivations as (1) wealth is approached by greedy people, (2) wealth stops from going with the deceased person to the next world. Durga's explanation of artha does not suit the context, which here denotes 'meaning' or 'knowledge'. By sthund Durga understands an ass. A person who commits Vedic texts to memory without understanding is compared to an ass

bearing a load of sandal-wood, who perceives its weight but not its fragrance.

- 3 x. 71. 4; cf. N. 1. 8.
- <sup>3</sup> The passage within square brackets is omitted by MSS. of the shorter recension and Durga.
- <sup>4</sup> The whole section is quoted by Patanjali, op. cit. i. 1. 1, vol. i, p. 4.
- <sup>5</sup> x. 71. 5; cf. N. 1. 8.
  - 6 Cf. Muir, op. cit. vol. i, p. 255,

Seers had direct intuitive insight into duty. They by oral instruction handed down the hymns to later generations who were destitute of the direct intuitive insight. The later generations, declining in (power of) oral communication, compiled this work, the Veda, and the auxiliary Vedic treatises, in order to comprehend their meaning. Bilma = bhilma (division) or illustration.<sup>1</sup>

So many roots have the same meaning.  $Dh\bar{a}tuh$  (root) is derived from (the root)  $dh\bar{a}$  (to put). So many are the synonyms of this substantive. This is the homonym of so many meanings. This name of a deity is incidental, the other is primary. With reference to this, the (name) which occurs in a stanza addressed to another deity is called incidental.<sup>2</sup>

(We adore) thee like a horse with long hair.3

(We adore) thee like a horse that has long hair. Long hair is for warding off the gad-flies. Damsa (gad-fly) is derived from (the root) dams (to bite).

Like a fierce animal, roaming everywhere, haunting the mountains.4

As a fierce animal roaming everywhere, haunting the mountains. Mrgah (animal) is derived from (the root) mrj, meaning to go. Fierce, of whom all are afraid. 'Dreadful' is derived from the same root also. Ku-carah means one who moves in a crooked manner'. If it be an epithet of a deity (it means) 'where does he not go?' Haunting the mountains, living in mountains. Girih means a mountain: it is raised up. Parvata (mountain) is (so called) because it has joints (parva). But parva is derived from (the root) pr (to fill), or from  $pr\bar{t}$  (to propitiate). Here, during a period of a fortnight, they propitiate the gods. It (mountain) is (so called) on account of the similarity of the joints of the nature of the other (period). Seated on a cloud. A cloud is called mountain from the same reason (i. e. from its being raised). The section which deals with the appellations of deities to whom panegyrics are primarily addressed is called the daivata; this we shall explain later on, but the synonyms and homonyms now.

(Here ends the twentieth section.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Muir, op. cit. vol. ii, p. 165; vol. iii, p. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Brh. D. i, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> i. 27. 1; SV. 1. 17; 2. 984.

<sup>4</sup> i. 154. 2; x. 182. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> According to Durga, a mountain has joints in the form of stone slabs, and a period has joints in the form of time with its various divisions. Cf. Muir, op. cit. vol. iv, p. 69.

#### CHAPTER II

Now (we shall deal with) etymology. With reference to this, the words, the accent and the grammatical form of which are regular and are accompanied by an explanatory radical modification, should be derived in the ordinary manner. But the meaning being irrelevant, and the explanatory radical modification being non-existent, one should always examine them with regard to their meaning, by the analogy of some (common) course of action, If there be no (such) analogy, one should explain them even by the community of a (single) syllable or letter; 1 but one should never (give up the attempt at) derivation. One should not attach (too much) importance to the grammatical form, for these complex formations (vrttayah) are (often) subject to exceptions. One should interpret inflected cases according to the meaning. In prattam (= pra-dattam, 'given away') and avattam (= ava-dattam from ava \( \sqrt{do} \), 'divided') only the initial parts of the root survive. Further, there is aphaeresis of the initial part of the verb us (to be) in weak forms, as stah ('they two are'), santi ('they all are'), &c. Further, there is elision of the final part, as in gatvā (from  $\sqrt{gam}$ , having gone'), gatam (\(\squam\), 'gone'), &c. Further, there is elision of the penultimate, as in jugmatuh (red. form of gam, 'they two went'), and jagmuh (red. form of gam, 'they all went').2 Moreover, there is the modification of the penultimate, as in rājā (rājan, 'king'), dandī (dandin, a 'staff-bearer'), &c. Further, there is elision of a letter, as in tatvā yāmi (= tatvā yācāmi), &c.

Moreover, there is elision of two letters, as in  $trea \ (= tri + rea$ , 'three stanzas'). Further, there is alteration in the initial part (of the root), as in  $jyotih \ (\sqrt{dyut}$ , 'light'),  $ghanah \ (\sqrt{hun}$ , 'killer'),  $binduh \ (\sqrt{bhid}$ , 'a drop'),  $b\bar{a}tyah \ (\sqrt{bhid}$ , 'to be hired or nourished'), &c. Further, there is metathesis, as in  $stok\bar{a}h$  (from  $\sqrt{scut}$ , 'a drop'),  $rajjuh^3$  ('rope'),  $sikat\bar{a}h^4$ 

¹ Cf. Jowett, Dialogues of Plato (3rd ed.), vol. i, p. 335; the Cratylus, 393: 'And whether the syllables of the name are the same or not the same makes no difference provided the meaning is retained; nor does the addition or subtraction of a letter make any difference so long as the essence of the thing remains in possession of the name and appears in it.' Also p. 341, Soc. 'Now attend... and just remember that we often put in and pull out letters in words and give names as we please and change the accents.' And p. 358, Soc...'but then you know that the original

names have been long ago buried and disguised by people sticking on and stripping off letters for the sake of euphony, and twisting and bedizening them in all sorts of ways...' Durga paraphrases aksara (syllable) by svara (accent).

<sup>2</sup> Cf. Patañjali, op. cit. vi. 1. 1, vol. iii, p. 17.
<sup>3</sup> Durga derives rajjuh from √srj, but it is more likely to be derived from √rasj.

'Durga derives sikatā from \( /kas, 'to shine', but it is more probably derived from \( /sik \) or \( /sic ; \) cf. Patanjali, op. cit. i. 1. 2, vol. i, p. 31.

('sand'), tarku ( $\sqrt{krt}$ , 'a knife'). Further, there is change in the final part (of the root).

(Here ends the first section.)

Oghah (\sqrt{vah}, 'flood'), meghah (\sqrt{mih}, 'cloud'), nadhah 2 ('refuge'), gādhah ( \squad, 'fordable'), Vadhūh ( \squad, 'bride'), madhu ( \squad, 'mead'). Further, there is anaptyxis, as in asthat ( as, 'to throw'), dvarah ( vr, 'door'), bharūjā ( bhrajj, 'ripe'. D.), &c With reference to this, it is pointed out that when a root contains a semi-vowel contiguous to a vowel it becomes the origin of two primary bases. There, if an accomplished form is not derivable from one base, one should try to derive it from the other. Even there, some are of rare occurrence, as ūtih ( \( \sqrt{a}v, \) protection '), mrduh (Imrad, 'soft'), prthuh (Iprath, 'broad'), preatah (Iprue, 'a drop'), kunārum ( / kvan, 'sounding'). Further, Vedic primary nouns are derived from roots of classical Sanskrit, as damunah (devoted to the house), ksetrasādhāh (one who divides the fields), &c.; and also nouns of classical Sanskrit from Vedic roots, as usnam (werm), ghrtam (clarified butter).3 Further, primary forms alone are employed (in speech) among some people; secondary forms among others. The verb śavati, meaning to go, is used by the Kambojas only. Kambojas (are so called because) they enjoy blankets (kambala), or beautiful things.4 A blanket (kambala) is a desirable object (kamanīya). Its modified form sava is used by the Aryans: dati, in the sense to cut, is employed by the people of the east, while the people of the north use datra (sickle).5 In this manner, one should explain single words.

Now with regard to derivatives and compounds, whether of one or more than one member, one should explain their component parts in their respective order, having first divided (the words) into them.<sup>6</sup> Punishable, i.e. a person [a person of punishment] deserving punishment, or something to be accomplished by punishment. Danda (punishment) is derived from

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For the detailed examination of this section, see Introduction, Yaska's Contributions, &c.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Durga derives nādhah from √nah (to bind), but it is probably from √nādh; cf. nādhamānāh.

<sup>3</sup> Cf. Muir, Sanskrit Texts, vol. ii, p. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The sentence is omitted by Muir in his translation as if it did not exist. As it is given by MSS. of both recensions and explained by Durga, it cannot be regarded as an interpolation, hence its omission by Muir

is unjustified; see Sanskrit Texts, vol. ii, p. 856.

<sup>\*</sup> Roth denies the correctness of Yāska's statement that the Aryans use sava (see Eväuterungen, p. 17). His denial is, however, groundless, because Yāska is corroborated by a grammarian of such eminence as Patanjali (see the Mahābhāṣya, i. 1. 1, vol. i, p. 9). The passage in the MB. is almost identical with the Nirukta.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cf. Jowett, Dialogues of Plato (3rd ed.), vol. i, pp. 368, 370, Soc. 'But the secondary,

(the root) dad, meaning to hold. People say, 'Akrūra holds the jewel'.¹ 'The word (danda) is derived from (the root) dam,' says Aupamanyava. 'Inflict punishment on him' is (used) in censure.  $Kakṣy\bar{a}$  means girth of a horse: it is carried round the region of girth.  $Kakṣa\hbar$  (armpit) is derived from (the root)  $g\bar{a}h$  (to plunge into) with the suffix kṣa, or from  $khy\bar{a}$  (to make known) with redundant reduplication: what is there worth seeing? Or it (may be derived) from  $kaṣ^2$  (to rub against). On account of this ³ analogy (i. e. of being rubbed) it means 'human armpit', and on account of the analogy of the arms and their root, the word (signifies armpit) of a horse.

(Here ends the second section.)

Royal servant, a servant of the king.  $R\bar{a}j\bar{a}$  (king) is derived from (the root)  $r\bar{a}j$  (to shine).  $Puru\bar{s}ah$  (person) =  $puri-\bar{s}aduh$  (one who sits in a city), or =  $puri-\bar{s}ayah$  (one who sleeps in a city), or is derived from (the root) pr (to fill), i. e. he fills the interior, with reference to the inner soul.

This entire (universe) is filled by that inner soul, to whom there is nothing anterior, nothing subsequent, than whom there is nothing more minute, nor more great, and immovable like a tree, who alone lives in heaven.<sup>4</sup>

This, too, is a quotation. Viścakudrākurṣa, 'one who drags about like a despicable dog'. The words vi and cakudra are used (to denote) 'gait of a dog'; drāti means a despicable gait; kadrāti means a despicable drāti; cakudrāti is the same as kudrāti with redundant reduplication: he who possesses that (kudrāti) is called viścakudrah. A beauty of auspicious colours, i. e. one whose beauty is like that of auspicious colours. Auspicious, it is desirable. Varṇah (colour) is derived from (the root) vr (to cover). Rūpum (beauty) is derived from (the root) rue (to shine). In this manner one should explain derivatives and compounds. One should not explain

as I conceive, derive their significance from the primary.'

Soc.... 'Ought we not, therefore, first to separate the letters, just as those who are beginning rhythm first distinguish the powers of elementary, and then of compound sounds 9'

Soc.... 'Must we not begin in the same way with letters, first separating the vowels, and then the consonants and mutes into classes, according to the received distinctions of the learned?' Cf. Brh. D. ii. 106.

<sup>1</sup> The story of Akrūra, a king, and a jewel called syamantaka is related in the Mahābhārata, the Bhāgavata and the Brahma Purāņas, and Hemacandra; see the Nirukta in Bib. Ind. ed., vol. ii, p. 164, foot-note.

<sup>2</sup> Durga remarks that an armpit always itches, because it is full of perspiration, hence it is constantly rubbed and may be appropriately derived from the root kas 'to rub'.

<sup>3</sup> By tat Durga understands the armpit of a woman. His explanation that from the analogy of the armpit of a woman the word kaksa means the armpit of a man is arbitrary.

<sup>4</sup> TA. 10. 10. 3; Mahān. U. 10. 4; Šveta U. iii. 9; cf. Muir, op. cit. vol. v, p. 374.

isolated syllables, either to a non-grammarian, or to a non-residential pupil, or to one who is (incapable of) understanding it. Eternal indeed is the scorn of the ignorant for knowledge. But one should explain to a residential pupil, or one who is capable of knowing them, the intelligent and the diligent.

(Here ends the third section.)

Verily knowledge approached Brāhmaṇa, 'Protect me, I am thy treasure. Do not expound me to the scornful, nor to the unstraightforward, nor to one who has no self-control; thus shall I grow powerful.' <sup>2</sup>

One should honour him as a father and mother, and should never bear enmity towards him who pierces ears with truth, without causing pain,

and bestowing ambrosia.3

Just as religious students, who, having received instruction, do not-honour their teachers with word, thought, and deed, are not to be fed by the teacher, similarly that knowledge does not feed them.

In order to protect thy treasure, O Brahman! expound me to him alone whom thou knowest to be pure, diligent, intelligent, observing the rules of a celibate life, and who never bears enmity towards thee.<sup>4</sup>

Sevadhi means treasure.

## (Here ends the fourth section.)5

Now, therefore, we shall proceed in order. The word gauh is a synonym of 'earth', (so called) because it goes very far, or because people go over it  $(\sqrt{gam})$ . Or it may be derived from (the root)  $g\bar{a}$  with the suffix au  $(g\bar{a} + au = gau)$ . Moreover, it is a synonym of 'an animal', from the same root also. Further, in the latter meaning, there are Vedic passages where primary forms (of gauh) are used in a derivative sense: 'Mix soma with milk', i. e. (gauh is used in the sense) of milk. Matsarah means soma; it is derived from (the root) mand meaning to satisfy. Matsarah is a synonym of greed also: it makes man mad after wealth. Payas (milk) is derived from (the root)  $p\bar{a}$  (to drink), or from  $py\bar{a}y$  (to swell). Kṣūram (milk) is derived from (the root) kṣar (to flow), or it is derived from ghas (to consume) with the suffix  $\bar{a}ra$ , like  $u\bar{s}\bar{a}ra$  (root of

<sup>1</sup> Cf. AA. iii. 2. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Manu, ii. 114; Vasistha, ii. 8; Viṣṇu, xxix. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Manu, ii. 144; Vasistha, ii. 10; Viṣṇu, xxx. 47; Āpastamba, i. 1. 14.

<sup>\*</sup> Cf. Manu, ii. 115; Vasistha, ii. 9; Visnu, nature of its contents th xxix. 10; all the four stanzas are quoted .of a spurious character.

from Samhilopanisad B. 3, Burnell's ed., pp. 90\_39

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> According to Roth, the section in toto is an interpolation. The evidence of the MSS. and of Durga goes against him, but from the nature of its contents the section seems to be of a spurious character.

<sup>6</sup> ix. 46. 4.

a plant). 'Milking soma, they sit on a cow-skin,' i.e. (gauh is used in the sense) of cow-skin used for sitting on. Amsuh (soma is so called because) no sooner than it goes in, it is agreeable, or it is agreeable for life. Carma (skin) is derived from (the root) car (to move) or (it is so called because) it is cut off (from the body). Moreover (gauh) means skin and phlegm: 'Thou art girded round with skin and phlegm, be strong'; this (is said) in praise of a chariot. 'Moreover, it means tendon and phlegm: 'Girt with tendon and phlegm, it flies when discharged'; this is in praise of an arrow. Bow-string is called gauh also: if it be gavyā, it is the derivative form; if not (it is causal), i. e. it sets arrows in motion.

(Here ends the fifth section.)

On every strip of wood twanged the well-strung string: thence the men-esting birds flew.4

On every strip of wood, i. e. on every bone. Vrksa (tree) is (so called) from being cut down ( $\sqrt{vrasc}$ ). [Or it stands having covered ( $\sqrt{vr}$ ) the earth  $ks\bar{a}$  (earth);  $ks\bar{a}$  is derived from (the root)  $ks\bar{i}$  meaning to dwell]. Twanged the well-strung string, i. e. it makes a sharp ringing sound. The (verb)  $m\bar{v}m$  means 'to make a low sound'. From thence birds fly in order to eat men. The word vih is a synonym of bird, and is derived from (the root)  $v\bar{v}$ , meaning to go. Moreover, it is a synonym of arrow also from the same root. The sun is called gauh also. 'Lo that (charioteer) in the sun who has joints.'

'Having joints means having brilliance,' says Aupamanyava.\(^7\) Moreover, a ray of the sun illuminates the moon.\(^8\) That the illumination of the
moon is caused by the sun is to be established by the following: Susumna
is the ray of the sun, the moon is the holder.\(^9\) This, too, is a Vedic passage.
That (ray) is called gauh also. Here indeed they thought of the ray:\(^{10}\)
this we shall explain later on. All the rays are called gavah also.

(Here ends the sixth section.)

<sup>1</sup> x. 94. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> vi. 47. 26; AV. 6, 125, 1; cf. N. 9, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> vi. 75. 11; VS. 29. 48; cf. N. 9. 12.

<sup>4</sup> x. 27. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The passage within square brackets is omitted by the MSS. of the shorter recension and Durga.

<sup>6</sup> vi. 56. 3.

<sup>7</sup> According to Durga, days and nights are joints, hence the sun is called one who has joints.

<sup>8</sup> This shows that Yāska was acquainted with the non-self-luminous character of the moon.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> VS. 18. 40; SB. ix. 4. 1. 9. Durga explains susumna as 'one who gladdens all beings'.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> i. 84. 15; AV. 20. 41. 3; SV. 1. 147; 2. 265; cf. N. 4. 25.

We desire to go to those regions of you two, where are nimble and many-horned rays. There, indeed, shines forth brightly that highest step of the wide-striding Viṣṇu.

We long to go to those regions of you two, where are rays [many-horned], having a large number of horns.<sup>2</sup> The word bhūri is a synonym of 'many'; (so called) because it produces much. Śṛṅga (horn) is derived from (the root) śri (to rest. on), or from śṛ (to slay), or from śam (to destroy); or (it is so called because) it grows up to protect, or it comes out of the head. Ayāsaḥ means nimble. There shines forth brightly the highest step, i. e. the loftiest step, of the wide-striding, i. e. of the great-paced, Viṣṇu. Pādaḥ (foot) is derived from (the root) pad (to go); when it is placed down, (the same word in the neuter gender) means a footstep. The word (also signifies) a quarter of division from the analogy of a quadruped; and other quarters from the analogy of the pāda of division.

In like manner, doubts are entertained with regard to other nouns as well; (the rule is that) they should be explained according to their meaning: if their meanings are uniform, their etymologies are uniform; if their meanings are multiform, their etymologies are multiform. With these words, the twenty-one synonyms of earth are dealt with. With reference to them, nirrtih (earth) is (so called) from giving enjoyment; the other word (nirrtih), which signifies calamity, is derived from (the root) r (to befall); the latter is confused with the former; their difference (should be noted). The following stanza is addressed to her.

(Here ends the seventh section.)

He, who made it, did not know of it; it was hidden from him who saw it. Encompassed within the womb of the mother, and multiplying greatly, he entered the earth.<sup>4</sup>

'People having many children fall into calamity,' say the ascetics. 'It refers to the phenomenon of rain,' say the etymologists. 'He who made it'; the verbs 'to make' and 'to scatter' are used in connexion with the phenomenon of rain. He did not know of it, i.e. the middle one.<sup>5</sup> He, the middle one, who saw it concealed by the sun, alone knew of it.<sup>6</sup> In the womb of the mother: mother  $(m\bar{a}t\bar{a})$  means atmosphere; in it, the beings are measured out  $(nir \ \sqrt{m\bar{a}})$ . Womb means atmosphere: this is a vast

i. 154. 6; cf. Professor Macdonell, Vedic Reader, p. 35.

<sup>2</sup> Cf. Muir, op. cit., vol. iv, pp. 73, 74.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In criticism of this rule, it may be remarked that words of different origin often come to acquire the same meaning, and

words of the same origin different meanings; see Introduction, Yāska's Contributions, &c.

<sup>4</sup> i. 164. 32; AV. 9. 10. 10.

According to Durga, it refers to cloud.

<sup>6</sup> i.e. Indra alone knew of it. Durga.

region encompassed by air. This other (meaning, i.e.) a woman's womb, is derived from the same root also: it is surrounded. Multiplying greatly, fie reaches earth through the phenomenon of rain.

Sākapūni<sup>3</sup> made the determination that he would know all the deities. A deity having the two characteristics <sup>4</sup> appeared before him. He did not know her; he said to her, 'I would like to know thee'. She referred him to the following stanza, with the words that it was addressed to her.

## (Here ends the eighth section.)

Here he snorts, covered by whom the speech, resting on a spluttering (cloud), utters a lowing sound. She indeed frightened the mortal with her (thundering) actions; becoming lightning, she concealed her form.<sup>5</sup>

Here he thunders, surrounded by whom the speech utters a lowing sound, i.e. makes a noise, or (utters a lowing sound) like  $m\bar{\alpha}yu$ , i.e. the sun.<sup>6</sup> This is the atmospheric speech. Resting on a spluttering <sup>7</sup> cloud, she frightens the mortal with her (thundering) actions,<sup>8</sup> deeds, and, becoming lightning, conceals her form.<sup>9</sup> The word vavrih is a synonym of form: because it covers ( $\sqrt{vr}$ , to cover). Having overspread the earth with rain, it draws it back again.

(Here ends the ninth section.)

The following fifteen (words) are synonyms of gold.<sup>10</sup> From what (root) is hiranyam derived? It is circulated (hriyate) in a stretched form,<sup>11</sup> or it

- <sup>1</sup> According to Durga it is surrounded by sinews and flesh.
- <sup>2</sup> Two different interpretations of the word nirrtih, (1) as signifying calamity, according to the ascetics; (2) as meaning earth, according to the etymologists, are here presented. Durga remarks that similar differences of interpretation exist with regard to other Vedic passages as well. He cites dadhi-krāvņo akārisam as to be recited at the time of eating curds according to AP. vi. 13; the same is also chanted by women, in a horse-sacrifice, in the vicinity of the horse, when the queen has risen. He thinks this difference of application of the same stanza is to be based on different interpretations of the stanza, and points out the importance of etymology for the correct understanding of the Vedic texts and hence for their correct application at sacrifices.
- <sup>8</sup> Śāka-pūņi is explained by Durga as a gatherer of herbs,
- 4 i.e. Male and female, or the atmospheric or the celestial characteristics. Durga.

- <sup>6</sup> i. 164, 29; AV. 9, 10, 7.
- <sup>6</sup> The sun is called  $m\bar{a}yu$ , because he is the measurer of all beings  $(\sqrt{m\bar{a}})$ . Durga thinks that the first hemistich describes the internal thunder of a cloud which is yet unmanifested.
- <sup>7</sup> Cloud is called spluttering, because it splutters water. *Dhvamsani* is translated as 'Wucht' by Roth.
- <sup>8</sup> Durga thinks this refers to the manifested thunder, which produces a most dreadful sound; everybody is frightened and seeks shelter. Roth translates cittibhih by 'mit Zischen'.
- 9 According to Durga, having manifested herself as lightning and producing rain, she disappears.
- 10 According to Durga, synonyms of gold follow those of the earth, because gold, being found in earth, is intimately associated with it.
- ii i. e. In the form of ornaments, being extended in the form of beautiful bracelets, necklaces, &c. Durga.

is circulated from man to man, or it is useful and delightful, [or it is the delight of the heart], or it may be derived from (the root) hary, meaning to yearn after.

The following sixteen (words) are synonyms of atmosphere. From what (root) is antariksam derived? It is intermediate (antarā, i.e. between heaven and earth); it is the end of the earth; or it lies between these two (i.e. heaven and earth), or it is imperishable in the bodies. With reference to this, the word samudra (atmosphere) is confused with samudra (which means terrestrial ocean). From what (root) is sumudra derived? From it waters flow up  $(sam + ud + \sqrt{dru})$ , or waters flow towards it  $(sam + abhi + \sqrt{dru})$ , beings take delight in it, or it is a great reservoir of water, or it moistens thoroughly (sam \( \sqrt{u}d \)). Their difference (should be noted). With reference to this, they relate (the following) legend: Devapī and Santanu, sons of Rstisena, were two brothers, who belonged to the clan of the Kurus. Santanu, the younger brother, caused himself to be installed as king. Devapt retired to practise austerities. From that time the god did not rain for twelve years in the kingdom of Santanu. The Brahmanas said to him, 'Thou hast committed (an act of) unrighteousness. Because thou hast caused thyself to be installed as king, having put thy elder brother aside, therefore the god does not rain in thy kingdom.' Then he, i.e. Santanu, sought to invest Devāpi with sovereignty. To him said Devāpi, 'Let me be thy priest and sacrifice for thee'.4 Here is his hymn expressing a desire for rain.5 The following is a stanza of this hymn.

## (Here ends the tenth section.)

The seer Devāpi, son of Rṣṭiṣeṇa, acting as the performing priest, knew (how to obtain) the goodwill of the gods. He caused the divine waters to flow from the upper to the lower ocean by means of rain.<sup>6</sup>

Ārṣṭiṣeṇaḥ means the son of Rṣṭiṣeṇa (i.e. one whose army is well supplied with spears), or of Iṣita-sena (i.e. one whose army is mobilized). Army is (so called because) it has a commander, or a uniform mode of marching.

i.e. In the form of coins. Durga remarks: tena hi vyuvahärah kriyate; this shows that there was gold currency in Yaska's time.

<sup>2 &#</sup>x27;Even a mouse', says Durga, 'enjoys itself, if it possesses gold, how much more a human being!'

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The story is also related in Brh. D. vii. 155-7; viii. 1-7; see Professor Macdonell's note in his edition, vol. ii, p. 292; cf. Sieg, Sagenstoffe des Rgveda, pp. 129-142. The story is also found in different versions in the Mahā-

bhārata and many Purānas; see Muir, op. cit. vol. i, pp. 271-8.

<sup>4</sup> This shows that the different castes were not divided into water-tight compartments by a rigid barrier of mutual exclusiveness. Here we find a Ksatriya acting as a priest, so the promotion from one to the other was not infrequent.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Muir, op. cit. vol. i, pp. 269, 270.

<sup>6</sup> x. 98. 5.

Putra (son): either he very much protects by offering (sacrificial cakes, &c.); or put being (the name of) a hell, he (the son) saves one from that.¹ The seer,² acting as the performing priest. A seer is (so called) from his having vision. 'He saw the hymns,' says Aupamanyava. It is known: because the self-born Brahma manifested himself to them while practising austerities, they became seers; that is the characteristic of the seers.³ Devāpi, one who knew, i.e. was aware of (how to obtain) the goodwill of the gods, i.e. the blessed will of the gods, by songs, praise, and gifts to the gods. From the upper to the lower ocean: upper, raised much higher; lower, moving below (the ground). Adhaḥ (below), i.e. it does not run; with this word its upward motion is denied. The stanza following this explains this much more.

(Here ends the eleventh section.)

When Devāpi, domestic chaplain to Santanu, and selected to be the performing priest, imploring kindled fire, the generous Brhaspati granted him speech, which was heard by the gods, and which was the winner of rain.<sup>4</sup>

San-tanu means, peace to thee, O body, or peace to him in his body. Domestic chaplain is (so called because) they place him in front.<sup>5</sup> Selected to be the performing priest, (he) imploring kindled fire. Which was heard by the gods, i.e. which the gods hear. [Which was the winner of rain], i.e. requesting rain. Rarāna (generous) is a reduplicated form of rā (to give). Bṛhaspati was Brahmā; he granted him speech. Bṛhat has been fully explained (i. 7; cp. x. 11).

(Here ends the twelfth section.)

The following six (words) are common (synonyms) of sky and sun. Those which primarily belong to the sun will be explained by us later on.<sup>6</sup> From what (root) is  $\bar{a}ditya$  derived? He takes the fluids, he takes (i.e. eclipses) the light of the luminaries,<sup>7</sup> or he blazes with lustre, or he is the son of Aditi; this last (epithet) however is rarely applied to him in the text of the Rgveda, and he has only one hymn addressed <sup>8</sup> (under this epithet).

The sun, son of Aditi, [i.e. the son of Aditi]. In like manner, there

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Manu, ix. 188; Visnu, xv. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. the Rāmāyana, i. 3. 3-7, quoted by Muir, op. cit. vol. iv, p. 441.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> TA. ii. 9; see Gune, Bhandarkar Comm. Vol.

<sup>4</sup> x. 98. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Brh. D. viii. 6.

<sup>6</sup> See N. 12. 8-22.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The word āditya is derived from the same root ā-√āā, in SB. xi. 6. 8. 8; TB. iii. 9. 21. 1;

TA. i. 14. 1; Brh. U. iii. 9. 5; all the passages bearing on the etymology are cited by Muir, op. cit. vol. iv. p. 117.

<sup>8</sup> Aufrecht proposes the variant a-sūktabhāk, as it has no hymn addressed to it, but one stanza only. See Muir, loc. cit. The author, however, means to say that although hymns are addressed, oblations are not offered under this epithet; cf. Durga's remarks.

<sup>9</sup> x. 88. 11; cf. N. 7. 29.

are panegyrics of other deities addressed to them as Ādityas, as in the case of Mitra, Varuṇa, Aryaman, Dakṣa, Bhaga, Aṃśa. Also of Mitra and Varuṇa:

Ādityas, lords of the act of bestowing. Lords of gift. Also of Mitra alone: May that mortal, O Mitra, be rich in food, who, O Āditya. abides by thy ordinance. 2

This too is a Vedic quotation. Also of Varuna alone:

Now let us be in thy ordinance, O Aditya!3

The word  $vrata^4$  is a synonym of action, having the sense of abstaining: because it enjoins. This other meaning of vrata (i.e. a vow) is derived from the same root also: because it chooses. Food is called vrata also, because it covers the body.

(Here ends the thirteenth section.)

Svar means the sun; it is very distant, it has well dispersed (the darkness), it has well penetrated the fluids, it has well penetrated the light of the luminaries, or it is pierced through with light. Dyauh (sky) is explained by the same. Prini means the sun. 'It is thoroughly pervaded by the bright colour,' say the etymologists. It closely unites the fluids, it closely unites the light of the luminaries, or it is closely united with light. Now sky is (so called because) it is closely united with luminaries and the virtuous. Nāka means the sun, [the bearer of fluids], bearer of lights, leader of luminaries. Now the sky: the word kam is a synonym of happiness, the opposite of its negative form (i. e. nākam).

There is no misery for the man who has departed to the other world.<sup>5</sup>

There is no wretchedness for the man who has departed to the other world; it is the virtuous only who go there. Gauh means the sun: it causes the fluids to move, it moves in the sky ( $\sqrt{gam}$ ). Now the sky is (called gauh) because it is gone very far from the earth, or because the luminaries move in it. Vistap means the sun: it has pervaded the fluids, it has pervaded the light of the luminaries, or it is pervaded with light. Now the sky is (called vistap) because it is pervaded by the luminaries and the virtuous. Nabhas means the sun: [bearer of fluids], bearer of lights, leader of luminaries. Or else it may be the word bhanas itself, in reversed order: it is not that it does not shine. The sky is explained by the same.

(Here ends the fourteenth section.)

The following fifteen (words) are synonyms of ray. Ray is (so called)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i. 186. 3; ii. 41. 6; SV. 2. 262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> iii. 59. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> i. 24. 15; VS. 12. 12.

<sup>4</sup> Cf. Roth, Erläuterungen, p. 21.

See Roth, op. cit. p. 21; the quotation is untraced.

on account of restraining. Of these the first five are common (synonyms)

of horse and rays.

The following eight (words) are synonyms of quarter. From what (root) is disah derived? It is derived from (the root) dis (to point out), or they are (so called) from being within easy reach, or from pervading. With reference to these, the word  $k\bar{a}sth\bar{a}$  is a synonym of many objects.  $K\bar{a}sth\bar{a}$  means quarters: they are situated having gone across.  $K\bar{a}sth\bar{a}$  means intermediate quarters: they are situated having crossed each other. The sun is called  $k\bar{a}sth\bar{a}$  also: it is situated having gone across. Destination is called  $k\bar{a}sth\bar{a}$  also: it is situated having gone across. Waters are called  $k\bar{a}sth\bar{a}$  also: they are situated having gone across, i.e. stationary waters.

(Here ends the fifteenth section.)

The deposited body was in the midst of waters which neither stay nor rest. Waters march against the secret (outlet) of Vrtra; in deep darkness

lay he whose enemy is Indra.2

The deposited body, i. e. the cloud, was in the midst of waters which neither stay nor rest, i.e. waters which are non-stationary. Sarīra (body) is derived from (the root) sr (to kill), or from sam (to destroy). Waters march against, i.e. know, [the secret] outlet of Vrtra. Dirgha (long) is derived from dragh (to lengthen). Tamas (darkness) is derived from tan (to spread).  $\bar{A}$ -sayad is formed from (the root)  $\bar{a}$ -s $\bar{i}$  (to lie). Whose enemy is Indra, i.e. Indra is his slayer, or destroyer, therefore he (is called) having Indra as his enemy. But who is Vrtra? 'It is a cloud,' say the etymologists. ['It is a demon, son of Tvastā,' say the legendarians,] The phenomenon of rain is produced by the commingling of water (vapours) With reference to this, there are figurative and lightning (jyotis). descriptions of battle. Indeed, the descriptions of Vedic stanzas and the narratives of the Brahmanas (depict him), ro doubt, as a serpent. By expanding his body, he blocked the channels (of the rivers).<sup>5</sup> When he was killed, waters flowed forth. The following is the stanza which explains this.

(Here ends the sixteenth section.)

Having the demon as their master, and the cloud as their guardian, the obstructed waters stood (behind) as kine (held back) by a merchant.

<sup>1</sup> Cf. Roth, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> i. 32. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> According to D<sup>1</sup>urga, these waters are in the interior of the cloud, so as long as the cloud does not rain they move with the moving cloud, and finally rest in the ocean.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Durga explains ninyam as the outlet in the cloud through which the waters flow down. Roth translates Vṛṭrasya ninyam as 'von Vṛṭra unbemerkt', i.e. without being noticed by Vṛṭra; see op. cit. p. 21.

<sup>5</sup> Cf. Muir, op. cit. vol. ii, pp. 174-5.

He slew Vrtra, and reopened that outlet of water which had been closed.<sup>1</sup>

Having the demon as their master, as their overlord. Dāsa (slave) is derived from (the root) das (to exhaust): he causes the works to be exhausted. Having the cloud as their guardian, i.e. guarded by the cloud, they stood (behind). The cloud (ahi) is (so called) on account of its motion:3 it moves in the atmosphere. This other (meaning of) ahi. i.e. a serpent, is derived from the same root also, or from  $\bar{a}\sqrt{han}$  (to attack) with its preposition shortened: it attacks. The waters held back as cows by a merchant. Pani means a merchant; a merchant is (so called) from trading  $(\sqrt{pan})$ . A trader is (so called because) he cleanses his articles of trade. The outlet of waters which had been closed, Bilam, the opening through which anything is conveyed, is derived from (the root) bhr (to convey). He slew Vrtra and reopened that outlet. Vrtra is derived from (the root) vr (to cover), or from vrt (to roll) or from vrdh (to grow). It is known: because he covered, that is the characteristic of Vrtra,<sup>5</sup> It is known: because he rolled,<sup>6</sup> that is the characteristic of Vrtra. It is known: because he grew, that is the characteristic of Vrtra.

(Here ends the seventeenth section.)

The following twenty-three (words) are synonyms of night. From what (root) is  $r\bar{a}trih$  (night) derived? It exhibitantes the nocturnal creatures and causes the others to cease work, and makes them strong, or it may be derived from (the root)  $r\bar{a}$  meaning to give: the dew is given away during this (period).

The following sixteen (words) are synonyms of dawn. From what (root) is  $u s \bar{u} h$  (dawn) derived? (It is so called) because it shines ( $\sqrt{vas}$ ). It is the time subsequent to night. The following stanza is addressed to her.

(Here ends the eighteenth section.)

This light, the best of all lights, has come, and has generated a variegated and extensive illumination. Just as being born it gives birth to the sun, so the night has left its seat for the dawn.<sup>8</sup>

- 1 i. 82, 11.
- <sup>2</sup> Durga explains the compound as a tatpurusa, but the accent shows that it is a possessive compound. His explanation is: Lords of servants, i.e. a servant, exhausted by the performance of various works entrusted to him, drinks water, and becomes fresh again.
  - <sup>8</sup> Cf. Brh. D. v. 166.

- 4 Durga paraphrases bilam by nirgamadvāram, i.e. an outlet.
- <sup>5</sup> TS. ii. 4. 12. 2; i. e. he covered the waters of the atmosphere. Durga.
- <sup>6</sup> According to Durga, he was instrumental in setting the waters in motion.
- <sup>1</sup> Durga derives uṣāḥ from ucch, 'to disperse': it disperses darkness. Cf. Bṛh. D. iii. 9.
  - 8. i, 113, 1; SV. 2, 1099.

This light, the best 1 of all lights, has approached. It has generated a variegated, well-known, and very extensive illumination. Just as being born it gives birth to the sun, i.e. the night 2 to the sun, so the light has left its seat, i.e. place for the dawn. A woman's womb is (so called because) the foetus is joined with it. 3 The following, another stanza, is addressed to her.

## (Here ends the nineteenth section.)

Resplendent, having a resplendent calf, the white one has come; the black one has left places for her. Having a common relation, immortal, succeeding each other, the two bright ones wander about fashioning the colour.<sup>4</sup>

Having a resplendent calf, i. e. the sun. The word rusat is a synonym of colour; it is derived from (the root) ruc, meaning to shine. The sun is called her calf on account of companionship, or of drawing up the juices. Resplendent, the white one has come. Śvetyā (the white one) is derived from (the root) śvit (to be bright). The black one has left places for her: the one of black colour, i. e. the night. Krsnam (black) is derived from (the root) krz (to drag away): it is the despised colour. Now (the seer) praises them together: having a common relation, having a common tie; immortal, having the characteristic of immortality; succeeding each other [coming after one another], i. e. with reference to each other; the two bright ones wander about, they themselves are bright, (so called) on account of shining. Or else they wander about with heaven, i. e. they wander about along heaven. Fashioning [creating], making each other's inner self.

The following twelve (words) are synonyms of day. From what (root) is ahah (day) derived? (It is so called because) people accomplish works during (this period). The following is its incidental occurrence in a stanza addressed to Vaisvānara.

## (Here ends the twentieth section.)

<sup>1</sup> Durga remarks that the sun is too hot, the moon is too cool, but the dawn is neither cold nor hot, hence it is the best of all other lights.

<sup>2</sup> The text seems to be corrupt: it should read 'dawn' instead of 'night'; the present reading makes the sentence meaningless. There is a confusion in the sequence of birth.

- 8 Cf. 2. 8.
- 4 i. 118. 2; SV. 2. 1100.
- 5 The dawn is represented as being followed by the sun. She is compared to a cow followed
- by her calf: this is companionship. As the calf drinks milk from the udder of the cow, so the sun draws up the dew, which is particularly associated with dawn, hence the sun is called her calf. Durga.
- <sup>6</sup> The first hemistich describes the points of contrast, i.e. the one is white, the other black, one comes, the other leaves; the second hemistich, the points of resemblance.
  - 7 The sun is the common tie. Durga.
- <sup>3</sup> The night is called bright also, on account of the multitude of shining stars.

The black day and the white day, the two regions roll on with (activities) worthy of knowledge. As soon as born, Vaiśvānara Agni, like a king, has overcome darkness with his light.<sup>1</sup>

The black day, i.e. night. The white day, i.e. bright day. The two regions 2 roll on with activities worthy of knowledge, i.e. which should be known. As soon as born, Vaisvānara Agni has dispelled darkness with his light like the rising sun, who is the king of all luminaries.

The following thirty (words) are synonyms of cloud. From what (root) is megha (cloud) derived? (It is so called) because it sheds water ( $\sqrt{mih}$ ). They are common with the synonyms of mountain up to the two words upara and upala, which mean cloud: clouds cease to move in it, or the waters are made inactive.<sup>3</sup> The following stanza is addressed to them.

## (Here ends the twenty-first section.)

In the measurement of gods they stood first; from their division, waters flowed down. The three working in succession warm the earth; the two carry the fertilizing moisture.

In the creation of gods they, i.e. groups of atmospheric gods, stood first.<sup>5</sup> First is a synonym of 'chief': it is foremost. [Kṛntatram <sup>6</sup> means atmosphere, i.e. where the clouds are cut into pieces.] By cutting clouds into pieces water <sup>7</sup> is produced. The three working in succession warm the earth, i.e. cloud, wind, and sun cause the herbs to become ripe with heat, cold, and rain. Working in succession, i.e. with their respective functions, they sow the worlds one after another. This other (meaning of) anūpa, i.e. a bank of a river, is derived from the same (root) also: it is sown with water. Or else it may (really) be anvāp, just like prāc; from that form (anvāp) anūpa may be derived as prācīna (from prāc). The two carry the fertilizing moisture, i.e. wind and sun (carry) the water (vapours). Bṛbūkam (moisture) is a synonym of water; it is derived

<sup>1</sup> vi. 9. 1; AB. v. 15. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Durga paraphrases rajasī by rañjaks, i.e. dyers; and remarks that the day colours the world with light, night with darkness.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The word upara (cloud) is derived from upa √ram (to cease to move). Yāska's explanation, 'the clouds cease to move', is obscure, and is passed over by Durga.

<sup>4</sup> x. 27. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> According to Durga, this refers to the creation of clouds, i.e. Prajāpati, while creating gods, created clouds first on account

of their importance; for had there been no clouds, the entire universe would have perished for want of rain.

<sup>6</sup> Roth translates krntatram as 'seed' or 'seedland'; see op. cit., p. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> According to Durga, the word upara here denotes water. Originally it means 'cloud', then 'the water of the cloud', and lastly 'water in general'. He cites an analogous case of the extension of meaning: 'crying mounds of earth', i.e. mounds of earth here signify people seated on them.

from (the root)  $br\bar{u}$ , meaning to make a sound, or from  $bhram\acute{s}$  (to fall down).  $Pur\bar{\imath} \dot{\imath} am$  (fertilizing) is derived from (the root)  $p\bar{r}$  (to fill), or from the causal of  $p\bar{r}$ .

(Here ends the twenty-second section.)

The following fifty-seven (words) are synonyms of speech. From what (root) is  $v\bar{a}c$  (speech) derived? It is derived from (the root) vac (to speak). With reference to these, the word  $Sarasvat\bar{\imath}$  is used both in the sense of 'a river' and of 'a deity' in Vedic passages; we shall explain the (Vedic passages) where it is used in the sense of a deity later, and just now those where it is used in the sense of a river.

(Here ends the twenty-third section.)

Like one who digs the lotus-stem, she has shattered the peaks of mountains with her might and strong waves. Let us worship Sarasvatī, who sweeps what is far and what is near alike, with well-composed hymns, for our protection.<sup>2</sup>

She (has shattered) with her might, i.e. with crushing powers. The word śuṣma is a synonym of strength, (so called) because it crushes (everything). Bisam (lotus-stem) is derived from (the root) bis, meaning to split, or grow. Peak is (so called because) it is very much raised up, or it is very lofty. With mighty waves. Who sweeps what is far and what is near alike, i.e. who destroys what is on the other, as well as what is on this, bank. Pārum means something afar; avārum, something near at hand. Let us attend upon the river Sarasvatī with well-composed sublime songs of praise, and acts (of worship), for our protection.

The following hundred and one (words) are synonyms of water. From what (root) is udakam (water) derived? (It is so called) because it moistens ( $\sqrt{ud}$ ).

The following thirty-seven (words) are synonyms of river. From what (root) is nadyah (rivers) derived? (They are so called because) they produce a sound (\sqrt{nad}), i.e. they are roaring. Their character is mostly secondary, and very rarely primary. With reference to this, they relate (the following) legend. The seer Viśvāmitra was the domestic priest of Sudās, the son of Pijavana. Viśvā-mitra, friend of all. All, moving

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Brh.D. ii. 135.

<sup>2</sup> vi. 61, 2; TB, ii. 8, 2, 8,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Durga also interprets the stanza as addressed to Sarasvatī, the deity; Sarasvatī is the atmospheric speech, the peaks of mountains are the tops of clouds shattered by her strong waves, i.e. mighty thunders. She sweeps what is far and near, i.e. heaven and

earth.

The story is found in AB. viii. 18-18, Viṣṇu Purāṇa, &c. See Muir, op. cit., vol i, pp. 387-64; cf. Bṛh.D. iv. 105-6, see Professor Macdonell's edition, vol. ii, pp. 154-5; Sāyaṇa gives an amplified version in his commentary on iii. 33, 1.

together. Su-dās, a bountiful giver. Paijavana, son of Pijavana. Again Pi-javana, one whose speed is enviable, or whose gait is inimitable.¹ Having gathered his wealth, the priest came to the confluence of the Sutlej and the Bias. Others ² followed him. He, i. e. Viśvāmitra, implored the rivers to become fordable. (He addressed them) in the dual as well as in the plural number. With reference to this we shall explain (the stanza in which he addresses them) in the dual number later, and just now (the stanza in which he addresses them) in the plural number.

## (Here ends the twenty-fourth section.)

Stop your courses for a moment, ye great floods, at my friendly bidding. I, the son of Kuśika, and desirous of protection, invoke the river with a sublime hymn.<sup>3</sup>

Stop from flowing at my friendly bidding, I who prepare soma (for you). Great flood, rich in water. The word rtam is a synonym of water, (so called because) it pervades everything. For a moment (stop) your courses,4 your journeys, or your protections. A moment, a recurring (unit of) time. Rtu is derived from (the root) r, meaning to go. Muhuh (again) as if the time was indolent (mūṭhaḥ) as long as a moment. Abhū-kṣṇam = abhi-kṣṇam (a moment). Kṣaṇa (an instant) is derived from (the root) kṣaṇ (to injure): it is the injured time. Kālaḥ (time) is derived from (the root) kal, meaning to go. I call upon the river with a great, mighty, sublime, profound panegyric, full of wisdom, for protection. Son of Kusika. Kusika was (the name of) a king. The word kusika is derived from (the root) kruś, meaning to cry, or kraṃś, meaning to cause to shine; or he is a good expounder of meaning. The rivers answered (as follows).

## (Here ends the twenty-fifth section.)

Indra, the wielder of the thunderbolt, dug our (channels); he smote down Vrtra, the enclosure of rivers. Savitr, the god of beautiful hands, led us (hither), at his stimulation we flow expanded.

Indra, the wielder of the thunderbolt, dug our (channels); the verb rad means to dig. He smote down Vrtra, the enclosure of rivers, has been explained. Savitr, the god of beautiful hands, i. e. of auspicious hands, led us (hither).  $P\bar{a}nih$  (hand) is derived from (the root) pan, meaning to

According to Durga, it means a person who walks so quickly that others cannot keep pace with him.

i.e. Servants or robbers. Durga.

<sup>3</sup> iii. 33, 5.

<sup>4</sup> Durga paraphases evail by udakaih, with

waters', and takes avanaih to mean 'prayers', i.e. stop (your course) at our prayers.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Durga remarks that an instant is called 'injured time', because it is so short.

<sup>6</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 23.

<sup>7</sup> iii. 33. 6.

worship: they worship gods, having folded their hands. At his stimulation, we flow expanded. Urvyah (expanded) is derived from (the root) ūrnu (to cover). It is derived from (the root vy (to cover), says Aurnavābha. Having (thus) answered, the rivers consented in the end.

## (Here ends the twenty-sixth section.)

We shall listen to thy words, O bard; thou camest from afar with this chariot. I bend myself down for thee, as a nursing mother (for her son), as a maiden to embrace her lover.<sup>2</sup>

We listen to thy words, O bard! Go 3 afar with this chariot. We bend down for thy sake, as a nursing mother for her son, or as a maiden bends herself to embrace her lover.

The following twenty-six (words) are synonyms of horse. Of these, the last eight are (always used) in the plural number. From what (root) is asvah derived? (It is so called because) it trots on the road, or it eats too much. With reference to these, the word dadhikrā (horse) is (so called because) it runs while bearing a rider on its back, or it neighs while bearing a rider on its back, or it looks beautiful while bearing a rider on its back. There are Vedic passages where the word is used (both in the sense of) a horse and of a deity. We shall explain those (passages where the word is used in the sense of) a deity later, and in this place those (where it is used in the sense of) a horse.

## (Here ends the twenty-seventh section.)

That courser hastens with speed, although it is bound by neck, flank, and mouth. Putting forth its (best) power, dadhikrā sprang along the bends of roads.<sup>4</sup>

That courser, i.e. swift runner,<sup>5</sup> trots on the road with speed, i.e. quickly, although it is bound by the neck.  $Gr\bar{\imath}v\bar{a}$  (neck) is derived from (the root)  $g\bar{\imath}$  (to swallow), or from  $g\bar{\imath}$  (to call out), or from grah (to seize). Bound by flank and mouth has been explained. Putting forth its (best) power, i.e. action or intelligence. Anusamtav $\bar{\imath}tvat$  is a word (derived) from the simple original form of (the root) tan (to spread). Bends of roads, curves of roads.

i.e. He is our lord; he alone has the right to issue orders to us, and not you. Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> iii. 33. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Yaska explains yayātha (perfect) by yāhi (imperative); this gives better sense but cannot be grammatically justified. If it is construed as perfect, the meaning would be equally relevant, i.e. we shall listen to thy words, for thou camest (ā yayātha), i.e. thou

hast come, from a long distance, and hence deservest some compassion, and so on. Durga follows Yāska; cf. Roth, op. cit., p. 23.

<sup>4</sup> iv. 40. 4; the stanza is translated by Professor Macdonell, J.R.A.S., vol. xxv, p. 489.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Dreadful, i.e. it inspires terror in the heart of those who look at him. Durga.

Panthāḥ (path) is derived from (the root) pat (to fall), or from pad (to go), or from panth (to move). Ankaḥ (curve) is derived from (the root) anc (to bend). Apanīphaṇat is a reduplicated form (intensive) of (the root) phan (to bound).

The following ten (words) describe the specified teams of gods for the knowledge of association.

The following eleven verbs mean to shine. That very number of the following (words) is the synonym of flame.

(Here ends the twenty-eighth section.)

#### CHAPTER III

THE following twenty-six (words) are synonyms of action. From what (root) is karma (action) derived? (It is so called) because it is done ( $\sqrt{kr}$ ).

The following fifteen (words) are synonyms of offspring.<sup>2</sup> From what (root) is apatya (offspring) derived? (It is so called because) it spreads farther, or with offspring one does not fall <sup>3</sup> (into hell). With reference to this, we shall quote (the following) two stanzas, in order to show that the offspring belongs to the begetter only.<sup>4</sup>

(Here ends the first section.)

The treasure of the stranger is indeed to be avoided; may we be masters of eternal wealth. (The child) begotten by another is no son; he is so for the fool (only); O Agni, do not corrupt our paths.<sup>5</sup>

The treasure of the stranger is indeed to be avoided, i.e. it is not to be approached. Stranger, one who is distant. Rekna is a synonym of wealth: it is left by the deceased ( $\sqrt{ric}$ ). May we be masters of eternal wealth, as of the parental property. (The child) begotten by another is no son. The word seeas is a synonym of offspring: this is what remains of the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> According to Durga, synonyms of action follow those of flame, because it is in the flame of the burning fire that actions like the performance of sacrifice, &c., are accomplished.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Synonyms of offspring follow those of action, because procreation is the most important of all actions. Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Manu, ix. 138; Visnu, xv. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. Manu, ix. 31-3; the opposite view is expressed in Manu, ix. 43, 49-51.54; Ga. Dh.

xviii. 9-14; Āp. Dh. ii. 13. 6-7; Vasistha, xvii. 6-9, 63-4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> vii. 4. 7. Durga remarks that the stanza forms a part of a dialogue between Agni and Vasistha. The latter implored the former to grant him a son, as all his sons had been killed. The former asked him to get a son by adoption or purchase, &c.; whereupon he denounced all but the legitimate son.

deceased. That is a child for the fool, i.e. insane, only. Do not corrupt our paths. The stanza following this explains it much more.

(Here ends the second section.)

The stranger, however delightful, should not be adopted, begotten in another's womb; he should not be regarded (as one's own) even in thought. To his own abode he certainly goes back. Let the new (hero), impetuous and irresistible, come to us.<sup>1</sup>

The stranger should never be adopted, although he may be the most delightful man. The child begotten in another's 2 womb should not be regarded as 'this is my son', even in thought. Now he goes back to the same abode from whence he came. Okah (abode) is used as a synonym of dwelling-place. Let the newly-born (hero), impetuous, i.e. swift and overpowering; his rivals, come to us; he alone is (the real) son.

Now (some lawgivers) cite the following stanza in support of a daughter's right to inheritance, others hold (that it is to be cited) in support of a son's right to inheritance.

(Here ends the third section.)

The husband admits that he (the father) shall obtain a grandson from the daughter,<sup>4</sup> the wise man, honouring the process of the sacred rite. When a father arranges a husband for his daughter, he bears himself with a tranquil mind.<sup>5</sup>

The husband admits the daughter's right to be appointed as a son, with regard to (the discharge of) the duties of offspring. A daughter is (so called because) it is difficult (to arrange) for her welfare, or she fares well at a distance; or (the word  $duhit\bar{a}$ ) is derived from (the root)  $duh^{\tau}$  (to milk). He has obtained a grandson, i.e. the son of the daughter is the grandson. The wise man, honouring the process of the procreative sacrifice, i.e. (of the diffusion) of the seminal fluid, which is produced from each and every limb, which is engendered from the heart, and which is inserted in the

Both the son and the daughter continue the line, so both are offspring, and should have equal rights to inheritance. Durga.

<sup>4</sup> The translation of the 1st and 3rd pāda is approximate only.

<sup>5</sup> iii. 31. 1; AB. vi. 18. 2.

<sup>6</sup> She is difficult to please, wherever she may be given away in marriage. Durga.

7 She is always milking wealth, &c., in the form of presents from her father, and she is always demanding something or other. Durga.

8 Cf. Manu, iz. 133, 136, 139.

<sup>1</sup> vii. 4. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Durga offers two interpretations, (1) i.e. a child begotten on one's own wife from the seed of another man; (2) a child begotten on a woman other than one's own wife. An illegitimate son is already denounced in the preceding stanza, quoted in section 2; I think, therefore, that the adopted child is the object of denunciation in this stanza, hence Durga's second interpretation is more appropriate.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Offspring has been explained as that which spreads farther than the progenitor.

mother, (holds) that both children (i.e. the son and the daughter) have the right to inheritance without any distinction (whatsoever). The selfsame view is expressed in the following stanza and śloka.

Thou art produced from each and every limb; thou art engendered from the heart itself. Verily, thou art the very soul named son, as such live a hundred autumns.<sup>2</sup>

In the beginning of the creation, Manu, the self-existent, declared himself that according to law the right of inheritance belongs to both children (the son and the daughter) without any distinction (whatsoever).<sup>3</sup>

'Not the daughters,' say some (of the lawgivers). It is known: therefore the man has the right to inheritance, but not the woman. And also: therefore they abandon a woman as soon as she is born, but not the man. Women are given away, sold, and abandoned, but not the man. 'The man also,' retort others, 'as is seen in the case of Sunahsepa.' According to another view, this refers to a maiden who has no brother.

[Women, all clad in red garments, move like veins.] 5 They stand with their path obstructed like women who have no brother.6

They stand like women who have no brother, and whose path is obstructed with regard to procreation and the offering of the sacrificial cake. With these words the simile implies the prohibition of marrying a brother-less maiden. The stanza following this explains it much more.

## (Here ends the fourth section.)

Like a brotherless maiden who goes back to men, like one who ascends the pillar of the assembly-room for the acquisition of wealth, like a welldressed wife longing for her husband, dawn displays her beauty like a smiling damsel.<sup>8</sup>

Like a brotherless maiden who goes towards men, i.e. parental ancestors,<sup>9</sup> (to render) the duties of offspring and to offer the funeral cake, but not to her husband. Like one who ascends the pillar of the

- ¹ Durga remarks that an identical garblua-d'hanc ceremony is performed, and the same Vedic texts are recited, both for a son and a daughter. The process of birth is the same in both cases, so there is no difference between them.
- <sup>2</sup> SB. xiv. 9. 4. 8; Brh.U. vi. 4. 8; SV.B. i. 5. 17; Baudhāyana, ii. 2. 14.
- <sup>3</sup> The *sloka* is not found in the extant code of Manu. A similar view is expressed: Manu, ix. 180, 183, 189.
- <sup>4</sup> MS. iv. 6. 4; iv. 7. 9; cf. also TS. vi. 5. 8. 2; vi. 5. 10. 3.
- <sup>5</sup> The passage within square brackets is omitted by the MSS. of the shorter recension and Durga. As Yāska himself does not explain the first hemistich, it is clear that he quoted the second hemistich only. Hence, according to the evidence of Yāska himself, the shorter recension has a better claim to represent the archetype.
  - 6 AV. 1. 17. 1.
  - <sup>7</sup> Cf. Manu, iii. 11; Yājūa, i. 53.
  - 8 i. 124. 7.
  - <sup>9</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 25.

assembly-room in order to obtain wealth, i.e. a woman from the south. Garta signifies the pillar of the assembly-room; it is derived from (the root)  $g\bar{r}$  (to invoke): transactions made under it are true. There she who has neither son nor husband ascends. There they strike her with dies. She obtains wealth. The cemetery heap is called garta also, being derived from (the root) gur (to raise): it is raised up. A cemetery is (a place where) repose is tranquil, or the body becomes tranquil.  $\acute{S}ar\bar{v}ra$  (body) is derived from (the root)  $\acute{s}r$  (to burn), or from  $\acute{s}am$  (to destroy).  $\acute{S}ma-\acute{s}ru$  (beard) is hair, (so called because) it stands ( $\checkmark\acute{s}ri$ ) on the body ( $\acute{s}mani$ ). Loma (hair) is derived from (the root)  $l\bar{u}$  (to cut), or from  $l\bar{v}$  (to cling to). One should not expose the lower part of the sacrificial post shall soon rest in the cemetery. This too is a Vedic quotation. Chariot is called garta also, being derived from (the root)  $g\bar{r}$ , meaning to praise: it is the most praised vehicle.

Ascend the chariot, O Mitra and Varuna.3

This too is a Vedic quotation. Like a well-dressed wife, eager for the husband at the proper seasons, dawn displays her beauty as a smiling damsel her teeth. There are four similes. One should not marry a brotherless maiden, for his (the husband's) son belongs to him (to the father of the girl).<sup>4</sup> From this, the prohibition of marrying a brotherless maiden <sup>5</sup> and the father's right to appoint his daughter as a son are evident. When a father selects a husband for his unmarried daughter, he unites himself with a tranquil mind.<sup>6</sup> Now (some lawgivers) cite the following stanza (in support) of their denial of a daughter's right to inheritance. Some are of opinion that the major share belongs to the (appointed) daughter.<sup>7</sup>

## (Here ends the fifth section.)

The legitimate son did not leave wealth for his sister. He made her the place of depositing the seed of her husband. If the mothers have engendered offspring, one is the performer, and the other is the director, of good deeds.<sup>8</sup>

Na jāmaye means not for the sister.  $J\bar{a}mi\dot{h}$  (sister) is (so called because) others beget  $j\bar{a}$ , i. e. offspring, on her, or the word may be derived from (the root) jam, meaning to go: she has mostly to go (to the husband's

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Durga remarks that the custom of the people of the south is that a woman who has lost her son and husband approaches the dice-board, and the gamblers make a collection for her.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The quotation is untraced. <sup>3</sup> v. 62. 8.

<sup>4</sup> The quotation is untraced.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Manu, iii. 11; Yājhavalkya, i. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> i.e. He is free from the tormenting anxiety of childlessness. Durga.

<sup>7</sup> Cf. Manu. ix. 184.

<sup>8</sup> iii. 81. 2.

family). The legitimate, i.e. one's own son, left, i.e. gave, wealth. He made her the place of depositing the seed of her husband, i.e. the man who accepts her hand. If the mothers have engendered vahni, i.e. a son, and avahni, i.e. a daughter, one of them, i.e. the son and the heir, becomes the procreator of children, and the other, i.e. the daughter, is brought up and given away (in marriage) to another person.

### (Here ends the sixth section.)

The following twenty-five (words) are synonyms of man. From what (root) is  $manusy\bar{a}h$  (men) derived? (They are so called because) they connect their works after having thought about them ( $\sqrt{man}$ ) or because they were created by a wise creator. Again, the verb manasyati is used in the sense of being wise. Or they are the offspring of Manu, or of Manus. With reference to this, there are Vedic passages (in which) the word 'five-tribes' is used.

### (Here ends the seventh section.)

To-day, then, let me first think out the speech with which we, the gods, shall overcome the demons. Ye partakers of sacrificial food, ye holy five-tribes, enjoy my sacrifice.<sup>1</sup>

To-day, then, I will think out the best speech with which we gods may overpower the demons. Demons  $(a-su-r\bar{a}h)$  are (so called because) they delight in evil places, or they are expelled from places ( $\sqrt{as}$ , to throw). Or else the word asuh is a synonym of breath; inhaled, it rests in the body, i.e. endowed with it  $(asu-r\bar{a}h)$ . It is known: he created gods  $(sur\bar{a}n)$  from good (su), that is the characteristic of gods; he created demons  $(asur\bar{a}n)$  from evil (a-su), that is the characteristic of demons. Partakers of sacrificial food and holy, i.e. eaters of the sacred food and holy. The word  $\bar{u}rj$  is a synonym of food, (so called) because it gives strength, or it is easy to divide when cooked. Ye five-tribes, enjoy my sacrifice. According to some, (the five-tribes) are the gandharvās, the manes, gods, demons, and evil spirits. 'They are the four castes with niṣāda as the fifth,' says Aupamanyava.<sup>3</sup> From what (root) is  $nis\bar{a}da$  (hunter) derived? (He is so called because) he lives by killing animals. 'Sin is embodied  $(ni-\sqrt{sad})$  in him,' say the etymologists.

When with the tribe of five peoples.4

With the tribe consisting of five peoples. Five, united number, i.e. (remains) uninflected in the masculine, feminine, and neuter genders.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> x. 53. 4. <sup>2</sup> Cf. TB. ii. 3. 8. 2. his note vol. i, p. 177.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Muir, op. cit., vol. ii, p. 175; see also <sup>4</sup> viii. 63. 7; AB. v. 6. 8.

The following twelve (words) are synonyms of arm. From what (root) is  $b\bar{a}hu$  (arm) derived? (It is so called because) they perform various actions with them.

The following twenty-two (words) are synonyms of finger. From what (root) is angulayah (fingers) derived? (They are so called because) they go foremost, or they drip foremost, or they act foremost, [or they move foremost], or they mark, or they bend, or may be (so called) from decorating. The following stanza is addressed to them.

## (Here ends the eighth section.)

Worship them who have ten protectors, ten girdling circles, ten yokestraps, ten binding thongs, ten reins; who are immortal, who bear ten car-pole, and who when yoked are ten.<sup>1</sup>

Avanayah means fingers: they promote actions. Girdling circles illumine actions. 'Yoke-straps' is explained by 'binding thong'. Reins penetrate actions. Who bear ten car-poles, and who when yoked are ten.  $Dh\bar{u}h$  (pole) is derived from (the root)  $dh\bar{u}rv$ , meaning to hurt. This other (meaning of)  $dh\bar{u}h$  is derived from the same (root) also: it hurts (the team), or it supports them.

The following eighteen roots have the meaning 'to desire'.

The following twenty-eight (words) are synonyms of food. From what (root) is annam (food) derived? It is brought near  $(\bar{a} \sqrt{nam})$  created beings, or it is derived from (the root) ad (to eat).

The following ten roots have the meaning 'to eat'.

The following twenty-eight (words) are the synonyms of power. From what (root) is balam (power) derived? Power is (so called because) it sustains; it is derived from (the root) bh? (to sustain).

The following twenty-eight (words) only are the synonyms of wealth. From what (root) is *dhanam* (wealth) derived? (It is so called) because it gives delight ( $\sqrt{dhi}$  cl. 5).

The following nine (words) are synonyms of cow.

The following ten roots have the meaning 'to be angry'.

The following eleven (words) are synonyms of anger.

The following hundred and twenty roots have the meaning 'to go'.

The following twenty-six (words) are synonyms of quick. From what (root) is kṣipram (quick) derived? (It is so called because) the interval is short.

The following eleven (words) are synonyms of near. From what (root)

is antikam (near) derived? (It is so called because) it is brought near  $(\bar{a} \sqrt{n\bar{\imath}})$ .

The following forty-six (words) are synonyms of battle. From what (root) is  $samgr\bar{a}ma$  (battle) derived? (It is so called) from going together ( $sam \sqrt{gam}$ ) or from shouting together ( $sam \sqrt{g\bar{r}}$ ), or (because) the two villages have come together. With reference to this, there are Vedic passages (in which) the word khala (is used).

(Here ends the ninth section.)

Single-handed I overcome this one (opponent); irresistible I overcome two. What can even three do (against me)? In battle I thrash them well, as if they were sheaves. How dare my enemies, who are without Indra, revile me?

Single-handed I overpower this 2 one (opponent); resisting all rivals, I overpower two. What can three do against me? One is the number gone a little ( $\sqrt{i}$ , to go). Two is the number running farther ( $\sqrt{dru}$ , 'to run'). Three is the number gone across farthest (tr, 'to cross'). Four is the number moved most (\(\sigma cal\)). Asta (eight) is derived from (the root) as (to pervade). Nine, not to be won (\(\sqrt{van}\)), or not obtained 3  $(na + ava \sqrt{ap})$ . Ten, exhausted 4 (das), or whose meaning is seen ( $\sqrt{dr}$ s). Twenty, two times ten. A hundred, ten times ten. A thousand, a powerful (number). Ayutam (ten thousand), prayutam (hundred thousand), niyutam (million), of these each latter the former multiplied by ten. Arbuda means a cloud: aranam means water; 5 giver of water [cloud], it shines like water, or it seems to be like water. Just as that cloud when raining becomes a large mass, so like that is the number arbudam (ten millions). 'In battle I thrash them well, as if they were sheaves', i.e. like sheaves I thrash them well in battle. The word khala is a synonym of battle; it is derived from (the root) khal (to fall), or skhal (to kill).6 This other (meaning of) khala, i. e. threshold, is derived from the same root also: it is scattered over with grain. 'How dare my enemies, who are without Indra, revile me?' i.e. who do not know that I am Indra, or who have no Indra.

Durga.

<sup>1</sup> x. 48. 7; cf. Brh.D. i. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Durga thinks 'this' refers to the universe as a whole and not to any single opponent.

No work is done on the ninth day, and to begin anything on that day is regarded as inauspicious. Durga.

<sup>4</sup> The word dasa (ten) recurs in ekādaśa, &c.

b Durga explains aranam as arana-silam gamana-silam ambu, i. e. from the root r, to go. In Monier-Williams's dictionary the meaning 'water' is not attributed to aranam.

<sup>6</sup> i. e. Heroes fall, or killeach other. Durga.

The following ten verbs have the meaning pervade. With reference to these, two synonyms, i.e.  $\bar{a}ks\bar{a}na$  and  $\bar{a}p\bar{a}na$ , are participles, and mean 'pervading', 'obtaining' respectively.

The following thirty-three roots have the meaning 'to kill'. With reference to these, the form *viyātah* is either the present indicative, 'he crushes' or imperative, 'crush'.

Thou art invoked, O shatterer.1

O breaker in pieces. [Khanḍa (fragment) is derived from (the root) khanḍ (to break).] The word taḍit has the joint sense of 'near' and 'killing', (so called) because it kills.<sup>2</sup>

#### (Here ends the tenth section.)

Through thee, O Lord of prayer, bringer of prosperity, may we obtain wealth which men covet. Chew those niggards, who prevail against us far and near, into a shapeless form.<sup>3</sup>

Through thee, O Lord of prayer, good promoter of prosperity, may we obtain enviable treasures from men. Chew them into shapeless form, i.e. the enemies who are far from us and who are near to us, the niggards, who are not liberal, or who are stingy. The word apnas is a synonym of form because it obtains  $(\sqrt{ap})$  (something to rest upon). 'Tadit means lightning,' says 'Sākapūṇi, 'for it smites and is seen from afar.' Or else it may be meant to be the synonym of 'near' alone.

Though afar, thou shinest brightly as if near.<sup>5</sup> Although at a distance, thou lookest bright as if near at hand.

The following eighteen (words) are synonyms of thunderbolt. From what (root) is vajrah (thunderbolt) derived? (It is so called) because it separates. With reference to these, the word kutsa is derived from (the root) krt (to cut). It is also the name of a seer. 'A seer is a composer of hymns,' says Aupamanyava. Further, it has the meaning 'to kill' only; his friend Indra selew drought.

- 1 viii. 17. 12; AV. 20. 5. 6; SV. 2. 76.
- <sup>2</sup> Durga explains, 'because it kills', as referring to lightning, which, according to him, is called *tadit* also, because it kills. This is anticipating Śākapūṇi in the next section.
  - <sup>3</sup> ii. 23. 9.
- <sup>4</sup> According to Durga, there are two kinds of enemies, (1) who are difficult to be destroyed, (2) who are easy to be destroyed. The former are the liberal ones; the latter, the niggards.
  - 8 i. 94. 7.

- <sup>6</sup>/It separates living beings from life. Durga.
- ', Cf. Roth, op. cit., p. 30; Durga remarks that the word kutsa, meaning 'thunderbolt', should be derived from the root krt (to cut), and meaning 'a seer', from the root kr (to compose).
- 8 i. e. Invigorated by the panegyrics of Kutsa. Durga.
- 9 i. e. Something which dries up the juices, a demon, or a cloud. Durga.

The following four roots have the meaning to be prosperous.

The following four (words) are synonyms of lord. With reference to these, the word *ina* means either (1) one who is endowed with prosperity, or (2) who endows others with prosperity.

## (Here ends the eleventh section.)

Where (birds) of beautiful wings vigilantly invoke the portion of immortality with knowledge. The lord, the guardian of the entire universe, he, the wise one, here approached me, the immature.<sup>1</sup>

Where (birds) [of beautiful wings], i.e. rays of the sun falling in a beautiful manner, invoke, i.e. move towards the portion of immortality, i.e. of water, with consciousness. The lord, the guardian of all created beings, i.e. the sun: he, the wise one, here approached me, the immature one. Wise, having intelligence. Immature, i.e. one who is to be matured. The sun is called as of mature wisdom in the description of the Upanisad. This is with regard to the deity.

Now about the self. Where (the birds) of beautiful wings, i. e. senses, easily going astray, vigilantly invoke, i. e. move towards, the portion of immortality, i.e. of knowledge, with consciousness. The lord, the guardian of all senses, i.e. the soul; he, the wise one, here approached me, the immature. Wise, having intelligence. Immature, i.e. one who is to be matured. 'The soul is of mature wisdom' describes the characteristic of the soul.

## (Here ends the twelfth section.)

The following twelve (words) are synonyms of much. From what (root) is bahu (much) derived? (It is so called) because it is produced on a large scale.

The following eleven (words) are synonyms of small. Hrasva (small) is derived from (the root) hras (to become small).

The following twenty-five (words) are synonyms of great. From what (root) is  $mah\bar{a}n$  derived? 'He repudiates others through pride,' says Sākapūṇi  $(m\bar{a}na + \sqrt{h\bar{a}})$ .

Or he is to be respected ( $\sqrt{mamh}$ ). With reference to these, the two words vavak, itha and vivak, ase are the reduplicated forms either of (the root) vac (to speak) or of vah (to carry).

- <sup>1</sup> i. 164. 21; cf. AV. 9. 9. 22.
- <sup>2</sup> i. e. They fall on a bright object which is quite free from darkness, or they shine when they fall. Durga.
- 3 i.e. They make the water warm, or having seized fluids in the form of vapours go back to
- the sun. Durga.
- 4 i. e. They have full knowledge of what they are required to do. Durga.
- 5 Yaska derives varaksitha, perfect of \sqrt{vaks} (to wax), from \sqrt{vac or \sqrt{vah}}.

The following twenty-two (words) are synonyms of home. From what (root) is  $grh\bar{a}h$  (homes) derived? (They are so called) because they seize everything  $^2$  ( $\checkmark grah$ ).

The following ten roots have the meaning 'to attend'.3

The following twenty (words) are synonyms of happiness.<sup>4</sup> From what (root) is sukham (happiness) derived? (It is so called because) it is useful for the senses (kham). Kham (sense) again is derived from (the root) khan (to dig).

The following sixteen (words) are synonyms of beauty.  $R\bar{u}pa$  (beauty) is derived from (the root) vuc (to shine).

The following ten (words) are synonyms of praiseworthy.

The following eleven (words) are synonyms of wisdom.

The following six (words) are synonyms of truth. From what (root) is satya (truth) derived? (It is so called because) it is spread among the good, or it originates with the good.<sup>5</sup>

The following eight words have the meaning 'to see'. And [the following] roots, cāyati, &c., are mixed with nouns.

The following nine words (are enumerated) in order to make the list (complete, i. e. including) all words (classes).

Now, therefore, the similes. When an object bears (some) resemblance to another which is otherwise dissimilar, (it is denoted by a simile), says Gargya. With reference to this, their function is to compare an inferior quality, or an unknown object, with a higher quality, or a very well known object. Further, (there is also the comparison of) the higher with the inferior.

(Here ends the thirtrenth section.)

As two thieves, who risk their lives and haunt the forest, have secured (their victim) with ten fingers.9

Who risk their lives, who give up their lives.<sup>19</sup> Who haunt the forest, i.e. who frequent the forest: the author compares the two arms, which

- 1 It is the great alone who have homes of their own, so synonyms of home follow those of great. Durga.
- <sup>2</sup> A house can never be made full. Durga.
- 3 Synonyms of the verb 'to attend' follow those of homes, because it is in homes that people attend or are attended. Durga.
- 4 Synonyms of happiness come next, because thus attended one feels happy. The happy are the beautiful. Durga.
  - <sup>8</sup> Cf. Śākaṭāyaṇa's derivation, 1. 18.

- <sup>6</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 31; Durga remarks that there are three nouns, i. e. cikyat, vicarsanih, and viśvacarsanih, in the list, the rest are verbs.
- 7 i. e. prepositions and particles are included also. Durga.
- <sup>8</sup> According to Durga, the statement is applicable to the Veda only.
  - 9 x. 4. 6; cf. Roth, op. cit., pp. 81-2.
- 10 i. e. Highwaymen who are determined to rob or to die. Durga.

produce fire by (the process of) friction, with two thieves.<sup>1</sup> 'A thief is (so called because) he does that, i.e. [becomes the doer of that], which is sinful,' say the etymologists. Or the word may be derived from (the root) tan (to spread): his activities are manifold,<sup>2</sup> or he is active both during the day as well as night.<sup>3</sup> Have secured (their victim) with ten fingers, have well secured, i.e. have put (in a place of safety). Thus the higher quality (of the arms) is intended (to be compared).

## (Here ends the fourteenth section.)

Where are you at night, where during the day? O Aśvins, where do you get your necessary things, where do you dwell? Who puts you to bed in a dwelling-place as a widow a husband's brother; and a bride a bride-

groom ? 4

Where do you remain at night, and where during the day? Where do you obtain the necessities of life, and where do you dwell? Who puts you to bed as a widow her husband's brother? From what (root) is devara derived? (He is) so called (because) he is the second husband.<sup>5</sup> Widow is (so called because) she is without a supporter, or from trembling, or, according to Carmasiras, from running about.<sup>6</sup> Or else the word dhava is a synonym of man; vi-dhavā ('widow', is so called because) she is separated from man (dhava). The word devara means a player ( $\sqrt{div}$ , 'to play'). Maryah means 'a man', i.e. one who has the characteristic of

- ¹ This is an example where something higher, i.e. the two arms employed in producing fire by friction, is compared with something inferior, i.e. two thieves, who rob people in a forest. The point of comparison is, just as thieves secure their victim, so we tightly fasten the two sticks to produce fire. Durga.
- <sup>3</sup> Durga attributes this explanation to the school of grammarians, although there is no evidence to do so.
- .º i. e. He commits thefts in the village during the night and robs people in the forest during the day. Durga.
  - 4 x. 40, 2,
- <sup>5</sup> The passage within square brackets is evidently an interpolation, as shown by the following: (1) the four words vidhavā, devara, marya, and yoṣā are explained by Yāska in the same order in which they occur in the second hemistich of x. 40. 2, but this passage disturbs the regular order; (2) the first derivation of devara is separated from the second by

the intervening explanation of vidhavā; this is against the method of Yāska, who places all the etymologies of one word at the same place, connecting them with 'or...or'; (3) the passage is omitted by the MSS, of the shorter recension and Durga.

It refers to the Indo-European practice of the niyoga, cf. Xenophon, Rep. lac. i. 9; Plutarch, Lives, part I, ch. iii, sec. 3 and sec. 5; Caesar, Commentaries, bk. iv, ch. xiv; Deut. xxv. 5; St. Matthew xxii. 24; Manu, ix. 57-68; Gau. xviii. 4-5; Bau. ii. 4, 9-10; Va. xvii. 56. 61; Yā. i. 68, 69; see Hastings, Encyclopaedia of Ethics and Religion, article on Niyoga.

<sup>6</sup> i. e. The word is derived from the root  $dh\bar{u}$  with vi: at the death of her husband, a woman trembles at the dark prospect of the future, or she runs about without being protected by anybody  $(vi \sqrt{dh\bar{u}v})$ .

<sup>7</sup> Roth thinks dhava to be a coined word; see op. cit., p. 32.

being mortal. Yoṣā (a woman) is derived from (the root) yu (to join).  $Krnute...\bar{a} = \bar{a} \ kurute$ , i.e. who makes you rest in the dwelling-place.

Now the particles have already been explained. The word 'as' (denotes) a simile of action:

As the wind, as the forest, as the ocean stirs.2

As the brilliant fires.3

The soul of consumption perishes beforehand as that of a captive bird.4

 $\bar{A}tm\bar{a}$  (soul) is derived from (the root) at (to go), or  $\bar{a}p$  (to obtain); i. e. it may be (called) 'obtained' (in the sense) that it is omnipresent.

They of golden breasts, who are like Agni on account of their brilliance.<sup>5</sup>
They who are like Agni, [i.e. the brilliant Maruts of resplendent breasts], brilliant and having golden breasts.<sup>6</sup>

## (Here ends the fifteenth section.)

Just as one should be afraid of him who takes the four (dice) until they are deposited, so he should not be eager for harsh speech.<sup>7</sup>

Just as one is afraid of a gambler who holds the four [dice],<sup>8</sup> in the same manner one should be afraid of (using) harsh speech. One should never be eager for (using) harsh speech.

The letter  $\bar{a}$  is a preposition, and has already been explained. It is also used in the sense of a simile:

As a consumer to his enjoyment.9

Like a consumer to his enjoyment. The sun is here called the consumer: he is the consumer of night; he is the consumer of lights also. Further, there is the Vedic quotation:

May the sister's consumer hear our call.11

The author calls dawn his sister, from companionship, or drawing the juices. Or else this human lover may have been meant; the enjoyment

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Durga explains that a woman unites herself with a man.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> v. 78. 8; according to Durga, it is recited at the time of delivery: O child! ten months old; just as the wind, the forest, and the ocean move freely without any difficulty, so come forth from the womb of the mother without injuring her.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> i. 50. 3; AV. 18. 2. 18; 20. 47. 15; VS. S. 40; SB. 4. 5. 4. 11.

<sup>4</sup> x. 97. 11; VS. 12. 85.,

<sup>5</sup> x. 78. 2.

<sup>6</sup> According to Durga, some, thinking that

the passage, agnir na ye, &c., is explained by durmadāso na surāyām (N. 1. 4), do not cite the quotation x. 78. 2.

<sup>7</sup> i. 41. 9.

<sup>8</sup> i. e. Before the dice are deposited on the gambling board, or remains in suspense as to whether he will win or lose. Durga.

<sup>9</sup> Frag. of x. 11. 6a; AV. 18. 1. 28.

Night disappears at the rising of the sun, and the light of the moon and the stars is eclipsed by that of the sun. Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> vi. 55. 5.

in that case will refer to the woman, derived from (the root) bhaj (to enjoy).

In meṣaḥ, &c., the simile is (denoted) by the word bhūta, i.e. having

disguised as:

Being disguised as a ram, thou hast approached us.1

Meşah (ram) is derived from (the root) miş (to blink), just as paśuh (animal) is derived from paś 2 (to see).

In Agni, &c., the simile is (denoted) by the word  $r\bar{u}pa$ , i. e. having the form of:

Golden in form and glittering like gold sat the offspring of waters golden in colour.<sup>3</sup>

i. e. One whose form is like the colour of gold. And the word  $th\bar{a}$  also (is used to denote a simile).

Him (thou milkest) like the ancient, like the former, like all, like the present (sacrificers).4

i. e. Just as the ancient, as the former, as all, as these (sacrificers milk). This, it is nearer than that. That, it is farther than this.<sup>5</sup> The word amuthā is explained by 'like that'.

The word vat (denotes) a simile in accomplishment: Like a Brāhmaṇa, like a contemptible man.<sup>6</sup> As a Brāhmaṇa, as a contemptible man.<sup>7</sup> Contemptible, one who has the nature of an ox, or that of a beast.

## (Here ends the sixteenth section.)

Hear Praskanva's call, O (Lord of) great ordinances, and having all created beings as thy property, like that of Priyamedha, Atri, Virupa, and Angiras.<sup>8</sup>

Priyamedhah, i.e. one to whom sacrifices are dear. Just as (thou hast heard the call) of these seers, so hear the call of Praskanva. Praskanvah, a son of Kanva, or one born of Kanva; it is formed on the analogy of prāgram (in front). Bhrgu to was produced in flames, i.e. one who, although being roasted, was not burnt. Angiras (was born) in

<sup>1</sup> viii. 2, 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> It seems as if Yāska recognized pas as an independent root, and not the ordinary form of drs.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ii. 35, 10,

<sup>4</sup> v. 44. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 32.

<sup>6</sup> The quotation, if it is a quotation and not an invented example on Yāska's part, is untraced.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> i. e. He studies like a Brāhmaṇa, or croaks

like a contemptible man. The simile refers to some particular accomplishment. Durgu.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> i. 45. 3.

<sup>9</sup> Cf. Roth, loc. cit.

<sup>10</sup> Cf. TB. i. 8. 2. 5; indrasya...tredhā aindryam vāryam parāpatat. Bhrgus trtīyam abhavat; the seminal fluid of Indra, having his characteristic power, was discharged threefold. The third (person) born was Bhrgu; cf. Manu, i. 85, 59, which mention Bhrgu as sprung from fire; MBh. Ādi. 2605 and Vāyū Pu. i.

live coals. Live coals (are so called because) they leave a mark, or they are bright. They said, 'Seek the third in this very place'; therefore A-tri¹ is so called, i.e. not three.  $Vaikh\bar{a}nasa$  is (so called) from being dug out ( $\sqrt{khan}$ , 'to dig').  $Bh\bar{a}radv\bar{a}ja$  is (so called) from being brought up ( $\sqrt{bhr}$ ).  $Vir\bar{u}pa$ , multiform. Lord of great ordinances, i.e. whose ordinances are great.

## (Here ends the seventeenth section.)

Now (the rhetoricians) describe metaphors as similes in which the object of comparison is stated without the particles of comparison. 'Lion', 'tiger', &c., denote excellence; 'dog', 'cow', &c., are used in contempt.

The word  $k\bar{a}ka$  (crow) is an onomatopoetic word. This onomatopoeia is mostly found in the names of birds. 'Onomatopoeia does not exist,' says Aupamanyava.  $K\bar{a}ka$  (crow) is (so called because) it is to be driven away (i. e. from  $\sqrt{kal}$ ). Tittiri (partridge) is (so called) from hopping ( $\sqrt{tr}$ ), or because it has variegated spots of the size of a sesamum seed. A Francolin partridge is (so called) because it is withered like a monkey, or it is swift like a monkey, or it is slightly brown, or it warbles a melodious note. Dog, swift runner, or (the word  $\hat{s}v\bar{a}$ ) is derived from (the root)  $\hat{s}av$ , meaning to go, or  $\hat{s}vas$  (to breathe). Lion (simha) is (so called) from its power of resistance, or it is derived from (the root) hims (to injure) by metathesis, or from han (to kill), preceded by the (preposition) sam: it kills having collected. Tiger is (so called) from smelling, or it kills having separated.

# (Here ends the eighteenth section.)

The following forty-four roots have the meaning to worship.

The following twenty-four (words) are synonyms of wise. From what (root) is  $medh\bar{a}v\bar{\imath}$  (wise) derived? (He is so called because) he is endowed with that, i. e. wisdom.  $Me\text{-}dh\bar{a}$  (wisdom) is (so called because) it is stored ( $\sqrt{dh\bar{a}}$ ) in the mind.

The following thirteen (words) are synonyms of praiser. A praiser is (so called) from praising.

The following fifteen (words) are synonyms of sacrifice. From what (root) is yajña derived? 'It is a well-known act of worship,' say the

just born said, 'Seek the third also here', hence the seer who sprang up was called A-tri. Not satisfied as yet, they began to dig, and the seer thus produced was called Vaikhānasa. A similar story is related in Brh. D. v. 97-103; see Professor Macdonell's edition, pp. 190-1.

<sup>9. 100</sup> describe Bhrgu as born from the heart of the creator, and Bhag. Pu. iii. 12. 23 speaks of him as born from the skin of the creator.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Durga relates the following story. Prajāpati took his own seminal fluid, and sacrificed. From the blazing fire Bhrgu was born; Angiras rose from the ashes. Then the two

etymologists. Or it is (an act of) supplication (to gods), or it is sprinkled with the yajus formulas. 'It has a large number of the skins of black antelopes,' says Aupamanyava. Or it is directed by the yajus formulas.

The following eight (words) are synonyms of priest. From what (root) is *rtvik* (priest) derived? (He is so called because) he is the furtherer of sacrifice. 'He sacrifices with the stanzas of the Rgveda,' says Śākapūṇi. Or he sacrifices at proper seasons.

The following seventeen roots have the meaning 'to beg'.

The following ten roots have the meaning 'to give'. The following four roots have the meaning 'to solicit'. The two verbs svapiti and sasti have the meaning 'to sleep'.

The following fourteen (words) are synonyms of well. From what (root) is  $k\bar{u}pa$  (well) derived? (It is so called because) drinking (water) from a well is difficult, or from (the root) kup (to be angry).

The following fourteen (words) are the synonyms of thief. From what (root) is stena (thief) derived? '(He is so called because) he is the receptacle of sin,' say the etymologists.

The following six (words) are synonyms of what is ascertained, and what is obscure. [From what (root) is nirnitum (ascertained) derived? (It is so called because) it is cleansed (of doubts).]

The following five (words) are synonyms of distant. From what (root) is  $d\bar{u}ram$  (distant) derived? (It is so called because) it is drawn out  $(\sqrt{dru})$ , or it is difficult to be reached  $(dur\sqrt{i})$ .

The following six (words) are synonyms of ancient. From what (root) is purāṇam (ancient) derived? (It is so called because) it was new in the days of yore.

Also the following six (words) are synonyms of new. From what (root) is navam (new) derived? (It is so called because) it is brought just now.

# (Here ends the nineteenth section.)

The following twenty-six synonyms are in pairs. The words prapitve and abhīke 1 are (synonyms) of near. Prapitve, i. e. arrived at; abhīke, i. e. approached.

Come quickly to us, when the drought is arrived.2

Lo!" the maker of room has approached.4

These two are the Vedic quotations.

Dabhram and arbhakam are (synonyms) of small; dabhram is derived

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> According to Roth (op. cit., p. 34), prapitram refers to morning, and abhipitram to evening. Grassmann attributes to it the meaning 'advance', 'forward course', &c.

See Wörterbuch zum Rgveda, p. 876.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> viii. 4. 3; SV. 1. 252; 2. 1071.

<sup>3</sup> Cf. Roth, loc. cit.

<sup>4</sup> x. 133. 1; AV. 20. 95. 2; SV. 2, 1151.

from (the root) dabh (to destroy): it is easily destroyed. Arbhakam, it is extracted ( $ava \sqrt{hr}$ ).

Come, approach, embrace, do not think (my hair) to be small.1

Salutations to the great, salutations to the small.2

These two are the Vedic quotations.

Tiras and satas are (synonyms) of attained. Tiras, i.e. it has crossed over  $(\sqrt{tr})$ . Satas, it is moved together  $(\sqrt{sr})$ .

O undeceived ones, come round quickly across the turn.3

Smashing like an earthen jar, he attacks the demons who move together.<sup>4</sup>

These two are the Vedic quotations.

Truh and nemah are (synonyms) of half. Truh, not fully spread (i.e. half). Nemah, not brought in full (i.e. half). Ardha (half) is derived (1) from (the root) hr (to take away) by metathesis, or (2) it may be derived from (the root) dhr (to hold), i.e. it is held out (= extracted), or (3) from (the root) rdh (to increase): a most abundant division.

One half reviles, one half praises.5

Half are gods, half are demons.6

These two are Vedic quotations.

Rkṣāḥ and strbhiḥ are (synonyms) of stars. Nakṣatra (stars) is derived from (the root) nakṣ, meaning to go. There is also a Brāhmaṇa passage: These are not gold (na-kṣatrāni). Rkṣāḥ 8 (stars) appear to be raised up. Strbhih (stars) appear to be scattered (in the sky).

These stars which are placed on high.9

Looking at the sky with stars, as it were.10

These are two Vedic quotations.

Vamrībhih and upajihvikāh are (synonyms) of emmet. Vamryah (emmets) are (so called) from vomiting. Sīmikā (emmet) is (so called) from crawling. Upajihvikāh, smellers.<sup>11</sup>

[Unmarried maidens (have taken) the undivided son from the emmets.] 12
When the emmet eats, when the pismire crawls. 13

This is the Vedic quotation. [These are two Vedic quotations.]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i. 126. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> i. 27. 13; cf. VS. 16. 26.

<sup>3</sup> v. 75. 7.

<sup>4</sup> vii. 104. 21; AV. 8. 4. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> i. 147. 2; VS. 12. 42. One half reviles, i. e. demons; one half praises, i. e. gods. Durga.

<sup>6</sup> Cf. MS. ii. 9.

<sup>7</sup> According to Durga, ksatra is a synonym

of wealth. The stars glitter like gold.

<sup>6</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 35.

<sup>9</sup> i. 24. 10; TA. i. 11. 2.

<sup>10</sup> iv. 7. 3.

<sup>11</sup> Their smelling power is very acute. Durga. i. e. An insect provided with proboscis; cf. Roth, loc. cit.; BI. ii. 354.

<sup>12</sup> iv. 19. 9.

<sup>13</sup> viii. 102. 21; VS. 11. 24.

*Ūrdaram* and *kṛdaram* are (synonyms) of granary. *Ūrdaram*, i.e. pierced upwards (*ud-dīrṇam*), or pierced for food (*ūrje dīrṇam*).

Fills him like a granary with barley.2

This is a Vedic quotation. He fills him like a granary with barley. Kṛdaram, i.e. something into which a hole is bored (kṛta-daram).

Being kindled, anointing the granary 3 of intellects.4

This is a Vedic quotation.

(Here ends the twentieth section.)

Rambhaḥ and  $pin\bar{a}kam$  are (synonyms) of staff. Rambhaḥ, i.e. people grasp it.<sup>5</sup>

(We) grasped thee as decrepit people their staff.6

This is a Vedic quotation. (The sense is that) we lean on thee as decrepit men on their staff. *Pinākam* (bone), i.e. with this one destroys (*pinaṣṭi*).

Clad in skin, trident in hand, whose bow is unbent.7

This is a Vedic quotation.

Menāh and gnāh are (synonyms) of women. 'Striyah' (women) is derived from (the root) styai, meaning to be bashful. Menāh (women) are (so called because) men honour them (mānayanti). Gnāh (women) are (so called because) men go to them (gacchanti).

Thou didst make even the wifeless to be possessed of a consort.8 Women cut thee, the active spread thee.9

These are two Vedic quotations.

Śepaḥ and vaitasaḥ are (synonyms) of penis. Śepaḥ is derived from (the root) śap, meaning to touch. Vaitasaḥ, it is faded. ii

Loving whom we embrace.12

Thrice during the day hast thou embraced me.13

These are two Vedic quotations.

Ayā and enā are (synonyms) of reference.

With this faggot we worship thee, O Agni! 14 Here it is in the feminine gender.

- <sup>1</sup> Cf. Durga's explanation, quoted by Roth, op. cit., p. 36.
  - <sup>2</sup> ii. 14. 11.
  - \* Butter is the granary of intellects. Durga.
  - 4 VS. 29. 1.
- <sup>5</sup> According to Roth (loc. cit.) ā-rabh means to catch hold, to keep hold, or to lean upon.
  - <sup>6</sup> viii. 45. 20.
- <sup>7</sup> KS. 9. 7; cf. VS. 3. 61; SB. ii. 6, 2. 7; TS. i. 8, 6, 2.
  - 8 v. 31. 2.

- <sup>9</sup> MS. i. 9. 4; 134. 8; KS. 9. 9.
- 10 Sprsyate hi tena strī. Durga.
- <sup>11</sup> Cf. Durga's explanation, quoted by Roth, op. cit., p. 37.
- <sup>19</sup> x. 85. 37; AV. 14. 2. 38. The translation is not literal.
- 18 x. 95. 5. This was addressed by Urvaái
   to Purūravas, when the latter implored her to stay.
  - 14 iv. 4. 15.

With this, to us, O Agni.1

Here it is in the neuter gender.

With this husband commingle thy body.2

Here it is in the masculine gender.

Sişaktu and sacate are (synonyms) of service.

Let him who is smart attend upon us.3

i.e. Let him who is smart serve us.

Attend upon us for thy welfare.4

i.e. Serve us for thy welfare.

The word svasti is (a synonym) of non-destruction, i.e. honoured existence: it exists well. Bhyasate and rejate are (synonyms) of fear and trembling.

At whose breath heaven and earth trembled.<sup>5</sup> The world is afraid of the great ones,<sup>6</sup> O Agni!<sup>7</sup>

These are two Vedic quotations.

The following twenty-four (words) are synonyms of heaven and earth. The following stanza is addressed to them.

# (Here ends the twenty-first section.)

Of these two, which is prior, which posterior? How were they born, O sages! who knows? All that exists, they themselves support. The two days roll on like chariot-wheels.<sup>8</sup>

Of these two, which is prior, which posterior? How were they born, O sages! who knows them thoroughly? They themselves support all their functions, whatever they are. And their two days, i.e. day and night, roll on as if placed on chariot-wheels. With these words, the seer describes the greatness of heaven and earth.

## (Here ends the twenty-second section.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> vii. 16. 1; SV. 1. 45; 2. 99; VS. 15. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> x. 85. 27; cf. AV. 14. 1. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> i. 18. 2; VS. 3. 29.

<sup>4</sup> i. 1. 9; VS. 3. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ii. 12. 1; AV. 20. 34. 1.

<sup>6</sup> i. e. The Maruts. Durga.

<sup>7</sup> vi. 66. 9.

<sup>\*</sup> i. 185. 1; AB. v. 13, 10; KB. 23. 8.

The question is whether they were born simultaneously like twins, or one after another. Durga.

<sup>10</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 87.

## CHAPTER IV

#### HOMONYMS

Synonyms 1 have been explained. Now therefore we shall take homonyms 2 in their respective order and (such) Vedic words whose grammatical forms are obscure. They call this (i.e. the list of homonyms) aikapadikam,3 (i.e. composed of single words).

Jahā means 'I have killed'.

## (Here ends the first section.)

O men, what friend has said, Unprovoked I have killed my friend? who flies from us? 4

The word maryā is a synonym of man, or it may be a synonym of boundary. [Boundary, it is settled by men.] Boundary is the (line of) division between two bounded places. Methati means to provoke. What innocent man have I ever killed? 5 Who runs away from us because he is afraid of us?

Nidhā means 'a net', (so called) because it is laid (on the ground).  $P\bar{a}\dot{s}y\bar{a}$  means a collection of snares.  $P\bar{a}\dot{s}a\dot{h}$  (snare) is derived from (the root)  $pa\dot{s}$  (to fasten), on account of being fastened.

## (Here ends the second section.)

Imploring seers, fond of sacrifices, approached Indra like birds of beautiful wings. Uncover the encompassed, fill our vision, release us as if we were bound by a net.<sup>6</sup>

Vayah is the plural of vi (bird). [Of beautiful wings, i.e.] the beautifully falling rays of the sun approached Indra imploring. Uncover our encompassed vision. Cakṣuḥ (eye) is derived from (the root) khyā (to know), or cakṣ (to see). Fill, i.e. enlarge or give. Release us who are bound with snares as it were.

By the region of ribs, hips, and arms.8

- 1 Lit., many words which have one meaning.
- <sup>2</sup> Lit., single words which have many meanings.
- <sup>8</sup> According to Durga, aikapadikam is a conventional term. Or it may be significant and is rightly applied to the list of homonyms, in which list each word stands by itself, while in the list of synonyms the words are arranged in groups. However,
- there are a few exceptions in the list of homonyms, as somoakṣāḥ, &c.
  - 4 viii. 45. 37; cf. Roth, op. cit., p. 38.
- <sup>5</sup> Durga gives a second interpretation of the sentence as follows: Who will say, 'I am innocent, kill me'.
  - 6 x. 73, 11; SV. 1, 319.
  - 7 Cf. Roth, op. cit., p. 38.
- <sup>8</sup> Frag. of VS. 21. 43; TB. iii. 6. 11. 1. Durga quotes and explains the stanza in full.

The region of the ribs, i.e. a part (of the body) consisting of joints. Parsuh (joint) is derived from (the root) sprs (to touch): it touches the back part. Prethum (back) is derived from (the root) sprs (to touch): it is touched by limbs (of the body). A limb is (so called) from being marked, or from being bent. Sronih (hip) is derived from (the root) sron, meaning to go forward, i.e. a hip appears to go forward when a person walks. Sitāma means forefoot (dos). Dos (fore-foot) is derived from (the root) dru (to run). Sitāma means uterus, says Śākapūṇi, it is open. It means liver on account of its dark-red colour, says Taitīki. Syāmam (dark-red) is derived from (the root) syai (to cause to congeal). Liver is (so called because) it is cut out with great difficulty. Sitāma) means fat, because it is white (siti) meat (māṃsam), says Gālava. Šīti (white) is derived from (the root) so (to whet). Māṃsam (meat), it is honoured; it is thought (delicious); or else, the mind perishes in it. Medas (fat) is derived from (the root) mid (to grow fat).

(Here ends the third section.)

O Indra, wielder of the thunderbolt, give us whatever excellent treasure there is. With both hands bring that wealth to us, O treasure-knower.<sup>6</sup>

Whatever [excellent], glorious, and abundant wealth there is, O Indra; or that which I do not here possess, (i. e. taking  $me-ha-n\bar{a}$ ) as consisting of three words, that wealth should be given to us, O wielder of the thunderbolt. Adrih (thunderbolt) is (so called because) with it he splits (mountains), or it may be derived from (the root) ad (to eat).

It is well known: they are eaters of soma.<sup>8</sup> The word rādhas is a synonym of wealth: with it, they conciliate. Bring that wealth to us, O Lord to whom treasures are known, with both thy hands. Let both thy hands be full.

Damūnās,<sup>9</sup> one who is inclined towards kindness, or one who is inclined to charity, or one who is inclined to self-control. Or else the word dama is a synonym of home; (damūnās, therefore) may mean, 'one who is devoted to home'. Manas (mind) is derived from (the root) man (to think).

# (Here ends the fourth section.)

- <sup>1</sup> Joints are called ribs, because they consist of ribs. Durga.
- <sup>2</sup> Every limb becomes bent in course of time. Durga.
- 3 According to Durga it is cut out with great ease, because it is so soft.
- i. e. It is prepared for a person who is to honoured. Durga.
  - <sup>5</sup> i. e. It is enjoyed by a person with hearty

pleasure, or by those who are intelligent. Durga.

<sup>6</sup> v. 39. 1; SV. 1. 345; 2. 522.

<sup>7</sup> Sākalya, the author of the Rgvpda padapātha, does not analyse the word mehanā, while Gārgya, the author of the Sāmaveda padapātha, analyses it into me-iha-na. Yāska explains it in both ways.

8 x. 94. 9.

9 Cf. Roth, op. cit., p. 39.

Devoted to the house, welcome guest in dwelling-places, approach this sacrifice of ours, O wise one! Having destroyed all assailants, bring to us the treasures of our enemies, O Agni.<sup>1</sup>

Atithih (guest), one who goes ( $\sqrt{at}$ ) to the houses, or one who goes to the families or houses of other persons on certain dates  $^2$  ( $\sqrt{i+tithih}$ ). The word durona is a synonym of house: they (homes) are difficult to be satisfied ( $dur + \sqrt{av}$ , 'to satisfy'), i.e. difficult to be provided for. Approach this sacrifice of ours, O wise one! Having destroyed all assailants, bring to us the treasures of our enemies, i.e. having destroyed the forces of our adversaries, bring to us the treasures or the food from the homes of our enemies.

Mūṣaḥ means a mouse. Mūṣikā (mouse) again is derived from (the root) mus (to steal). Mūṣaḥ is derived from the same root also.

# (Here ends the fifth section.)

Bricks torment me on every side, like rival wives. O (Indra) of a hundred powers, oppressing cares devour me, thy praiser, as mice the threads. Know, O heaven and earth, of this (state) of mine.<sup>4</sup>

Bricks, i. e. bricks of the well, torment me on every side, like rival wives. As mice devour the greasy threads. Or  $(sisn\bar{a})$  may mean one's own limbs, i. e. they devour their own limbs; 5 so oppressing cares, desires torment me, the singer of thy praises, O Lord of a hundred powers. [Know, O heaven and earth, of this (state) of mine.] Realize, O heaven and earth, this (state) of mine. This hymn was revealed to Trita fallen into a well. 6 With reference to this, there is an invocation, accompanied with a legend, a stanza, and a  $g\bar{a}th\bar{a}$ . Trita was one most eminent in wisdom. Or else the word may have been intended as a synonym of number, i. e. ekatah, dvitah, tritah, thus the three were produced.

## (Here ends the sixth section.)

May we, with an active mind, partake of thy pressed soma, as if it were paternal property. O king soma, prolong our lives, as the sun prolongs the summer days.<sup>9</sup>

May we, with (an active), i.e. quick, or vigorous, or enlightened mind, partake of thy pressed soma-juice, as if it were paternal property.

<sup>1</sup> v. 4. 5; AV. 7. 73. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> i. e. He comes to the houses of sacrificers on the full-moon day and other days of sacrifice. Durgs.

<sup>3</sup> Durga quotes the following passage: It is difficult indeed to provide for one's family.

<sup>4</sup> i. 105. 8; x. 32. 2: cf. Brh.D. 7, 34.

<sup>5</sup> It is the habit of some birds to devour

their own tails, and the habit of `.e ... Juse is to first besmear its tail with grease ... d to lick it afterwards. Durga.

<sup>6</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 89.

<sup>7</sup> Cf. Sieg, Sagenstoffe des Rgreda, p. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cf. Professor Macdonell, J.R. A.S. xxv.

<sup>9</sup> viii. 48. 7; KS. 17. 19.

O king soma, make our lives long, as the sun does the days in summer. Days are (so called because) they are of different courses,1 or they are bright,2 or they pass away.3

The word kurutana (do), as well as the words kartana (do), hantana

(kill), and yātana (go), have (na) as a redundant addition.4

Jatharam means belly; (all that is) eaten is held in it, or is deposited in it.

#### (Here ends the seventh section.)

Indra, the bull, accompanied by the Maruts, is for battle. Drink soma for rapture after food. Pour down the flood of mead into thy belly. From days of yore thou art the king of soma-draughts.5

Indra, accompanied by the Maruts, i.e. having the Maruts as his companions. Bull, i. e. one who brings down rain. For battle, for a delightful battle. Drink soma for rapture, i.e. for a maddening victory, after food, i.e. after meals.6 Pour down the flood of mead into thy belly. Madhu means soma, is derived from (the root) mad (to exhilarate), and is compared with soma (on account of the analogy of exhilaration). This other (meaning of) madhu (wine) is derived from the same (root) also. Thou art the king of soma-draughts (now, as thou wert) in the former days.

#### (Here ends the eighth section.)

Titaü means a sieve: it is covered with a hide, or it has holes, or its holes are (small) like sesamum seeds.

## (Here ends the ninth section.)

Where the wise have sifted speech in their minds, as if winnowing grain in a sieve, there friends recognize friendships; the blessed mark is impressed on their speech.8

As if winnowing grain in a sieve. Saktuh (grain) is derived from (the root) sac (to cling): it is difficult to wash; or it may be derived from the (root) kas (to shine) by metathesis: it is fully blown. Where the wise have sifted speech, i. e. knowledge, in their minds. Wise, very learned, or great thinkers. There friends will recognize friendships. The blessed mark is impressed on their speech. Blessed is explained by fortunate: it is to be

warm during the day. Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> i. e. They destroy cold. Durga.

<sup>3</sup> i. e. They are extended, they roll on one after another ad infinitum. Durga.

<sup>4</sup> Durga quotes VS. 12. 69; RV. v. 4. 30. 2;

<sup>1</sup> i.e. They are cold during the night and ... and RV. 2. 3. 26. 3 to illustrate kartana, hantana, and yātana respectively.

<sup>5</sup> iii. 47. 1.

<sup>&#</sup>x27;6 Cf. Roth, op. cit., pp. 40-1.

<sup>7</sup> Cf. Patanjali, op. cit., i. 1. 1, vol. i, p. 4.

<sup>8</sup> x. 71. 2.

enjoyed, or acquired by created beings, or its existence is the cause of enjoyment, or it goes to the deserving person. Lakṣmō (mark) is (so called) from obtaining, or from indicating, [or from a desire to obtain], or from marking; or it may be derived from (the root) laṣ, meaning to desire, or from lag, meaning to cling, or from lajj, meaning not to praise.

We shall explain sipre later on.2

## (Here ends the tenth section.)

That is the divinity of the sun, that is his greatness, that in the midst of actions he rolled up what was spread out. When he has yoked the bay steeds from the stable, night still spreads around her garment for him.<sup>3</sup>

That is the divinity of the sun, that is his greatness, that in the midst of actions, i. e. works which were being done, he gathers together what was spread out. When he has yoked the bay steeds, i. e. the rays of the sun, or the horses. Night still spreads around her garment for him, i. e. it disconnects the bright day from all. Or else it may have been used in the sense of comparison, i. e. like night he spreads his garment. There is also the

Vedic quotation:

Weaving what was spread, she wove again.<sup>4</sup>
i.e. She gathered together.

(Here ends the eleventh section.)

Verily, thou art seen together with Indra, going with the dauntless (group). Both joyous and of equal valour.<sup>5</sup>

Verily thou art seen together with Indra, going in the company of the dauntless group.<sup>6</sup> Both of you are joyous, happy. Or else the meaning may be 'with that happy group'. 'Of equal valour' is to be similarly explained.

## (Here ends the twelfth section.)

With well-formed haunches, symmetrical flanks, together the spirited, divine coursers make efforts like swans in rows, when they, the steeds, have reached the celestial path.

With well-formed haunches, with protruding; [well-protruding], or broad haunches. With symmetrical flanks, i. e. whose flanks are compact, or whose head is in the middle. Or else *śiras* refers to the sun, i. e. it follows all created things to rest, and stands in their midst. This other (meaning of)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i. e. Men who have laksmi do not praise themselves. Durga. The whole section is quoted by Patanjali, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See 6. 17.

<sup>3 1. 115. 4;</sup> AV. 20. 128. 1; VS. 33. 37.

<sup>4</sup> ii. 38. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> i. 6. 7; AV. 20. 40. 1; 70. 8; SV. 2. 200.

<sup>6</sup> i. e. The Maruts. Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> i. 163. 10; VS. 29. 21.

siras (i.e. the human head) is derived from the same root also: the senses depend upon it. Together the spirited [divine coursers]. Śūraḥ (spirited) is derived from (the . ot) śu, meaning to go. Divine, born in heaven. Coursers, racers. They make efforts like swans in rows. Haṃsāḥ (swans) is derived from (the root) han (to smite): they tread the way in lines.

Sreni (row) is derived from (the root) sri (to combine), they are combined. When the steeds have reached, i.e. arrived at, the celestial path, track, course. The panegyric of the sun is the panegyric of the horse, for the horse was fashioned from the sun:

O Vasus, ye fashioned forth the horse from the sun.2

(Here ends the thirteenth section.)

Observing the forests, when thou hast gone to the mothers, the waters. That return of thine, O Agni, is not to be forgotten, when being afar, thou wert here in an instant.

Kāyamāna 3 means observing, or desiring 4 the forests, when thou hast gone to the mothers, the waters, i. e. hast become extinguished. O Agni, that return of thine cannot be forgotten, when being afar and being produced, thou wert here in an instant.

Thinking him a beast, they drive the greedy one away.<sup>5</sup> Thinking him a beast, they drive the greedy seer away.<sup>6</sup> (Praise) Agni of purifying flames.<sup>7</sup> i.e Of pure light: <sup>8</sup> it rests through all, or pervades all.

(Here ends the fourteenth section.)

Like two small dolls on their newly-wrought, perforated, wooden seats the bay steeds shine on their courses.<sup>9</sup>

Two dolls, two young maidens.<sup>10</sup>  $Kany\bar{a}$  (maiden) is (so called because) she is an object of love ( $kaman\bar{i}y\bar{a}$ ), or (because it is said) to whom should her hand be given, [or because she is brought by the lover], or it may be

- According to Durga this gives Yāska's answer to an anticipated objection. The objection is that the stanza is to be interpreted as addressed to the sun, and as such its application to the horse-sacrifice is highly inappropriate. To this Yāska rejoins, that the panegyric of the other, &c.
  - <sup>2</sup> iii. 9. 2; SV. 1. 53.
- \* 'Avoiding, or being afraid, or respectful.' Grassmann, op. cit., p. 443.
- i.e. Desiring the wood, which is the source of thy birth, as well as waters. He

- quotes: Waters verily are the source of Agni. Return, i.e. lightning, if it is born from waters, or the terrestrial fire, if generated from the friction of the two sticks. Durga.
  - <sup>5</sup> iii. 53. 23.
- <sup>6</sup> Durga ignores the stanza, because it implies hostility to Vasistha, he himself being a descendant of Vasistha.
  - 7 iii. 9. 8; viii. 43. 31; 102. 11.
  - 8 Cf. Roth, op. cit., p. 42.
  - <sup>9</sup> iv. 32. 23.
  - 10 Cf. Roth. loc. cit.

derived from (the root) kan, meaning to shine. 'The words relating to the seats of the maidens are in the locative singular,' says Śākapūni,¹ i. e. on the ornamental wooden seats.  $D\bar{a}ru$  (wood) is derived from (the root)  $d\bar{r}$  (to split), or from dru (to injure). Dru (wood) is derived from the same (root) also. New, newly made. Small, not large. As they shine on their seats, so the bay steeds shine on their courses. This is a joint panegyric of two bay steeds.

'He has given me this, he has given me that'; having thus enumerated, the seer said:

On the bank of the Suvāstu,2

Suvāstu<sup>3</sup> is the name of a river. Tugva<sup>4</sup> means a ford, (so called because) people hasten towards it.

Will the Maruts again bend down for us.<sup>5</sup> Once again, the Maruts bend down for us. We shall explain the word nasatah later on.<sup>6</sup>

Incite Indra, in order to give us wealth, with those gladdening, foaming and exhilarating draughts, which thou hast.

Incite Indra, so that he may give us wealth, with those draughts of thine, which are gladdening, which foam, and which are accompanied with songs of praise.

(Here ends the fifteenth section.)

She has appeared like the breast of the pure one, she has displayed lovely traits like a singer. Waking up the sleepers like a mother, this most constant one has come of them that are coming again.<sup>8</sup>

She has appeared like the breast, i. e. light that is exalted, of the pure one. The pure one is the sun, (so called) from purifying. This other (meaning of) vakṣas (breast) is derived from the same (root) also: it is exalted in the body. A bird, too, is called the pure one, from the same purifying: it roams over waters. Waters, too, are called the pure one, from the same purifying. Nodhās (singer) means a seer: he composes a new hymn. As he makes his desires apparent in his songs of praise, so dawn manifests her beauteous forms. Adma-sad (mother)—adma means food—i.e. one who sits at a meal, or one who obtains food. Waking up the sleepers, the most constant one has come of them that are coming again.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The author of the *Padapātha* agrees with Sākapūni.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> viii. 19. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Roth, op. cit, p. 43; Muir, cp. cit., vol. ii, p. 344.

<sup>4 &#</sup>x27;A sweeping flood, waterfall, and then a

secret place,' Roth, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> vii. 58. 5.

<sup>6</sup> See 7. 17.

<sup>7</sup> ix. 75. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> i. 124. 4.

<sup>9</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 44.

[Waking up the sleepers], the most constant one has come of them that are coming again.

They, possessors of speech and impetuous.1

Impetuous, or ambitious, or having a direct perception.  $V\bar{a}s\bar{i}$  is a synonym of speech, (so called) because it is spoken.

Let us two praise (him), O priest! sing in answer to me, let us compose an agreeable hymn to Indra.<sup>2</sup>

Some think it to be a panegyric on invocation; others, a recitation on pressing the soma. It is, however, addressed to Indra.

We shall explain the word paritakmyā later on.3

(Here ends the sixteenth section.)

Surite = su + ite, or =  $s\bar{u}te$ , i.e. in (the sense of) going well, or to give birth to.

Place me in good position.4

This, too, is a Vedic quotation.

Dayatih 5 has many meanings.

Let us protect the old with the new.<sup>6</sup> (In this passage dayatiḥ) means to protect.

Who alone here distributes wealth. (In this it) means to give, or to divide.

Irresistible, dreadful, he burns the forests.<sup>8</sup> (In this it) means to burn. Irresistible, one who is difficult to be resisted.

The treasure-knower, slaying his foes.9 (In this it) means to slay.

These soma-juices are pressed, let the Aśvins, who come at dawn and are of equal valour, drink them. I am (here), indeed, to refresh and to salute you. The crow flying at daybreak has waked me up.<sup>10</sup>

dayamānah,11 i. e. flying.

The word  $n\bar{u}$  cit is a particle, and is used in the sense of ancient and modern;  $n\bar{u}$  ca also (is similarly used).

Even to-day as in the days of yore, the same is the work of the rivers.<sup>12</sup>
And to-day the function of the rivers is the same as it was in ancient times.

<sup>1</sup> i. 87. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> iii. 58. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See 11. 25.

<sup>4</sup> TS. i. 2. 10. 2; KS. 2. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Roth, op. cit., pp. 44-5. Durga remarks that Yāska is not conjecturing now as in the case of suvite.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> KS. 19. 3; TB. iii. 6. 13. 1; cf. VS. 28, 16; N. 9. 43.

<sup>7</sup> i. 84. 7; AV. 20. 68. 4; S7. 1. 889; 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> vi. 6. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> iii. 84. 1; AV. 20. 11. 1.

<sup>10</sup> The quotation is untraced. Durga explains the fourth quarter only and remarks that the rest of the passage is to be discovered.

<sup>11</sup> Atra dayatir gatyarthah. Durga.

<sup>13</sup> vi. 30. 3.

The present and the past place of treasures.1

The modern and the ancient place of treasures. The word rayih is a synonym of wealth; it is derived from (the root)  $r\bar{a}$ , meaning to give.

(Here ends the seventeenth section.)

May we obtain (lit. know) that unlimited gift of thine.2

May we obtain that illimitable gift of thine. The sun is called  $ak\bar{u}-p\bar{u}ra$  also, i.e. unlimited, because it is immeasurable. The ocean, too, is called  $ak\bar{u}p\bar{u}ra$ , i.e. unlimited, because it is boundless. A tortoise is also called  $a-k\bar{u}pu-ara$ , because it does not move in a well. Kacchapa (tortoise) is (so called because) it protects  $(p\bar{u}ti)$  its mouth (kuccham), or it protects itself by means of its shell (kacchena), or it drinks  $(\sqrt{p\bar{u}})$  by the mouth. Kaccha (mouth or shell of a tortoise) = kha-ccha, i.e. something which covers  $(ch\bar{u}duyati)$  space (kham). This other (meaning of) kaccha, a bank of a river', is derived from the same (root) also, i.e. water (kam) is covered  $(ch\bar{u}dyate)$  by it.

To destroy the demons, he sharpens his horns.5

i.e. For the destruction of the demons, he sharpens his horns. Raksas (demon) is (so called because) life has to be protected ( $\sqrt{raks}$ ) from him, or he attacks ( $\sqrt{ksan}$ ) in solitary places (rahasi), or he approaches ( $\sqrt{naks}$ ) at night ( $r\bar{a}trau$ ).

Impetuous, Agni with impetuous steeds.7

i.e. Swift with swift horses, or nobly-born Agni with horses of noble breed.

Let the agile rest in this sacrifice.8

i. e. They who move swiftly.

(Here ends the eighteenth section.)

So that the gods be ever for our prosperity, our watchful guardians day by day.9

So that the gods may always be the promoters of our prosperity.

Watchful, vigilant. Our guardians on every day.

Cyavana 10 is (the name of) a seer: he is the collector of hymns. There are Vedic passages in which it occurs as cyavana:

<sup>1</sup> i. 96. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> v. 39. 2; SV. 2. 523.

<sup>3</sup> i. e. On account of its shallowness. Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> i. e. As soon as it smells any danger, it draws its mouth within the shell and assumes the characteristic shape of the tortoise.

<sup>5</sup> v. 2. 9.

<sup>6</sup> Roth derives rakşas from √rs, 'to kill', op. cit., p. 46.

<sup>7</sup> x. 8. 9.

<sup>8</sup> VS. 28. 5.

<sup>9</sup> i. 89. 1; VS. 25. 14; KS. 26. 11.

<sup>10</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 46.

You two made the decrepit Cyavana young again, to move anew like a car.1

You two made the decrepit Cyavāna, i. e. who was very old, young again, in order to move about like a car.  $Yuv\bar{a}$  (a youth), he stirs (prayauti) actions. The verb takati means to make.

Rajas<sup>2</sup> is derived from (the root) rañj (to glow). The two lights are called rajas, water is called rajas, worlds are called rajas, blood and day are called rajas.

[Variegated and thundering worlds move in different directions.<sup>3</sup> This is a Vedic quotation.]

Haras is derived from (the root) hr (to take away). Light is called haras, water 4 is called haras, worlds 5 are called haras, [blood and day are called haras. Mix this light with thy light, O Agni. 6 This is a Vedic quotation.]

The wise sacrificed.7

People, having a precise knowledge of the various acts of worship, sacrificed.

The word vyantah has many meanings.

Looking at the foot of the god with obeisance.8

(In this passage it) means 'to see'.

O hero, partake of the oblation.9

(In this it) means 'to eat'.

Eat and drink the milk of the cow.10

Do you eat and drink the milk of the cow.  $Usriy\bar{a}$  [and  $usr\bar{a}$ ] is a synonym of cow, (so called) because enjoyable things flow from it.

The soma being pressed by the intelligent, 11 the well-conducted lovers of wealth have willingly praised thee, O Indra. 12

i. e. Having presented the soma, they have praised thee.

Pour down the golden juice in the lap of the wood, prepare it with chisels made of stone.<sup>13</sup>

Pour down the golden juice in the lap of the wood, i.e. of a wooden

<sup>1</sup> x. 89. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Muir, op. cit., vol. iv, p. 71. Yāska does not illustrate the various meanings of rajas by suitable examples. Durga supplies them and explains Yāska's omission by the remark that the word is frequently used in these senses.

<sup>3</sup> v. 63. 3; TB. ii. 4. 5. 4.

i. e. It is taken away from a well, &c., by people for living. Durga.

<sup>5</sup> i. e. People, the merit of whose deeds

being exhausted, are taken away from them.

<sup>6</sup> x. 87. 25; SV. 1. 95.

<sup>7</sup> v. 19. 2.

<sup>8</sup> vi. 1. 4.

<sup>9</sup> iii. 41. 3; AV. 20. 28. 3.

<sup>10</sup> i. 153. 4; AV. 7. 78. 5.

<sup>11</sup> It is the intelligent alone who are capable of pressing the soma, and not others who do not possess intelligence. Durga.

<sup>12</sup> The quotation is untraced.

<sup>13</sup> x. 101..10.

cup. The golden juice is the soma, (so called from) its golden colour. This other (meaning of) harih (i. e. a monkey) is derived from the same (root) also.¹ Prepare it with chisels made of stone, i. e. with stone-made chisels, or with songs of praise.²

May he, the noble one, defy the manifold creatures, let phallus-worship-

pers not penetrate our sanctuary.3

May he overpower them, i.e. the manifold creatures who are hostile 4 to us. Let the phallus-worshippers, i.e. the unchaste—śiśna 5 (phallus) is derived from (the root) śnath (to pierce)—not approach our sanctuary, i.e. our truth, or sacrifice.

#### (Here ends the nineteenth section.)

Surely there will come those future ages, when kinsmen will behave like strangers. Seek, O fair one, a husband other than me; for him, thy consort, make thy arm a pillow.

There will come those future ages, when kinsmen will act in the manner of strangers.  $J\bar{a}mi^{7}$  is a synonym of tautology, fool, and one born in the same caste. Make thy arm a pillow for thy consort; seek, O fair one, a husband other than me is explained (easily).

#### (Here ends the twentieth section.)

Heaven is my father, progenitor; here is my uterine relative; the great earth is my mother. The womb is within the two widespread world-halves; the father here bestowed a life-germ on the daughter.<sup>8</sup>

Heaven is my father, protector, benefactor, progenitor; here is my uterine relative; the great earth is my mother. Relative is (so called) from being connected together. Uterine is (so called) from being fastened together. It is said: children are born fastened to the umbilicus. Hence the near relatives are called as having a common umbilicus, or a common tie. A near relative is (so called) from being well known. The womb is within the two widespread world-halves. Widespread, i.e. spread very wide, or spread very high. There the father bestows the life-germ on the daughter, i.e. the rain-cloud on the earth.

- Durga quotes a verse from the Rāmāyana, according to which the monkeys are described as 'soft like the śirişa flower, and glittering like gold'.
- <sup>2</sup> In the second case, the meaning would be: prepare, i.e. season or purify the somajuice with songs of praise, which are comprehensive and sublime. Durga,
  - <sup>3</sup> vii. 21. 5.

- 4 i.e. Who destroy our sacrifices. Durga.
- <sup>5</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 47.
- <sup>5</sup> x. 10. 10; AV. 18. 1. 11.
- <sup>7</sup> Cf. Roth, loc. cit. Durga remarks that Yāska does not cite passages to illustrate the meaning of jāmi; he himself follows suit.
  - 8 i. 164. 33; cf. AV. 9. 10. 12.
  - <sup>9</sup> Cf. TS. vi. 1. 7. 2.

[Desirous of peace, desirous of happiness.] 1

Now bestow sinless peace and tranquillity upon us.<sup>2</sup> The words rapas and ripram are synonyms of sin; i.e. freedom <sup>3</sup> from diseases, and the warding off of dangers. Moreover, a descendant of Brhaspati is called samyu also:

This we beg of Samyu: to go to the sacrifice; to go to the lord of sacrifice.4

This too is a Vedic quotation. (The meaning is) in order to go to the sacrifice, and to the lord of the sacrifice.

(Here ends the twenty-first section.)

Aditi, unimpaired, mother of gods.5

(Here ends the twenty-second section.)

Aditi is heaven, Aditi is atmosphere, Aditi is mother, father, and son. Aditi is all the gods, and the five tribes; Aditi, what is born and what shall be born.

With these words, the seers describe the greatness of Aditi. Or else, all these things are unimpaired.

Whom the Bhrgus raised.7

Erire is a reduplicated form of  $\bar{\imath}r$  (to raise), preceded by the preposition  $\bar{a}$ .

(Here ends the twenty-third section.)

People shout after him in battles, as they do after a clothes-stealing thief, or a falcon let loose and swooping downwards, and a glorious herd of cattle.<sup>8</sup>

(People shout) after him as they do after a clothes-stealing thief, i. e. one who steals clothes. Vastrum (clothes) is derived from (the root) vas (to wear). The word  $t\bar{a}yu$  is a synonym of thief: 'he is a store-house of sin,' say the etymologists, or it may be derived from (the root) tas (to perish). People shout after him in battles. The word bhara is a synonym of battle; it is derived (from the root) bhr (to bear), or hr (to carry away). Swooping

- ¹ The explanation within square brackets is contradictory to Yāska's comment and is thus an indirect argument in support of its spurious character.
  - 2 x. 15. 4; VS. 19. 55; cf. AV. 18. 1. 5.
  - 3 Cf. Roth, op. cit., p. 48.
  - <sup>4</sup> TS. ii. 6. 10. 2; SB. i. 9. 1. 26.
- <sup>5</sup> Durga attributes the two explanations to the school of etymologists and to the school
- of legendarians respectively.
- 6 i. 89. 10; AV. 7. 6.1; VS. 25. 28.
- 7 i. 148. 4.
- 8 iv. 38. 5.
- 9 i.e. He perishes on account of his unrighteous conduct. Durga.
- 10 i. e. The heroes, or the treasures of the enemy are carried away.

downwards, pouncing downwards. Downwards is going down; upwards is going up. Like a falcon let loose. Falcon is (so called because) it swoops in an admirable manner. And a glorious herd of cattle, i. e. a famous herd of cattle: glory and the herd, or wealth and the herd.

 $Y\bar{u}tham$  (herd is derived from (the root) yu (to connect): it is compact. While kindling, the man of noble wisdom extols him,<sup>2</sup> i.e. he praises him.

 $\mathit{Mand}\bar{\imath}$  (praiseworthy) is derived from (the root)  $\mathit{mand}$ , meaning to praise.

Worship the praiseworthy (Indra) with hymns and oblations.3

Bring worship to the praiseworthy (Indra) in (the form of) panegyrics with offerings of food.

Gauh has been explained.4

(Here ends the twenty-fourth section.)

Indeed, in this place, it is said, they thought of the ray separated from the sun; here in the house of the moon.<sup>5</sup>

In this place, indeed, the rays of the sun, together of their own accord, thought of the separated, i.e. disunited, removed, disconnected, or concealed (ray); there, in the house of the moon.<sup>6</sup>

Gātu has been explained.7

[Dawns made a move for man.<sup>8</sup> This too is a Vedic quotation.] Damsayah means works, (so called because) they finish them.

Thinking (to make) the works (fruitful) for the peasant, (you let) the waters (flow).<sup>9</sup>

This too is a Vedic quotation.

He became prosperous, distress does not approach him.<sup>10</sup>

He became prosperous, distress does not come near him. The words amhatih, amhah, and amhuh are derived from (the root) han (to injure) by metathesis, after making its penultimate the initial part (han > ahn > anh = amh).

O Brhaspati, thou dost destroy the derider.11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> According to Durga, jastam means 'bound', i. e. a falcon in this state cannot fly up, but comes down and kills its prey, being applauded by people. This explanation seems to be far-fetched and illogical, for a bound falcon cannot kill its prey.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> x. 45.1; VS. 12. 18.

<sup>3</sup> i. 101. 1; SV. 1. 380.

<sup>4</sup> See 2, 5,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> i. 84. 15; AV. 20. 41. 8; SV. 1. 147; 2. 265.

<sup>6</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 49.

<sup>7</sup> See 4. 21.

<sup>8</sup> iv. 51. 1.

<sup>9</sup> x. 138. 1. Cf. Roth, op. cit., p. 49.

<sup>10</sup> i. 94. 2.

<sup>11</sup> i. 90. 5.

O Brhaspati, when thou destroyest the derider. Piy means to deride. Viyute means heaven and earth, (so called) from their remaining apart from each other.

Alike, heaven and earth terminating at a distance.<sup>2</sup> Alike, of equal measure. Measure is (so called) from being measured.  $D\bar{u}ram$  has been explained.<sup>3</sup> Antah (end) is derived from (the root) at (to go).

The word rdhak is a term (used to denote) the idea of separation.5

It is also used in the sense of prosperity.

Being prosperous, thou hast sacrificed; being prosperous, thou hast toiled. $^6$ 

In a state of prosperity, thou hast sacrificed; in a state of prosperity, thou hast exerted thyself.

The words  $asy\bar{a}h$  and asya have the acute accent when referring to a primary, and grave when referring to a secondary, object. The more emphatic meaning has the acute accent, the less, the grave.

For the obtainment of this, be near us, O goat-teamed one, gracious

and bounteous.7 [Be glorious, O goat-teamed one.]

For the obtainment of this, be near us.

Gracious, without being angry.  $Rariv\bar{a}n$  (bounteous) is a reduplicated form of (the root)  $r\bar{a}$  (to give). The seer addresses Pūṣan as goat-teamed. Goat-teamed, goats are his coursers. Now the grave accent:

Let her husband, who has a long life, live for hundred autumns.8

May her husband, who has a long life, live for hundred autumns. Autumn is (so called because) the herbs become ripe during this period, or the rivers are in flood.

The word asya (his) is explained by the word asyāh (her).

(Here ends the twenty-fifth section.)

Lightning is the middlemost brother of this sacrificer who is noble and benevolent. His third brother is butter-backed. Here I saw the lord of the universe with seven sons.

Lightning is the middlemost brother of this sacrificer, i.e. who is worthy of being invoked; who is noble, i.e. who is to be honoured; who is benevolent, benefactor.  $Bhr\bar{a}t\bar{a}$  (brother) is derived from (the root)  $bh\bar{r}$ , meaning to take: he takes a share (of patrimony), or he is to be brought

<sup>1</sup> i.e. One who does not sacrifice and the object of whose life is self-enjoyment.

<sup>2</sup> iii. 54. 7. Cf. Roth, op. cit., p. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> See 3, 19.

<sup>4</sup> Cf. Roth, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Durga quotes RV. iv. 40. 5 to illustrate

the meaning of separation.

<sup>6</sup> VS. 8. 20.

<sup>7</sup> i. 138, 4.

<sup>8</sup> x. 85. 39; AV. 14. 2. 2.

<sup>9</sup> i. 164. 1; AV. 9. 9. 1. Cf. Roth, op. cit., p. 51.

up. His third brother is butter-backed, i.e. this Agni. There I saw the lord of the universe, i.e. the protector of everything, or supporter of everything, or with seven sons; i.e. with the seventh son, or whose sons have gone everywhere. Seven is an extended number. There are seven rays of the sun, they say.

(Here ends the twenty-sixth section.)

Seven yoke the one-wheeled car. One horse having seven names draws it. Three-navelled is the wheel, imperishable and irresistible, on which all these worlds rest.<sup>4</sup>

Seven yoke the one-wheeled car, i.e. the car which moves on a single wheel. Cakram (wheel) is derived from (the root) cak (to repel), or car (to move), or kram (to go). One horse having seven names draws it, i.e. the sun: seven rays draw up the juices for him, or the seven seers praise him. The other word nāma (name) is derived from the same (root, nam) also; (so called) from being drawn up. The second hemistich chiefly describes the year: the three-navelled wheel, i.e. the year with its three seasons, summer, rainy season, and winter. Year is (so called because) people live together by them. Summer, juices are swallowed during this period. Rainy season, during this time it rains. Winter, full of snow, Again, himam (sono) is derived from (the root) han (to injure), or from hi (to hasten). Imperishable, having the characteristic of non-decay. Irresistible, not dependent on anything else. The seer praises the year, on which all created beings rest together, with all measures.

When the five-spoked wheel began to roll.6

This is with reference to the five seasons. There is the Brāhmaṇa passage: There are five seasons in the year, taking the winter and the dewy season together:

Six are said to have been inserted.8

This is with reference to the six seasons, which are inserted in the navel as spokes. Again, sat (six) is derived from (the root) sah (to bear).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In a stanza addressed to Vāyu, the order of the three gods is as follows: (1) Vāyu, (2) Āditya, (3) Agni; hence Agni is the third. Durga.

F Durga attributes to the legendarians the saying: that the sun verily is the seventh son. He also quotes a Brāhmaṇa passage which says that the sun is the seventh and Indra is the eighth.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> This refers to the sun, i. e. whose rays go everywhere. Durga.

<sup>4</sup> i. 164, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Durga's explanation, quoted by Roth, op. cit., p. 51.

<sup>6</sup> i. 164. 18; AV. 9. 9. 11.

<sup>7</sup> Cf. AB. i. 1; SB. i. 3. 5. 1; i. 7. 2. 8.

<sup>8</sup> i. 164. 12; AV. 9. 9. 12.

That twelve-spoked one does never decay.1

One wheel and twelve fellies.2

These are with reference to months. A month is (so called) from measuring.<sup>3</sup> Felly, it is well secured.

In it are placed together three hundred spokes, as it were,4 and sixty moving one after another.2

There is the Brāhmaṇa passage: Verily, there are three hundred and sixty days and nights in a /ear.<sup>5</sup> This is taking the day and the night together (i. e. as one).

There stood seven hundred and twenty.6

There is the Brāhmana passage: Verily, there are seven hundred and twenty days and nights in a year.<sup>7</sup> This is taking the day and the night separately (i. e. as two).

(Here ends the twenty-seventh section).

## CHAPTER V

HE found the cloud in the course of the rivers.8

Sasnim means a cloud, (so called because) it is washed.9

O men! invoke the best carrier of invocations, the hymn, who is the messenger.<sup>10</sup>

O men, invoke the messenger, i. e. the hymn, who is the best carrier of invocations. Narā means men: they repeatedly move ( $\sqrt{nrtyanti}$ ) in actions.  $^{11}$   $D\bar{u}tah$  (messenger) is derived from (the root)  $j\bar{u}$  (to be quick), or from dru (to run), or from the causal of vr (to keep back).

[Thou art the messenger of gods and mortals.12 This too is a Vedic quotation.]

Vāvaśānah is a participle (formed) from (the root) vaś (to desire), or from vāś (to roar).

- <sup>1</sup> i. 164, 11; AV. 9. 9. 18. <sup>2</sup> i. 164. 48; AV. 10. 8. 4.
- <sup>3</sup> i. e. The year is measured, as it were, by months. Durga.
- 4 According to Durga, the second na in the passage has the sense of aggregation.
- <sup>5</sup> Cf. GB. i. 5. 5; AB. ii. 17; ŚB. i. 8. 5.9; xii. 3. 2. 3.
  - 6 i. 164. 11; AV. 9. 9. 18.
  - 7 AB. ii. 17; SB. xii. 8. 2. 4; cf. GB. i. 5.

- 5; AA. iii, 2. 1.
  - 8 x. 139. 6.
- <sup>9</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 52. Surrounded on all sides by water-vapours, or flowing on all sides. The course, i.e. the atmosphere. Durga.

71

- 10 viii. 26. 16. 4.
- 11 Nrtyanti gatrani punah praksipanti. Durga.
- 12 x. 4. 2.

Desiring the seven shining sisters. This, too, is a Vedic quotation.

 $V\bar{a}ryam$  (boon) is derived from (the root) vr (to choose). Or else (it is so called because) it is the best.

We choose that boon, the best protection.2

We choose that boon, which is the best (protection), i.e. it is to be protected, or you are its protectors, or it belongs to you.

The word andhas is a synonym of food,3 (so called because) it is to

be sought.

With drinking vessels pour down the exhilarating food.4

Pour down the exhilarating food <sup>5</sup> with drinking vessels. Amatram means a vessel, (so called because) the householders eat from it. The householders (are so called because) they are innumerable. <sup>6</sup> A drinking vessel (is so called because) people drink from it. Darkness is called andhas also, because no attention can be fixed in it or because nothing is visible. People also use the expression andham tamas, i.e. 'blinding darkness'. This other (meaning of) andhas (blind) is derived from the same root also.

He who has eyes sees, but the blind man cannot know.<sup>7</sup> This, too, is a Vedic quotation.

(Here ends the first section.)

Attached to each other, having many streams, rich in water.8

Devoted to each other, or without abandoning each other, having many streams and rich in water.<sup>9</sup>

Vanusyati means to slay, its grammatical form is not known.

May we slay those who seek to injure us.10

This too is a Vedic quotation.

May we, in battle, conquer the perverse, and him who seeks to injure the long-spread (sacrifice).<sup>11</sup>

May we, in battle, conquer the perverse, i.e. the pernicious, the sinful person, who desires to spoil our long-spread sacrifice. Pāpaḥ (sinful person) is (so called because) he drinks what is not to be drunk, or having

<sup>1</sup> x. 5. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> viii. 25. 18.

Evam aira dāna-sambandhād andhaḥ śabdo 'nnārtha upapadyais. Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ii. 14. 1. <sup>8</sup> i. e. Soma. Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> According to Durga, the word a-mā denotes something which cannot be measured, i.e. countle s. Householders are therefore called a-mā for the same reason.

<sup>7</sup> i. 164. 16; AV. 9. 9. 15.

<sup>8</sup> vi. 70. 2; cf. Roth, op. cit., p. 52.

<sup>9</sup> i. e. Heaven and earth, who cause much rain to fall, or who support the manifold creation, and who are rich in clarified butter. Durga.

<sup>10</sup> i. 132. 1; viii. 40. 7.

i. e. A person addicted to the gratification of sensual pleasures. Durga.

committed sin, he falls lower and lower; 1 or the word may be (formed) from the intensive of the root pat (to fall).

Taruṣyati has the same meaning also.

Accompanied by Indra, may we slay Vrtra.2

This too is a Vedic quotation.

 $Bhandan\bar{a}$  (applause) is derived from (the root) bhand, meaning to praise.

The widely-loved bard praises him with many names.4

This too is a Vedic quotation.

He utters forth praises which are rich in offspring.5

This also (is a Vedic quotation).

Go quickly, O wanton, with some one other than me.6

Go at once, O wanton, with some person different from me. Speaking in this manner, thou hurtest me as it were.  $\bar{A}han\bar{a}^{7}$  (a wanton) is (so called from) her lascivious speech.  $\bar{A}hanah$  (i. e. the vocative) is derived from the same.

Nadah 8 means a seer; it is derived from (the root) nad, meaning to praise.

The love of the self-controlled seer has come to me.9

The love of the self-controlled seer, i. e. of one who is celibate and who has controlled himself with regard to procreation, has come to me. It is said that with these words a seer's daughter wailed.<sup>10</sup>

(Here ends the second section.)

Soma, whose (greatness) neither heaven, nor earth, nor waters, nor atmosphere, nor mountains (fathomed), has flowed.<sup>11</sup>

According to some, akṣāh is formed from (the root) as (to go).

When the cowherd dwells with kine in a watery place, soma flows from the milked cows, 12

The fox stalked the approaching lion. 13

<sup>1</sup> He falls very low in hell. Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> vii. 48. 2; KS. 23. 11.

<sup>3</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 53.

<sup>4</sup> iii. 3. 4; Durga paraphrases kavi (bard) by krānia-darsana (of comprehensive vision).

<sup>5</sup> ix. 86. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> x. 10. 8; AV. 18. 1. 9. This is a part of a dialogue between Yama and Yami; cf. Roth, loc. cit.

<sup>7</sup> Durga quotes a Brāhmaņa passage in support of the meaning attributed by him to the word āhanaḥ.
8 Cf. Roth, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> i. 179. 4; cf. Brh. D. i. 53.

<sup>10</sup> Durga identifies the seer's daughter with Lopāmudrā, wife of Agastya. Being lovesick, she addressed this strophe to her celibate husband. The story is related at greater length in Brh. D. iv. 57-60; Professor Macdonell's edition, vol. ii, pp. 140-2; cf. Sieg, op. cit., pp. 120-6; Roth, loc. cit.

<sup>11</sup> x. 89. 6.

<sup>19</sup> ix. 107. 9; SV. 2. 848.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> x. 28. 4. The quotation is irrelevant, and is omitted by Durga.

Some think that (the word  $aks\bar{a}h$ ) means to dwell in the former, and to flow in the latter quotation. When the cowherd dwells with kine in a watery place, then some flows from the milked kine. 'In all quotations (the word  $aks\bar{a}h$ ) means to dwell,' says Śākapūṇi.

The word śvātram is a synonym of quick: it is of swift motion.

He, the winged one, Agni, who has all created beings as his property, made quickly whatever moves, the immovable and the movable.<sup>2</sup>

And he, the winged one, Agni, who has all created beings as his property, made in a moment all that moves, the stationary and the non-stationary.<sup>3</sup>

Ūtih (protection) is derived from (the root) av (to protect).

To thee (we turn round) for protection, as to a chariot.4

This too is a Vedic quotation.

We shall explain hāsamāne later.5

Vamraka has approached Indra with a soma draught.6

i.e. With drinks, or with beautiful hymns, [or with rousing panegyrics].

He found it glowing like a fully-manifest dream.7

'Dream' refers to the atmospheric light (i.e. lightning) which is visible occasionally only; he found it flashing like that (lightning).

Twofold existence, and the source of happiness on account of food.8

Double existence, i.e. in the middle and the highest sphere. Source of happiness, source of comfort.

As hunters seek game.9

As hunters seek game, so panegyrics seek thee.

(Here ends the third section.)

 $Var\bar{a}hah$  means a cloud: it brings  $(\sqrt{hr})$  the best means of livelihood. There is a Brāhmana passage: Thou hast brought the best means of livelihood.

From afar he pierced the cloud by hurling his thunderbolt.11

This too is a Vedic quotation. This other (meaning of) varāhaḥ (boar)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Durga takes it to mean that Agni consumes all the movable and immovable things at the time of final dissolution.

<sup>4</sup> viii. 68. 1; SV. 1. 354; 2. 1121.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> See 9. 39.

<sup>6</sup> x. 99. 12. Cf. Roth, loc. cit.

<sup>7</sup> x. 79. 8; cf. Roth, op. cit., p. 55.

<sup>8</sup> iii. 17. 5.

viii. 2. 6. Durga explains praisāh as panegyrics addressed to thee, and vrāh as greedy persons; cf. Roth, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> MSS. of the longer recension place the quotation between 'roots also' and 'he tears up', in 1. 9.

<sup>11</sup> i. 61. 7; AV. 20. 35. 7.

is derived from the same root also: he tears up the roots, or he tears up all the good roots.

Indra (slew) the ravening boar.1

This too is a Vedic quotation. The Angirases are called varāhās also:

The Lord of prayer, with the powerful Angirases.2

Moreover, these groups of atmospheric gods 3 are called varāhavah also: Seeing the groups of atmospheric gods, of golden chariot-wheels, of iron tusks, running.4

Svasarāņi<sup>5</sup> means days: they move of their own accord. Or else, svar means the sun, he causes them to move.

As rays to the days.6 This too is a Vedic quotation.

Śaryāh means fingers: [they create works]. Śaryāh means arrows: they are made of Saccharum sara (śara). Śara (arrow) is derived from (the root) śr (to rend).

As with arrows one (pierces), supporting (a bow) with two arms.<sup>7</sup> This too is a Vedic quotation.

Arkah means a god, (so called) because they worship him. Arkah means a stanza, (so called) because it is by means of a stanza that they worship (gods). Arkam means food: it causes created beings to shine. Arkah means a tree (Calotropis gigantea): it is compressed with bitterness.

(Here ends the fourth section.)

Chanters chant thy praises, singers sing the song. Brāhmaṇas raised thee up like a pole, O god of a hundred powers.9

Chanters chant thy praises. Singers sing forth the song of thy praise. The Brāhmaṇas raised thee up like a pole, O god of a hundred powers! A pole (vaṃśa) 10 is (so called because) it grows in a forest (vana-śaya), or is so called from being divided into different parts.

Pavi 10 means the rim of a wheel, (so called) because it brushes away the earth.

Lo! with the rim of their chariots they rend the mountain with their might.<sup>11</sup>

The Maruts destroyed him with the edge of their sword.<sup>12</sup> These two are Vedic quotations.

<sup>1</sup> viii. 66. 10.

<sup>2</sup> x. 67, 7; AV. 20, 91, 7.

From the plural number of the word group, Durga concludes that this refers to the Maruts.

<sup>4</sup> i. 88. 5; cf. Roth, op. cit., p. 56.

<sup>6</sup> Cf. Roth, loc. cit.

<sup>6</sup> i. 8. 8.

<sup>7</sup> ix. 110, 5; SV. 2, 857.

<sup>\*</sup> It is bitter through and through. Durga.

<sup>9</sup> i. 10. 1; SV. i. 842; 2. 694.

<sup>&</sup>lt;sup>0</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 57.

<sup>1</sup> v. 52. 9.

<sup>12</sup> Cf. Durga's remarks quoted by Roth, loc. cit.

Vakṣas (breast) has been explained.1

Dhanvan means atmosphere: waters flow from it.

It shines brightly from across the atmosphere.2

This too is a Vedic quotation.

Sinam means food: it binds created beings together.3

With which you bring food to friends.4

This too is a Vedic quotation.

Ittha is explained by the word amutha.5

Sacā means 'together'.

Being together with the Vasus.6

i. e. Being with the Vasus.

Cid is an enclitic particle; it has already been explained. Further, if accented, it is a synonym of animal in the following passage: Thou art animal, thou art mind.

All the enjoyments are stored in thee, or thou stimulatest knowledge.

The letter  $\bar{a}$  is a preposition; it has already been explained. Further, it is used in the sense of 'on'.

Waters in the cloud.10

Waters in the cloud, i.e. waters on the cloud. [Waters in the cloud, i.e. waters resting on the cloud.]

Dyumnam is derived from (the root) dyut (to shine), and means glory or food.

Bestow upon us glory and treasure.<sup>11</sup> Bestow upon us glory and treasure.

(Here ends the fifth section.)

Pavitram is derived from (the root)  $p\bar{u}$  (to purify). A stanza is called pavitra (pure):

The stanza with which the gods always purify themselves.<sup>12</sup> This too is a Vedic quotation. Rays are called pavitrum:

Purified by rays [pressed by men with stones]. 13

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See 4. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> x. 187. 2; AV. vi. 34. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Community of meals was a characteristic feature of the Aryan household in ancient times, and even now implies kinship, or community of caste in India. In Hindu Law relationship with a deceased person is determined by one's right to offer the funeral cakes of food; cf. Durga, quoted by Roth, op. cit., p. 58.

<sup>4</sup> iii. 62. 1.

<sup>5</sup> See 3. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Frag. of ii. 31. 1.

<sup>7</sup> See 1. 4.

<sup>8</sup> VS. 4. 19; 12. 53.

<sup>9</sup> See 1. 4.

<sup>10</sup> Frag. of v. 48. 1.

<sup>11</sup> vii. 25. 3.

<sup>12</sup> SV. 2. 652. Cf. Roth, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Frag. of VS. 7. 1; read together with what follows within square brackets, it is ix. 36. 84.

This too is a Vedic quotation. Water is called pavitram. Having a hundred waters (i. e. streams), rejoicing with food.

i.e. Having much water. Fire is called pavitram. Air is called pavitram. Some is called pavitram. The sun is called pavitram. Indra is called pavitram.

Agni is pure, may he purify me. Vāyu, Soma, the Sun, Indra, are pure, may they purify me.<sup>2</sup>

This too is a Vedic quotation.

Todah is derived from (the root) tud (to push).

(Here ends the sixth section.)

I, the liberal giver, call upon thee, O Agni, in many ways. I am indeed the master (of thy panegyrics). As in the cavity of some great well.<sup>3</sup>

I, who am a liberal giver, invoke thee alone. Arih means an unfriendly person; it is derived from (the root) r (to injure). The master is called arih also, from the same root. Having seen that oblations offered to other deities are sacrificed in fire, the seer declared, 'as in the cavity of some great well'; i.e. as in the opening of some great chasm.

Having a good gait, i. e. one whose manner of walking is good. Sacrificed to from all sides, the butter-backed having a good gait.<sup>5</sup> This too is a Vedic quotation.

Sipivista and Visnu are two synonyms of Visnu.<sup>6</sup> 'The former has a contemptuous meaning', says Aupamanyava.

(Here ends the seventh section.)

What was blameable in thee, O Visnu! that thou didst declare, 'I am Sipivista'. Do not hide this shape from us, for, in battle, thou wert of a different form.

O Visnu, what is there obscure about thyself, i.e. not worthy of being known, that thou sayest to us, i I am denuded like a phallus, i.e. whose

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> vii. 47. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The quotation is untraced,

<sup>8</sup> i. 150. 1; SV. 1. 97.

<sup>4</sup> Durga amplifies Yāska's explanation as follows: I invoke thee alone because I am master, i. e. competent to praise thee well, and am capable of offering many oblations. Another reason for invoking Agni alone is his inexhaustible power of consumption, which is compared with that of some deep well or great chasm. Sarane is derived from & (to

injure) and means 'an opening'. The uterus is also called toda.

<sup>5</sup> v. 87. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Muir attributes the sentence to Aupamanyava. There is no evidence, however, to support this view. Durga does not put it in the mouth of Aupamanyava; cf. Sanskrit Texts, vol. iv, p. 505.

<sup>7</sup> vii. 100. 6.

<sup>8</sup> Muir reads the negative particle na instead of nab, 'to us'. This is evidently a

rays are not displayed?¹ Or else, it may be that (the word is used as) a synonym of praise: O Viṣṇu, what is this well-known (shape) of thine, i.e. worthy of being fully known, that thou sayest to us, 'I am enveloped with rays (sipi-viṣṭa)',² i.e. whose rays are displayed? Rays are here called sipayaḥ,³ i.e. he is enveloped by them. Do not hide this shape from us. The word varpas is a synonym of form, (so called) because it covers things. For in the battle, i.e. in the combat, thou wert of a different form; 'i.e. whose rays are gathered together. The following stanza explains it much more.

(Here ends the eighth section.)

I, a master of hymns, and knowing the sacred customs, to-day praise that name of thine, Sipivista. I, who am weak, glorify thee, who art mighty, and dwellest beyond this world.<sup>5</sup>

I, a master of hymns, to-day will sing forth that name of thine, Sipivista. I am master, i. e. lord, of hymns. Or else it is thou who art a master, I, who am weak, praise thee who art mighty. The word tavasa is a synonym of mighty: he is risen high. Who dwellest beyond, i. e. very far from this world.

Glowing with heat, i. e. one whose glow has reached us.

May we two together serve the god of glowing heat.<sup>6</sup>

Let us both attend upon the god, whose glow <sup>7</sup> has reached us.

Agile, i. e. one whose speed is great.

The agile has shortened the life of the demon.<sup>8</sup>

He caused the life of the demon to be shortened.

(Here ends the ninth section.)

From two sticks, men with fingers have produced fire by the motion of their hands; a fire, glorious, seen at a distance, lord of the house and active.<sup>9</sup>

mistake, for Roth's edition, which Muir seems to have used, has the right reading nat. This reading is also supported by the evidence of the MSS. of both recensions and Durga. Cf. Sanskrit Texts, vol. iv, p. 88.

<sup>1</sup> i. e. The rising sun at daybreak, when its rays are not displayed. Durga.

<sup>5</sup> Sipivista is a name of Visnu; this is also shown by the following passage: TS. ii. 5. 5. 2: Visnave Sipivistāya. It means 'a bald person', and according to TS. ii. 2. 12. 5, 'a diseased person whose private parts are ex-

posed'; cf. Muir, op. cit., vol. iv, pp. 88, 504-6.

- Śipi means 'animal' also, cf. TS. ii. 5. 5.
  2: yajño vai viṣṇuḥ paśavaḥ śipiḥ.
  - 4 Cf. Roth, op. cit., p. 59.
  - <sup>-5</sup> vii. 100. 5.
  - 6 vi. 55. 1.
- Whose glow, or whose anger, has reached us. Durga.
  - 8 iii. 49. 2.
  - 9 vii. 1. 1; SV. 1. 72; 2. 728.

Didhitayah mean fingers: they are employed in (the performance of) actions. Fire-sticks are (so called because) fire rests in them, or because fire is produced from them by attrition. By the motion of their hands, by the circular movement of their hands. They produced fire, glorious, visible at a distance, the lord of the house, and swift.

#### (Here ends the tenth section.)

At one single draught Indra drank thirty lakes full of soma.2

At one draught alone Indra drank them together, i. e. along with one another; this is the meaning. (Lakes) full of soma, i. e. dear to his heart, or full to the brim, or consecrated to Indra. Or else Indra is a lover of soma, or he drinks till his desire, his appetite, is completely satisfied. With reference to this, the interpretation of the ritualists is the following: There are thirty libation-vessels consecrated to one deity at the meridional pressing of the soma-juice. These (libation-vessels) they drink at a single draught. They are here called lakes. 'There are thirty days and nights in the second, and thirty in the first half of a month,' say the etymologists. Then the rays drink those same lunar waters which fall on certain days in the second fortnight.<sup>4</sup> There is also a Vedic quotation:

The imperishable one whom the imperishable drink.<sup>5</sup>

They fill him again in the first fortnight. There is also a Vedic quotation:

As the gods cause the moon to grow.6

Adhriguh (lit. irresistible) means a stanza, (so called) from being at the head of a cow (i. e. = adhi-guh). Or else it is intended to refer to an injunction, for there is a repetition of words: Toil, O irresistible one, toil well, toil, O irresistible one.<sup>7</sup> Fire also is called irresistible.

(The drops) flow for thee, O irresistible and mighty one.8

i.e. One whose motion is unrestrained and who is active. Indra is called irresistible also:

(I send) a gift to the irresistible Indra.<sup>9</sup> This too is a Vedic quotation.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> viii. 66. 4.

<sup>3</sup> Kane ind, is used to denote complete satisfaction, see Pa. i. 4. 66; cf. Roth, loc. cit.

<sup>4</sup> Durga remarks that the stanza is addressed to Indra; the explanation of the etymologists presupposes it to be addressed to Aditya, and it is therefore irrelevant. He meets this self-raised objection by citing a Bräh-

mana passage, 'That Aditya is verily Indra', and gets over the difficulty by identifying the one with the other.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> VS. 5.7; cf. AV. 7. 81. 6.

<sup>6</sup> VS. 5. 7; cf. Roth, loc. cit.

<sup>.7</sup> AB. ii. 7.

<sup>8</sup> iii. 21. 4.

<sup>9</sup> i. 61. 1; AV. 20. 35. 1.

Angusah means a hymn: it is to be chanted aloud.

With this hymn we possess Indra.

With this hymn we have Indra with us.

(Here ends the eleventh section.)

With infused energy, rushing to the attack, shaker, impetuous, great hero and foaming, soma surpasses all plants and trees. All the countermeasures did not deceive Indra.<sup>2</sup>

One whose anger is roused, and who rushes to attack, [i.e. who is quick to attack, or who attacks while moving,] i.e. soma, or Indra. Dhunih (shaker) is derived from (the root) dhū (to shake). The word śimi is a synonym of action, or it may be derived from (the root) śam (to exert oneself), or from śak (to be able). The foaming soma: that which remains as residue after soma is strained is called pjīṣām, i.e. something which is thrown away, hence soma is called pjīṣā, i.e. containing the residue. Further, this is used as an epithet of Indra also: pjīṣā, the wielder of thunderbolt. That portion (i.e. the residue) and the grains belong to his (i.e. Indra's) steeds. Grains are (so called because) they are parched in a kiln, or dried on a board.

Let thy steeds devour grain and sniff at the residue.5

This too is a Vedic quotation. (Babdhām) 6 is formed by reduplicating the first syllable and removing the penultimate of (the root) bhas, which means to devour. Some surpasses all plants and trees. All the countermeasures do not deceive Indra; i. e. the counter-measures which they adopt against him are of no avail before Indra: they perish before they reach him, i. e. without reaching him at all. Some are of opinion that the stanza is primarily addressed to Indra, while the reference to some is of secondary character. Others hold that it is primarily addressed to both.

Śmaśā,7 i. e. something which runs quickly, or runs in the body.

The ridge has held back the water.<sup>8</sup> The ridge has held back the water.

(Here ends the twelfth section.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i. 105. 19.

<sup>2</sup> x. 89. 5; cf. Roth, op. cit., p. 62,

<sup>3</sup> v. 40. 4; AV. 20, 12. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> This is the reason why Indra is called risi, i.e. one whose steeds feed on the residue of soma (risam).

<sup>8</sup> Cp. Roth, op. cit., p. 68.

<sup>6</sup> Durga refers to the sūtra Pa. vi. 4. 100.

<sup>&#</sup>x27;Yaska does not attribute any definite meaning to the word. Durga translates it as 'a river' or 'a vein'. The word occurs in the RV. once only. It is probably connected with asman and means 'an elevated edge', or 'bank'; cf. Roth, op. cit., p. 63.

<sup>8</sup> x, 105, 1; SV, 1, 228,

Urvaśī¹ is (the name of) a naiad, (so called because) she pervades wide regions ( $uru + \sqrt{a}s$  'to pervade'), or she pervades by means of thighs² ( $\bar{u}ru + \sqrt{a}s$  'to pervade'), or her desire is great ( $uru + \sqrt{va}s$  'to desire'). Apsarāh (a naiad) is one who moves on water. Or else the word apsas is a synonym of beauty; it is derived from the negative of (the root)  $ps\bar{a}$  (to devour): it is not to be devoured, but to be gazed at, or to be made pervasive.³ 'It is for clear perception,' says Śākapūṇi. In 'Whatever forbidden food',⁴ (apsas signifies) something which is not to be eaten. In 'Pervading indeed',⁵ (the word signifies) pervasive. (Apsarāh) is (therefore) one who possesses that (apsas), i. e. a beautiful person: the beauty is either acquired by her or given to her.⁶ On seeing her, the seminal fluid of Mitra and Varuna fell down.ˀ It is to this that the following stanza refers.

## (Here ends the thirteenth section.)

O Vasistha, thou art a son of Mitra and Varuna. O Brahman, thou wert born from the mind of Urvasī. (Thou art) the drop that fell in divine fervour. All the gods received thee in the atmosphere. 8

O Vasiṣṭha, thou art certainly the son of Mitra and Varuṇa. O Brahman, thou wert born from the mind of Urvaśī. (Thou art) the drop that fell in divine fervour. Drop, it is well nourished, it is to be absorbed. All the gods supported thee in the atmosphere. Puṣkaram means atmosphere: it nourishes (poṣuti) created beings. Water is called puṣkaram, because it is a means of worship (pūjā-karam), or to be worshipped ( $\sqrt{pūj}$ ). This other (meaning of) puṣkaram (lotus) is derived from the same root also: it is a means of decorating the body (vapuṣ-karam). Puṣyam (flower) is derived from (the root) puṣ (to blossom).

Vayunam is derived from (the root)  $v\bar{\imath}$  (to string): it signifies desire or intelligence.

(Here ends the fourteenth section.)

He here spread the unintelligible darkness; he made it intelligible with the sun.<sup>11</sup>

- 1 Cf. Roth, op. cit., p. 63,
- 2 i.e. In sexual intercourse. Durga.
- 3 This is the second derivation of the word apsas, i.e. it is derived from the root ap, 'to pervade'.
- <sup>4</sup> VS. 20. 17. The passage is cited by Yāska to support his first derivation of apsas from the negative of psā.
- <sup>5</sup> VS. 14.4. The passage is quoted by Yāska to support his second derivation of apsas from ap, i.e. to show that apsas means pervasive.
  - 6 Roth suspects the genuineness of the
- passage from 'In whatever... given to her'. He was probably misled by the assumption that the passage contains Yāska's remarks. He does not seem to realize that Yāska here cites two short quotations from the VS. in support of the two etymologies of apsas given by him.
  - 7 Cf. Brh. D. v. 155.
  - <sup>8</sup> vii. 38. 11.
  - 9 Cf. Durga quoted by Roth, op. cit., p. 64.
  - 10 Cf. Brh. D. v. 155.
  - 11 vi. 21, 3.

He spread unknowable darkness; he made it knowable with the sun.

Vājapastyam means soma.

May we obtain the soma. This too is a Vedic quotation.

Vājagandhyam<sup>2</sup> (has the same meaning) with gandhya as the second member of the compound.

May we eat the soma.3 This too is a Vedic quotation.

Gadhyam is derived from (the root) grah (to seize).

Like food which is to be seized, they desire to unite themselves with the straightforward.4

This too is a Vedic quotation.

The verb gadh means to mix. Mixed on all sides, mixed all around.<sup>5</sup> This too is a Vedic quotation.

 $Kaura-y\bar{a}na$  means one whose car is made, whose wisdom is ripe, whose chariot is made.<sup>6</sup> This too is a Vedic quotation.

Taura-yāṇa means one whose car is very quick.

Approach our sacrifice with the Maruts, thy friends of equal power, O Indra whose car is swift.

This too is a Vedic quotation.

Ahra-yāṇa means one whose car does not bring shame on him.

Make it presently, O (Agni) whose car does not bring shame.8

This too is a Vedic quotation.

Hara-yāṇa means one whose car is moving constantly.

(We found) silver on him whose car moves constantly.<sup>9</sup> This too is a Vedic quotation.

Who, steady in every action, belongs to all.10

i. e. Pervading all hymns.

Vrandī is derived from (the root) vrand, meaning to become soft.

(Here ends the fifteenth section.)

When thou uprootest forests, roaring at the head of wind, and the draught which makes them soft.<sup>11</sup>

When thou causest the forests to fall with thy deadly weapon, or roaring at the head of the howling wind, and the draught, i. e. the sun who is the drying agent.

The hard became soft.12

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ix. 98. 12; SV. 2. 1080. Durga derives ajapastyam from vaja and √pat (to fall).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Roth, op. cit., pp. 64-5. <sup>3</sup> ix. 98, 12; SV. 2, 1030.

<sup>4</sup> iv. 16. 11.

<sup>6</sup> j. 126, 6,

<sup>6</sup> viii. 28. 11. Cf. Roth, op. cit., p. 65.

<sup>7</sup> Cf. Roth, ibid.

<sup>8</sup> iv. 4. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> viii, 25, 23,

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> i. 101, 4,

<sup>11</sup> i. 54. 5.

<sup>12</sup> Fragment of ii. 24. 3.

This too is a Vedic quotation. The verbs vil and vril, meaning to be hard, are joined together with the former.

Niṣṣapī means a libidinous person, i.e. devoid of virility. Pasas (virility) is derived from (the root) sap, meaning to touch.

O, do not hand us over to others, as a libidinous person his wealth.1

Just as the libidinous man wastes his wealth on others, so do not ye hand us over to others.

Tūrṇāśam means water, (so called) because it flows quickly.

Like water on a mountain.2

This too is a Vedic quotation.

Ksumpam means a mushroom, (so called because) it is easily shaken.

(Here ends the sixteenth section.)

When, with his foot, will he trample the infidel man like a mushroom? When indeed will Indra hear our prayers?

When, with his foot, will he trample the unworshipping man like a mushroom? When indeed will he listen to our hymns? The word anga is a synonym of quick: it is gone as soon as it is calculated.

Nicumpuna means soma, the exhilarating food, i.e. it exhilarates (when mixed) with water.

(Here ends the seventeenth section.)

These pressed soma juices accompanied by their consorts flow lovingly to be partaken. Soma spreads to waters.<sup>5</sup>

These pressed soma juices accompanied by their consorts, i.e. waters, flow lovingly to be partaken, i.e. to be drunk. Soma goes to waters. Ocean is called nicumpuṇa also: it is filled with water. The last sacrificial ablution is called nicumpuṇa also: on this occasion, they recite in a low tone, or they put the sacrificial utensils down.

O last sacrificial ablution.7

This too is a Vedic quotation. Nicumpuņa occurs as nicunkuņa also. Padih means a goer, (so called) because he goes.

(Here ends the eighteenth section.)

He who catches hold of thee, O morning guest coming with wealth, like a bird with a net, shall be rich in kine, gold, and horses; great is the life which Indra will bestow upon him.<sup>8</sup>

<sup>1</sup> i. 104. 5.

<sup>2</sup> viii. 32. 4. <sup>3</sup> i. 84. 8.

<sup>5</sup> viii. 98. 22.

i.e. For the purpose of cleansing. Durga.
VS. 3. 48; 8. 27; 20. 18. Cf. Roth, op. cit.,

8 i. 125. 2.

p. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The sentence is omitted by Durga. The word alga is here by Yāska derived from √alk, 'to calculate', and √alc, 'to go'.

He who catches hold of thee, O guest who goest at daybreak, coming with food, as a boy catches a bird in a net, becomes rich in kine, gold, and horses; great indeed is the life which Indra bestows upon him. A net is (so called) from being let loose on the ground, or from lying on the ground, or from being spread on the ground.

Pāduh 1 (foot) is derived from (the root) pad (to walk).

That bright foot of his manifests light, conceals water, and is never relinquished.<sup>2</sup>

The sun manifests light and conceals water. The word busam is a synonym of water. It is derived from (the root)  $br\bar{u}$ , meaning to sound, or from bhrams (to fall). Whatever water he causes to fall by raining, the same he draws back again by means of his rays.

(Here ends the nineteenth section.)

 $V_{r}kah^{3}$  means the moon, (so called) because her light is disclosed, or because her light is not sufficient, or because her light is strong (compared with stars).

(Here ends the twentieth section.)

The red moon, maker of the month, indeed, saw (the stars) going along the route. Having observed she rises up like a carpenter with a bent back: be witness of this, O heaven and earth.

The red, i. e. bright. Maker of the month, i. e. the moon is the maker of months and fortnights.<sup>5</sup> The moon indeed saw the multitude of stars going along the heavenly route. And having observed every star with which she will come in conjunction, she rises up like a carpenter suffering from a bent back; be witness of this, O heaven and earth. The sun is called *vrku* also, because he dispels (darkness).

The constant one invoked you, O Aśvins, when you released her from the mouth of the wolf.<sup>6</sup>

There is a legend that dawn was seized by the sun. She called upon the Aśvins, who released her. A dog is called *vṛka* also, on account of biting.

The wolf, the killer of sheep, is indeed his warder.7

i.e. Killer of young sheep. A young sheep is (so called because) it is

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 67.

<sup>2</sup> x. 27. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 68.

<sup>4</sup> i. 105. 18; cf. Brh. D. 2. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The Indian calendar, according to which daily business is transacted, is lunar and

not solar. In order to bring it into harmony with the solar calendar, an extra month of about thirty days is added every fourth year.

<sup>8</sup> i. 117. 16.

<sup>7</sup> viii. 66. 8; AV. 20. 97. 2; SV. 2. 1042.

covered with wool.  $\bar{U}rn\bar{a}$  (wool) again, is derived from (the root) vr (to cover), or from  $\bar{u}rnu$  (to cover oneself). A she-jackal is called  $vrk\bar{\imath}$  also,

The father made Rjrāśva, who made a gift of a hundred rams to the she-wolf, blind.1

This too is a Vedic quotation.

Joşavākum<sup>2</sup> is a synonym of unknown, i.e. what is to be made known.<sup>3</sup>

(Here ends the twenty-first section.)

O Indra and Agni, promoters of sacrifice, the gods to whom fat oblations are offered! you partake of (the food of that man) who praises you when the soma-juices are pressed, but not of his who speaks what is unknown (to him).<sup>4</sup>

O Indra and Agni, you partake of the food of that man who praises you two when the soma juices are pressed. But the two gods, to whom fat oblations are offered, do not partake of the food of that man who speaks what is unknown to him, i. e. who is a mere reciter.<sup>5</sup>

 $Krttih^6$  is derived from the root krt (to cut): it signifies fame or food. Great like fame is thy protection, O Indra.<sup>7</sup>

O Indra, thy protection in the atmosphere is very great indeed, like fame. This other (meaning of) kṛttiḥ (garment) <sup>8</sup> is derived from the same root also: it is made of cotton threads. Or else it is used for the sake of comparison.<sup>9</sup>

Clad in skin, trident in hand, and with bow outstretched.<sup>10</sup>

[Wander about wearing the skin garment, and come to us bearing the trident.<sup>11</sup>]

This too is a Vedic quotation.

Śwa-ghn $\bar{\iota}^{12}$  means a gambler: he destroys (hanti) himself (svam). One-self is (so called because) it is dependent.

As a gambler picks up the die marked with four dots in play.13

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i. 116. 16.

<sup>2 &#</sup>x27;Magniloquence, or challenging speech', cf. Roth, op. cit., p. 68; 'agreeable speech', Grassmann, Wörterbuch zum Rgreda, p. 500.

s i.e. On account of being not understood.

Durga.

<sup>4</sup> vi. 59. 4.

<sup>5</sup> i.e. One who recites stanzas on the bank of some river and does not perform any practical work. Durga. He quotes a Brahmana passage: Because among the gods Indra and Agni have the major share, &c.

<sup>6 &#</sup>x27;Hide, skin', &c. Grassmann, op. cit., p. 347.

<sup>7</sup> viii. 90. 6; SV. 2. 762.

<sup>\*</sup> According to Durga, the other meaning of the word is 'a girl', so called because she is wrapped in cotton clothes.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> This is explained by Durga as giving the third meaning of the word, i. e. 'a skin', from the analogy of a cotton garment.

<sup>10</sup> KS. 9. 7; cf. VS. 3. 61.

<sup>11</sup> VS. 16, 51.

<sup>12</sup> Cf. Grassmann, op. cit., p. 1432.

<sup>15</sup> x. 43. 5; AV. 20. 17. 5.

As a gambler picks up the die marked with four dots in play. Kitava is an onomatopoetic word = kim + tava, i. e. what have you got? Or else it is a benedictory exclamation, 'good luck'.

The word samam 3 is an unaccented pronoun and has the sense of comprehensive.

(Here ends the twenty-second section.)

Let the weapon of our numerous evil-minded vindictive foes not smite us as a wave does a boat.<sup>4</sup>

Let the weapon of all our evil-minded, i.e. whose minds are sinful, and always vindictive enemies not smite us as a wave does a boat.  $\overline{U}rmi$  (wave) is derived from (the root)  $\overline{u}rnu$  (to cover). A boat (nau) is (so called because) it is to be pulled through  $(\sqrt{n\bar{\imath}})$ , or the word may be derived from (the root) nam (to bend). With reference to this, how can a noun be an enclitic? (It is a noun) for the reason that it is inflected.

Lo! give us wealth on all occasions.7

In (the above quotation) the word occurs in the locative case. The verb śiśīti means to give.

Protecting from all attacks.8

In (the above quotation) it occurs in the ablative case. The verb urusyati means to protect. It occurs in the nominative plural also:

Let all others be destroyed.9

(Here ends the twenty-third section.)

O Men, the consumer of waters, who is also the bountiful, fills you with oblation: the father, the observer of the deed.<sup>10</sup>

He causes the waters to be consumed with oblations. The words piparti and papuri mean either to fill, or to please. The father whrobserves the deed, the action, 11 i.e. the sun.

- 1 i.e. His friends the other gamblers ask him questions like the following: did you win? how much did you win? or, what have you got to stake? &c. Durga; cf. Roth, op. cit., p. 68.
- <sup>2</sup> i.e. His friends wish him good luck, as he begins to play.
  - <sup>3</sup> Cf. Grassmann, op. cit., p. 1478.
  - 4 viii. 75. 9.
- <sup>5</sup> The particles alone are accentless; as nouns always have an accent, it cannot be a noun. This is the objection. Durga.
- <sup>6</sup> Yāska's rejoinder to the objection is, that it is accentless is quite obvious, and that it is

a noun is shown by the fact that it is inflected and three quotations illustrating its inflexion in the nominative, ablative, and locative are cited. Towards the end of the twenty-second section Yāska says that samam is a pronoun; he here uses the word nāma in the same sense. Cf. Professor Macdonell, Vedic Grammar for Students, p. 495.

- 7 viii. 21. 8.
  - 8 v. 24. 3.
  - <sup>9</sup> viii. 39. 1-10.
  - 10 i. 46. 4. Cf. Brh.D. 3. 11. 2.
- 11 Cf. Roth, op. cit., p. 69. According to Durga, the two words jāra and papuri are in contrast

The word  $\delta amba^1$  is a synonym of thunderbolt; it is derived from (the root)  $\delta am$  (to kill), or from the causal of  $\delta ad$  (to knock off).

The thunderbolt that is terrible; with that, O widely-invoked one.2

This too is a Vedic quotation.

Kepayah  $^3 = kap\bar{u}y\bar{a}h$ , i. e. having a stinking smell. The word  $ka-p\bar{u}yam$  is (so called because) it is difficult to be purified, (even) when one tries to expiate a vile deed.

## (Here ends the twenty-fourth section.)

The first invokers of gods went forth their several ways, their glorious deeds are hard to surpass. Many, who were not able to ascend the ship of sacrifice, remained in this very world, stinking.<sup>4</sup>

They went forth severally. Prthak (severally) is derived from (the root) prath (to spread). First invokers of gods: i.e. who invoked the gods, and performed glorious and heroic exploits, which are hard to be surpassed by others, i.e. those who were not able to ascend the ship of sacrifice. Now those, who were not able to ascend the ship of sacrifice, remained here, i.e. in this very place, or in debt, or in this world. The word  $\bar{\imath}rma^5$  is a synonym of arm, (so called because) it is very much moved  $(sam \sqrt{\bar{\imath}r}).6$ 

O son of strength, thou soon drawest all these pressed soma juices which thou supportest thyself.<sup>7</sup>

O son of strength, thou soon favourest all these places which thou supportest thyself.

Amsatram,<sup>8</sup> a means of protection from calamity, i.e. a bow, or coat of mail. A coat of mail (kavacam) is (so called because) it is bent in a crooked manner (ku+ancitam), or it is slightly bent (ka+ancitam), or it is fitted on the body  $(k\bar{a}ye+ancitam)$ .

# (Here ends the twenty-fifth section.)

Refresh the horses win fortune, here make a chariot that brings prosperity. Pour down, in the cavity, the drink for men, having wooden troughs, furnished with a stone wheel and pails and armour.<sup>9</sup>

Refresh the horses; win good fortune: let victory be your fortune; make a chariot that brings prosperity. Having wooden troughs: wooden,

to each other, i.e. the sun first consumes the waters by means of evaporation, &c., and then gives them back through rain.

- 1 Cf. Grassmann, op. cit., p. 1380.
- 2 x. 42, 7; AV. 20, 89, 7.
- 3 'Shivering'; cf. Grassmann, op. cit., p. 851.
- 4 x. 44, 6; AV. 20. 94. 6.

- <sup>8</sup> Cf. Roth, op. cit., pp. 69-70.
- <sup>6</sup> i.e. As compared with other limbs of the body. Durga.
  - 7 x. 50. 6.
  - 8 Cf. Grassmann, op. cit., p. 2.
  - 9 x. 101. 7. Cf. Roth, op. cit., p. 70.

made of wood; trough  $(\bar{a}-h\bar{a}vu)$  is (so called) from being invoked. Conveyance  $(\bar{a}vaha)$  is (so called) from driving  $(\bar{a}-\sqrt{vah})$ .

Cavity (avata) is (so called because) it goes down very deep (ava-atita). A stone wheel, i.e. a pervading wheel, or a wheel that frightens away. Having pails of armour: let your armours be the substitutes for pails. Kośa (pail) is derived from (the root) kus (to draw out): it is drawn out. This other (meaning of) kośa (treasure) is derived from the same root also: it is accumulation, a great collection. Pour down the drink for men, water for men. The seer compares a battle with the characteristic of a well.

Palate¹ is called  $k\bar{a}kudum$ :  $kokuv\bar{a}$  signifies tongue, that (tongue) is placed under it. Tongue is (called)  $kokuv\bar{a}$  because, being noisy  $(kok\bar{a}yam\bar{a}n\bar{a})$ , it utters sounds. [Or it may be derived from (the root)  $kok\bar{a}y$ , meaning to make a sound.] Tongue  $(jihv\bar{a})$  is (so called because) it calls out again and again  $(johuv\bar{a})$ .  $T\bar{a}lu$  (palate) is derived from (the root) tr (to cross): it is the highest part (in the mouth), or from lut (meaning to be long) by metathesis like talam (surface); the word  $lut\bar{a}$  (creeper) is (derived from the same root) without metathesis.

## (Here ends the twenty-sixth section.)

O Varuna, thou art a benevolent god, into whose palate flow the seven rivers as into a hollow channel.<sup>2</sup>

Thou art a benevolent god, i.e. a bountiful god, into whose palate flow the seven rivers for their course as into a hollow channel. This too is a Vedic quotation.<sup>3</sup>

[Thou art a benevolent god, i. e. a bountiful god, or a munificent god, O Varuna, to thee belong the seven rivers. A river (sindhu) is (so called) from flowing (sru). Into thy palate flow the seven streams. Su-ūrmi<sup>4</sup> (channel), i. e. having beautiful waves. Just as a stream (flows) into a hollow channel.

According to Taiṭīki,  $b\bar{\imath}riṭam^{\,5}$  means atmosphere, and is derived in the following manner: the former part from (the root) ve and the latter from (the root)  $\bar{\imath}r$ : the birds or luminaries move in it. The following Vedic stanza illustrates this.]  $^{6}$ 

## (Here ends the twenty-seventh section).7

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Patanjali, op. cit., î. 1. 1., vol. i, p. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> viii. 69. 12; AV. 20. 92. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> This is the version of the MSS. of the shorter recension and Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. Grassmann, op. cit., p. 1567; he derived it from √sr (to move).

<sup>5 &#</sup>x27;Troop', cf. Grassmann, op. cit., p. 907;

see § 28.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The comment placed within square brackets is the version of the MSS, of the longer recension.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The section is quoted in toto by Patanjali, op. cit., i. 1. 1, vol. 1, p. 4.

For them he twisted the grass soft to tread, in the atmosphere they appear like lords of all creation. At night, at dawn, at men's earliest call, (may) Vāyu and Pūṣan (come) with their teams for our welfare.

For them, the grass soft to tread is twisted. They come as protectors or benefactors of all. Bīriṭam means atmosphere: it is full of fear or light. Or else it is used for the sake of comparison, i.e. they appear like kings, lords of all, in a great multitude of men. At the termination of night, at the earliest call of men (may) Vāyu and Pūṣan (come) with their teams for our welfare, i.e. protection. With his team, i.e. one whose steeds are yoked. 'Yoked' is (so called) from being restrained or yoked.

Accha<sup>2</sup> is used in the sense of abhi. 'It means to obtain', says Sākapūni.

Pari, īm, and sīm have been explained.3

Enam and enam are explained by the words asya and asyāh.4

Srni <sup>5</sup> means a hook, (so called) from urging  $(\sqrt{sr})$ . Ankuśa (hook) is derived from (the root) anc (to bend): it is bent.

From the vicinity of the hook, let him here come to ripe grain.6

This too is a Vedic quotation.

From the nearest place of the hook, let him come to the ripe herbs, let him come to the ripe herbs.

(Here ends the twenty-eighth section.)

## CHAPTER VI

O AGNI, O Sovereign lord of men, burning quickly with thy flames, thou art born, glowing with bright (days), from the waters, from within the flintstone, from the forest-trees, and from the herbs.<sup>7</sup>

O Agni, burning quickly with thy flames, thou (art born) with bright days. The words āśu and śu are two synonyms of quick. Kṣaṇi, the latter part (of āśu-śu-kṣaṇi), is derived from (the root) kṣaṇ (to injure): it quickly injures, or procures (sanoti) with its flames. Śuk is derived from (the root) śuc (to shine). Or the nominative has been used for the ablative; this is shown by the context. The former part (of ā-śuśukṣaṇi),

<sup>1</sup> vii. 39. 2; VS. 33. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Grassmann, op. cit., p. 15; cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 472.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See 1.7; cf. Professor Macdonell, op. cit., pp. 476, 486, 496.

<sup>4</sup> See 4, 25.

<sup>5 &#</sup>x27;Sickle'; cf. Grassmann, op. cit., p. 1576.

<sup>6</sup> x. 101. 3; VS. 12. 68.

<sup>7</sup> ii. 1. 1; VS. 11. 27.

<sup>8</sup> The division of the word, in the latter case, is the following: asu-suk-sani.

o i.e. All the other words, like 'from the waters, from within the stone', &c., are in the ablative.

i.e. the letter  $\bar{a}$ , is a preposition; the latter is formed from the desiderative of the causative of (the root)  $\dot{s}uc$ , i.e. desirous of kindling quickly.  $\dot{S}uci$  (glowing) is derived from (the root)  $\dot{s}uc$ , meaning to glow. This other (meaning of)  $\dot{s}uci$  (pure) is derived from the same root also: 'Sin is removed from him,' say the etymologists.

May Indra make us fearless from all quarters.1

 $\bar{A} \dot{s} \bar{a} h^2$  means quarters, (so called) from being situated ( $\bar{a}$ -sad).  $A \dot{s} \bar{a} h$  means intermediate quarters, (so called) from pervading ( $\sqrt{a} \dot{s}$ ).

 $K\bar{a}\dot{s}i$  means fist, (so called) from shining  $(pra-k\bar{a}\dot{s})$ . Fist (mustih) is (so called) from releasing  $(\sqrt{mus})$ , or from stealing  $(\sqrt{mus})$ , or from stupefying  $(\sqrt{muh})$ .

These boundless regions, which thou hast seized, O Indra, are thy fist, O Lord of wealth.<sup>4</sup>

These two regions, i.e. heaven and earth, having a boundary, are (so called) from being bounded. Rodhas means a bank: it restrains the stream. Kūla (bank) is derived from (the root) ruj (to break) by metathesis; and loṣṭa (lumps) without metathesis. Boundless, very extensive. These which thou hast seized are thy great fist, O Lord of wealth!

O Indra, crush the handless, thundering (cloud).6

O Indra, having made him handless, crush the cloud that thunders all around.

#### (Here ends the first section.)

The cover easy to pierce, the enclosure of speech, being afraid, yielded before slaughter. He made the paths easy to tread for driving the cattle. The following speech well protected the widely-invoked one.<sup>7</sup>

Alātṛṇa<sup>8</sup> means easy to pierce, i.e. a cloud. Vala (cover) is derived from (the root) vr (to cover). Vraja (enclosure) is (so called) because it moves in the atmosphere. Of go, i.e. of the atmospheric speech. Being afraid, he yielded before slaughter. He made the paths easy to tread for driving the cattle: he made the paths easy to traverse in order to drive forth the cattle. The flowing speeches well protected the widely-invoked one, i.e. waters on account of their flowing, or speeches on account

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ii. 41. 12; AV. 20. 20. 7; 57. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Room, cardinal point', cf. Grassmann, op. cit., p. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fist is called stupefying, because one becomes perplexed as to what its contents are.

<sup>4</sup> iii. 30. 5. 4; Roth, op. cit., p. 72.

<sup>5</sup> Ruj \ rūj \ rūka \ kūra by metathesis, and kūla by the interchange of r and l; ruj \rosta \ losta by interchange of r and l.

<sup>6</sup> iii. 30. 8; VS. 18. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> iii. 30. 10.

<sup>8 &#</sup>x27;Niggard', cf. Grassmann, op. cit., p. 121.

of being uttered. The rain-water is invoked by a large number of people. The verb dham means to go.

#### (Here ends the second section.)

O Indra, tear up the Raksas with their root, rend them in the middle, shatter them in the front. How far did you entice him? Throw the burning weapon upon the foe of prayer.

O Indra, tear up the Raksas with their root.  $M\bar{u}lam$  (root) is (so called) from releasing ( $\sqrt{muc}$ ), or from stealing ( $\sqrt{mus}$ ), or from stupefying ( $\sqrt{muh}$ ).<sup>2</sup> Rend them in the middle, shatter them in the front.

Agram (front) is (so called because) it comes nearest  $(\bar{a}$ -gatam). How far, i. e. up to what country.

Salalūkam<sup>3</sup> means one who is perplexed; it means 'one who is sinful', say the etymologists. Or it may be sararūkam, i.e. moving everywhere, formed by reduplicating (the root) sr (to move). Tapusi (burning) is derived from (the root) tap (to heat). Heti (weapon) is derived from (the root) han (to kill).

(Indra) indeed (slew) even him who was lying and swelling 4 (with waters), i.e. having auspicious waters, whose waters are auspicious.<sup>5</sup>

Visruhah means streams, (so called) from flowing (vi sru).

The seven streams grew like branches.6 This too is a Vedic quotation.

Virudhah means herbs, (so called) from growing (vi \( ruh \)).

Herbs are our means of salvation.<sup>7</sup> This too is a Vedic quotation.

Nakṣad-dābham 8 means one who strikes down any man who approaches, or who strikes down by means of a weapon which can reach all.

Who strikes the approaching opponent, who is swift and who dwells on mountains. This too is a Vedic quotation.

A-skṛdhoyu  $^{10}$  means one whose life is not short. The word kṛdhu is a synonym of short: it is mutilated.

He whose life is not short, who is undecaying, and who is brilliant.11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> iii. 30. 17

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Durga omits the sentence mulam to

<sup>3 &#</sup>x27;Melting'; cf. Grassmann, op. cit., p. 1491.

<sup>4</sup> v. 32. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Yāska paraphrases kat-payam by sukhapayasam; Durga by kapayam, i.e. a cloud whose water is sweet; Sāyaṇa by sukhakaram payo yasya; 'swelling', Grassmann, op. cit., p. 311; cf. Roth, op. cit., p. 72.

<sup>6</sup> vi. 7. 6.

<sup>7</sup> x. 97. 3; VS, 12, 77.

<sup>8</sup> Durga explains it as na-kṣad-dābham, i.e. one who annihilates by his mere presence without killing; annihilating, Grassmann, op. cit., p. 157.

<sup>9</sup> vi. 22. 2; AV. 20. 36. 2.

<sup>10</sup> i. e. Having a long life. Durga. Grass-mann, op. cit., p. 157, 'not scanty.'

<sup>11</sup> vi. 22, 3; AV. 20, 36, 8.

This too is a Vedic quotation. [Niśrmbhāḥ¹ means drawing with a firm step.]

(Here ends the third section.)

May those goats, who draw with a firm step, bring  $P\bar{u}san$ , the refuge of men, in a chariot, may they (come) bearing the good.<sup>2</sup>

May those goats, who draw with a firm step, bring  $P\bar{u}$ san, the refuge of men, i. e. the refuge of all the born beings, in a chariot.

Bṛbad-ukthaḥ \* means a sublime hymn, or one to whom a hymn, or a sublime hymn, is to be addressed.

We invoke him to whom sublime hymns are to be addressed.<sup>5</sup>

This too is a Vedic quotation.

Rdu-udura means soma: its inside (udara) is soft, or it is soft in the inside of men.

May I be together with my friend, the soma.6

This too is a Vedic quotation.

We shall explain the word rdupe later on.7

Pulukāma means a man of many desires. Man is indeed of many desires.<sup>8</sup> This too is a Vedic quotation.

Asinvatī means eating insatiably.

Eating insatiably and devouring too much.9

This too is a Vedic quotation.

Kapanāh means creeping, i.e. worms.

O wise ones, as worms consume 10 a tree.11

This too is a Vedic quotation.

Bhā-ṛjīka 12 means one whose light is well known.

With a banner of smoke, (kindled) with fuel, of well-known light.<sup>13</sup> This too is a Vedic quotation.

Rujānāh 14 means rivers: they break (rujanti) their banks. He, whose enemy is Indra, 15 crushed down the rivers. 16

<sup>1</sup> Durga explains the word as 'drawing quickly'; and Grassman as 'stepping firmly', op. cit., p. 735.

<sup>2</sup> vi. 55. 6.

<sup>5</sup> Durga explains janasryam as 'one whose glory has become manifest', i.e. as a possessive compound, which is impossible from the accent.

<sup>4</sup> Roth doubts the accuracy of Yāska's etymology, which is supported both by M. W. and Grassmann, op. cit., p. 910.

<sup>5</sup> viii. 32. 10.

6 viii. 48. 10.

7 See 6. 33.

8 i. 178.5. Cf. Kālidāsa, Kumāra-sambhara, iv.

9 x. 79, 1.

10 Lit. steal.

<sup>11</sup> v. 54. 6. Durga also takes *vedhasah* as an epithet of worms, i. e. who penetrate into the inside of a tree and consume its sap.

12 Durga explains the word as 'of straight or steady light', and Grassmann, op. cit., p. 391, 'of radiating light'.

18 x. 12. 2; AV. 18. 1, 80.

14 Cf. Grassmann, op. cit., p. 1178.

<sup>15</sup> Durga takes indra-satruh as a tatpurusa compound, but from the accent it is clearly a possessive compound.

16 i. 32. 6; TB. 11. 5. 4. 4.

This too is a Vedic quotation.

 $J\bar{u}rnih^{1}$  (power, or army) is derived from (the root)  $j\bar{u}$  (to speed), or dru (to run), or du (to hurt).

The army dispatched (against us) will not be strong.2

The oblation has reached you every day with protection.3

The food has reached you from all sides with protection. Ghramsa means day.

(Here ends the fourth section.)

Upulaprakṣaṇī 4 means a woman who grinds grain on stones, or who throws grain down on stones. [Indra asked the seers, 'How does one live in famine?' One of them answered, 'Nine are the means of livelihood in famine, i. e. cart, pot-herbs, kine, net, restraining the flow of water, forest, ocean, mountain, and the king.' This stanza is explained by the mere reading of it.] <sup>5</sup>

(Here ends the fifth section.)

I am a bard, my father is a physician, my mother a stone-grinder. Planning in various ways, desirous of wealth, we live, following (others) like cattle; flow, Soma, flow for Indra's sake.<sup>6</sup>

I am a bard, i.e. a composer of hymns. My father is a physician. The word tatah is a synonym of offspring, it means father or son. Stonegrinder, i.e. she who prepares barley meal. Nanā, derived from (the root) nam, means either mother or daughter. Planning in various ways, i.e. working in various ways. Desirous of wealth, lovers of wealth. We follow the world like kine. 'Flow, Soma, flow for Indra's sake,' this is the solicitation.

Seated, he slays the higher one, in his lap.7 In the bosom.

Prakalavid 8 means a trader, i.e. one who knows the small, even the minutest parts of a thing.

Bad friends, measuring like a trader.9

This too is a Vedic quotation.

- Cf. Roth, op. cit., p. 74; Grassmann, op. cit.,
   498. According to Durga, √jū means to injure.
   i. 129. 8.
  - 3 vii. 69. 4; cf. Roth, loc. cit.
- 4 Durga explains it to mean a maid-servant who prepares the necessary things used for pressing the soma; cf. also his remarks quoted by Roth, op. cit., p. 74. 'Mill-woman'; cf. Grassmann, op. cit., p. 257. Cf. Brh. D. vi. 138.
  - <sup>5</sup> The passage within square brackets is

omitted by MSS. of the shorter version and Durga, and is evidently irrelevant. Cp. Brh. D., loc. cit.

6 ix. 112. 3. Cf. Roth, loc. cit.

7 x. 27. 18. Indra lets the higher one, i.e., the cone in the form of rain-water, flow in the atmosphere. Durga.

<sup>8</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 75; 'reckoning the smallest part', Grassmann, op. cit., p. 864.

<sup>9</sup> vii. 18, 15.

Abhyardhayajvā  $^{1}$  means one who offers sacrifices having made them into separate parts.

Pūṣā, who sacrifices in separate parts, pours down.2

This too is a Vedic quotation.

Ikse means thou rulest.

Thou rulest, O King, over the treasures of both (the worlds) indeed.<sup>3</sup> This too is a Vedic quotation.

[Ksonusyu-means of abode.] 4

O Asvins, ye gave a spacious abode to Kanva.<sup>5</sup> This too is a Vedic quotation.

(Here ends the sixth section.)

We are thy kinsmen.<sup>6</sup> i. e. We in the nominative. Come to us, O Asvins of equal power.<sup>7</sup> i. e. To us, in the accusative.

With us who are equally strong, O Bull.<sup>8</sup> i. e. With us, in the instrumental case.

Extend this to us, O Lord of wealth, and wielder of the thunderbolt.<sup>9</sup> i. e. To us, in the dative case.

May he secretly separate the enemy even when far from us.<sup>10</sup> i.e. From us, in the ablative.

Our desire spreads like the submarine fire. 11 i. e. Our, in the genitive case.

Bestow treasures on us, O Vasus.<sup>12</sup> i.e. On us, in the locative case.<sup>13</sup>  $P\bar{a}thas$  means atmosphere: it is explained by the word  $path\bar{a}$ .<sup>14</sup>

Like a flying falcon, he sweeps down the atmosphere. 15

This too is a Vedic quotation.

Water is also called  $p\bar{a}thas$ , from drinking ( $\sqrt{p\bar{a}}$ , 'to drink'). He observes the water of these rivers.<sup>16</sup>

This too is a Vedic quotation.

Food is also called  $p\bar{a}thas$ , from swallowing ( $\sqrt{p\bar{a}}$ , to swallow). O wise one, carry up the food of the gods.<sup>17</sup>

- 1 'Most munificent', Durga; 'distributing'. Grassmann, op. cit., p. 88.
  - <sup>2</sup> vi. 50. 5.
- <sup>3</sup> vi. 19. 10.
- <sup>4</sup> The passage within the square brackets is omitted by MSS. of the shorter recension only, and not by Durga.
  - <sup>5</sup> i. 117. 8.
  - 6 VS. 4. 22.
  - 7 i. 118. 11.
  - i. 165. 7.
  - 9 iii, 36, 10,

- 10 vi. 47. 13.
- 11 iv. 80. 19; TB. ii. 5. 4.
- 12 VS: 8, 18.
- <sup>13</sup> All these quotations, i.e. seven in all, have been cited to show that the word asme is used in all the seven cases.
- 14 'Region, heavenly path, abode', Grassmann, op. cit., p. 805; cf. Roth, op. cit., p. 76.
  - 15 ix. 68. 5.
  - <sup>16</sup> vii. 34. 10.
  - 17 x. 70, 10,

This too is a Vedic quotation.

Savimani means at the stimulation. We (go) at the stimulation of the divine Savitr.2 This too is a Vedic quotation.

Suprathās means broad all round. O Agni, thou art broad all round.3 This, too, is a Vedic quotation.

Vidathāni means knowledge. Urging forth knowledge.4 This too is a Vedic quotation.

(Here ends the seventh section.)

Dependent on the sun as it were, all will indeed divide the wealth of Indra among the born and the yet to be born, with vigour; we did not think of every share.5

Absolutely dependent they approach the sun. Or else it may have been used for the sake of comparison, i.e. they approach Indra as if he were the sun. Distributing all the treasures of Indra: as he distributes treasures among those who are born and who are yet to be born. Let us think of that portion with vigour, with strength.

Ojus (vigour) is derived from (the root) oj (to be strong) or from ubj (to subdue).

 $\overline{A} \hat{s} \hat{h}^6$  (a mixture of milk and soma) is (so called) from being mixed  $(\bar{a}\sqrt{\dot{s}\bar{r}}, \text{ to mix})$  or from being slightly cooked  $(\bar{a}\sqrt{\dot{s}r\bar{a}}, \text{ to cook})$ . Now the other meaning of  $\bar{a} + \bar{s} \bar{a} + \bar{s}$ for).

For Indra, kine (yield) mixture. This too is a Vedic quotation. And also: That true benediction of mine to the gods.8

When the mortal has brought thy share, thou that swallowest most hast consumed the herbs.9

When the mortal has obtained thy share for thee, thou that swallowest most hast consumed the herbs. Jigarti means to consume, or to invoke, or to seize.

(We are) ignorant, (thou art) wise, we do not perceive thy greatness, thou indeed knowest, O Agni.11

We are confused, but thou art not confused; we do not know, but thou, O Agni, surely knowest thy greatness.

- 1 Cf. Roth, op. cit., p. 76; Grassmann, op. cit., p. 1493.
  - <sup>2</sup> vi. 71. 2.
  - 3 v. 13. 4; SV. 2. 757.
  - 4 iii. 27. 7; SV. 827.
- 5 viii, 99, 3; AV. 20, 58, 1; SV. 1, 267; 2. 669; VS. 83. 41.
- 6 Cf. Roth, op. cit., p. 76; 'mixture of hot things, an epithet of milk mixed with soma',
- Grassmann, op. cit., p. 187.
  - 7 viii. 69. 6; AV. 20. 22. 6.
  - 8 TS. iii. 2. 7. 2.
  - 9 i. 163. 7; x. 72; VS. 29. 18.
- 10 Although very tired, the horse swallows grass. This is his greatness, for others in a similar state cannot even move. Durga.
  - 11 x. 4. 4.

Śāśamānaḥ means praising. (He) who praising verily offers your oblations with sacrifices. This too is a Vedic quotation.

The god with favour turned towards the gods.<sup>2</sup> The god whose favour is directed towards the gods. [Krp] is derived from the root krp (to pity), or from klp (to manage).

## (Here ends the eighth section.)

For I have heard that you are more liberal than a son-in-law, nay even more than a brother-in-law. Now with this oblation of soma, O Indra and Agni, I will compose a new hymn for you.<sup>3</sup>;

I have heard that you are more liberal indeed than a would-be son-in-law, i.e. one whose son-in-lawship is not quite complete. It is well known that the people in the south apply the term  $vij\bar{a}m\bar{a}t\bar{a}$  to the husband of a purchased maiden. By this is meant a bridegroom, whose relationship is not quite complete as it were.  $J\bar{a}m\bar{a}t\bar{a}$  (son-in-law) is (so called because) he is the progenitor of  $j\bar{a}$ , which means offspring. Nay even more than a brother-in-law, i.e. more liberal than a brother-in-law. They, who are well versed in primary causes, remark that a brother-in-law is (so called because) he comes very near on account of his relationship. Or else he is (so called because) he sows parched grain  $^{\dagger}$  from a winnowing basket.  $L\bar{a}j\bar{a}h$  (parched grain) is derived from (the root)  $l\bar{a}j$  (to parch). Syam, a winnowing basket, is derived from the root so (to finish). Sarpam means a sieve for winnowing grain, it is derived from (the root) sp (to fall off). Now, O Indra and Agni, I shall compose [a new] altogether new hymn for you, along with this oblation of Soma.

We shall explain omāsaḥ later on.8

## (Here ends the ninth section.)

O Lord of prayer, make the soma-presser glorious like Kakṣīvat, the son of Uśij.<sup>9</sup>

O Lord of prayer, make the man who presses soma, i. e. who prepares soma, resplendent like Kakṣīvat, the son of Uśij.

Kakṣīvān, who possesses secluded apartments. Auśija, son of Uśij. Uśij is derived from (the root) vaś, meaning to desire. Or else the armpit

<sup>1</sup> i. 151. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> i. 127. 1; AV. 20. 67. 8; VS. 15. 47; SV. 1. 465; 2. 1168.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> i. 109. 2.

<sup>4</sup> Cf. Roth, p. cit., p. 79.

<sup>5</sup> i.e. One who lacks the qualities of a worthy son-in-law, but who pleases the girl's father by making many costly presents. Durga.

<sup>6</sup> A brother-in-law, i. e. brother of the wife,

is very liberal in his gifts, because he is very desirous of pleasing his sister.

<sup>7</sup> It is a part of the marriage ceremony. The brother-in-law takes grain from a winnowing basket and throws it on the head of the bride and bridegroom.

<sup>8</sup> See 12. 40.

<sup>9</sup> i. 18. 1; VS. 3. 28; cf. SV. 1. 189; 2. 813.

of a man may have been intended: make me, i.e. him (who has fine shoulders), O Lord of prayer, resplendent, me who press, prepare the soma.

#### (Here ends the tenth section.)

O Indra and Soma, let the wicked man, the vaunter of his evildeeds, be heated like a pot on the fire, being tormented by you. Bear unyielding enmity to the foe of prayer, the eater of raw meat, the malignant man of fierce eyes.<sup>1</sup>

O Indra and Soma, (torment) the vaunter of evil deeds. Agha (evil deed) is derived from (the root) han with the preposition  $\bar{a}$  shortened, i. e. it kills. Tapus is derived from (the root) tap (to heat). Pot (caru) is (so called because) it is a heap of clay (mrc-caya), or it may be derived from (the root) car (to walk), from it waters go up. (Bear enmity) to the foe of prayer, [i. e. one who hates a Brāhmaṇa, and who eats raw meat], to the eater of raw meat, [and to the man whose eyes are fierce], and to the man of dreadful eyes. 'Raw meat is (so called because) it is procured by carving,' say the etymologists. Bear enmity. Unyielding, not ceasing; 2 or else which may not be reconciled even by those who are free from malevolence. Malignant,3 i.e. a vagabond who goes about (saying) 'What now', or 'What is this, what is this?' for the sake of back-biting. Piśunah (back-biter) is derived from (the root)  $pi\acute{s}$  (to adorn): he adorns (his yarns) in various ways.

## (Here ends the eleventh section.)

Make thy powerful throng extensive like a net, go like a king accompanied by his minister, on an elephant. Hastening after the net with speed, thou shootest: transfix the fiends with darts that burn most fiercely.<sup>4</sup>

Make thy powerful throng. Powerful throng  $(p\bar{a}jah)^5$  is (so called) from being maintained  $(\sqrt{p\bar{a}l})$ . Prasitih is (so called) from being fastened  $(pra\sqrt{si})$ : 'noose or net'. Go like a king who is accompanied by his minister, or who is the terror of his enemies, or who is followed by his own attendants, i.e. retinue well-nourished with food, or (riding) a fearless

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> vii. 104. 2; AV. 8. 4. 2; cf. Roth, op. cit., p. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Irreconcilable', Durga; cf. Grassmann, op. cit., p. 58.

<sup>3 &#</sup>x27;Fiend', Grassmann, op. cit., p. 325.

<sup>4</sup> iv. 4. 1; VS. 13. 9.

b 'Strength or power', Durga; cf. Roth, op. cit., pp. 78-9.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Lit., who acts like a disease for his enemies.

<sup>7</sup> i. e. His body-guard. Durga.

elephant. Hastening after the net with speed: the word  $trsv\bar{\imath}$  is a synonym of quick; it is derived from (the root) tr (to pass over), or from tvar (to hurry). Thou shootest, transfix the fiends with darts that burn, or enflame, or crush down most fiercely.

The disease of evil name, which attacks thy womb.1

 $Am\bar{v}v\bar{a}^2$  is explained by abhyamana, i.e. disease. 'Of evil name' signifies a worm (germ of disease) whose name is sinful. A worm (krmik) is (so called because) it grows fat  $(\sqrt{mid})$  on raw flesh (kravye), or it may be derived from (the root) kram, meaning to creep, or from  $kr\bar{a}m$  (to crawl).

Transcending all the evil deeds.3

Transcending all the crooked and wicked ways.  $Apv\bar{a}$ , (something) transfixed with which (a man) is separated (from life or happiness), i.e. disease or fear.

Away, O disease.5

This too is a Vedic quotation.

Amatih 6 means 'made at home', or one's own intellect.

Whose intellect is of a high order, whose lustre shone [at stimulation].7

This too is a Vedic quotation.

The word śruṣtī is a synonym of quick: it pervades quickly.8

## (Here ends the twelfth section.)

O Agni, sacrifice quickly for them, i. e. wise Bhaga and Nāsatyas, who are longing for it, in this sacrifice.

O Agni, offer oblations quickly to them who long for, i. e. desire, (their portions) in this sacrifice, i. e. Bhaga and Nāsatyas, i. e. Aśvins. 'They are ever true and never false,' says Aurṇavābha. 'They are promoters of truth,' says Āgrāyaṇa. Or else they are (so called because) they are noseborn. Purandhi 10 means very wise. With reference to this, who is very wise? Some think it to be an epithet of Bhaga, who is placed prior to it (in the stanza); according to others, it refers to Indra: he is of manifold

<sup>1</sup> x. 162, 2; AV. 20, 96, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 80; Grassmann, op. cit., p. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AV. 12. 2. 28. The word duritum does not occur in the RV. So Yaska was obliged to seek his illustration from AV.

<sup>4</sup> Cf. Grassmann, op. cit., p. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Frag. of x. 103. 12; AV. 3. 2. 5; VS. 7. 44; see 9. 33; cf. SV. 2. 121.

<sup>6</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 80; Grassmann, op. cit., p. 90, 'weight, sunshine', &c.

 $<sup>^7</sup>$  AV. 7. 14. 2.; SV. 1. 464. The word occurs twice in RV. i. 64. 9: 73. 2; but Yāska quotes neither of them.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 'Immediately', Grassmann, op. cit., p. 1439.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Cf. 12. 1.

<sup>10 &#</sup>x27;Bountiful', Grassmann, op. cit., p. 824.

activities, and the most dreadful shatterer of cities. Others take it to mean Varuna, i.e. who is praised with regard to his intelligence.

This supernatural power of the most wise one.<sup>2</sup> This too is a Vedic quotation.

The word rusut is a synonym of colour; it is derived from (the root) ruc, meaning to shine.

The brilliant strength of the kindled one has been seen.<sup>4</sup> This too is a Vedic quotation.

#### (Here ends the thirteenth section.)

There is indeed kinship, O gods destroyers of malignant persons, and there is friendship among you.<sup>5</sup>

O gods destroyers of those who seek to injure others, of you there is indeed kinship, and there is friendship among you. Apyam (friendship) is derived from (the root)  $\bar{a}p$  (to obtain).

 $Sudatrah^7$  means bountiful giver. May Tvaṣṭā the bountiful giver distribute wealth among us.<sup>8</sup> This too is a Vedic quotation.

Suvidatral, a means benevolent. O Agni, come towards us with benevolent gods. This too is a Vedic quotation.  $\bar{A}$  nusak is the name of a series of succession, it clings one to the other.

They spread the grass successively.<sup>12</sup> This too is a Vedic quotation.

Turvanih 13 means overpowering.

He, the overpowering, the great, the dustless, (shines) in the atmosphere.<sup>14</sup> This too is a Vedic quotation.

Girvaṇāḥ means a god: they win him over with hymns.

The agreeable; the sublime hymn to the god. This too is a Vedic quotation.

## (Here ends the fourteenth section.)

- <sup>1</sup> According to Durga, dhi is a synonym of work, hence purandhi means one of manifold activities.
  - 2 v. 85. 6.
  - 3 Cf. Grassmann, op. cit., p. 1177.
  - 4 v. 1. 2; SV. 2. 1097.
  - <sup>5</sup> viii. 27, 10.
- 6 Cf. Roth, op. cit., p. 80; 'who eat violently', Grassmann, op. cit., p. 1167.
- Liberal, lending out'. Grassmann, op. cit.,
   p. 1534.
  - 8 vii, 34, 22; VS. 2, 21; 8, 14.

- <sup>9</sup> 'Of good knowledge', Grassmann, op. cit., p. 1552.
  - 10 x. 15. 9; AV. 18. 8. 48.
  - 11 'In succession', Grassmann. op. cit., p. 178.
  - 12 viii. 45. 1; SV. 1. 133: 2. 688; VS. 7. 32.
- 18 'Victorious, triumphant', Grassmann, op. cit., p. 543; cf. Roth, op. cit., p. 81.
- 14 i. 56. 3. Durga takes arena paumsye as one compound, but they are two different words, as is indicated by the accent.
- 15 viii. 89. 7; SV. 2. 781.

The wind-tossed gods, who seated in a well-tossed region, created all these beings together.<sup>1</sup>

In a well-stirred region, the group of atmospheric gods who are stirred by breath,<sup>2</sup> i.e. wind, and who, while satisfying the earth with fluids, created living beings. The principal clause 'they sacrificed' has been passed over.

Straight is that spear of thine, O Indra.3

(The spear) which is hurled towards the enemy or which has reached the enemy.4

By his skill, he won everything on which the stake was laid.5

By his skill, he won all that on which the stake was laid.

Like a procreating bull, (Agni) has been generated with sacrifices.6

## (Here ends the fifteenth section.)

Enjoying they have stood forth to you, all of you have become the chiefs, O Rbhus.<sup>7</sup>

Enjoying <sup>8</sup> they have stood <sup>9</sup> forth to you. All of you have become the chiefs by going in front, [or by swallowing first of all], or by accomplishing first of all. Or else, the word  $agriy\bar{a}$  is agram itself with meaningless case-termination.

O Indra, none eat these prescribed oblations, bestow upon us cooked food and soma.<sup>10</sup>

O Indra, eat these prescribed oblations and bestow food. The word canas 11 is a synonym of food. Pacati is used as a noun.

Accept it cooked from the fatty portion.12

This too is a Vedic quotation. Or else it may be in the dual number. It is well known when it is in the singular.

Just as: The cooked oblation of rice, O Agni! 13

Śurudhaḥ 14 means waters: they restrain heat well. They are indeed the first waters of the sacred rite. 15

<sup>1</sup> x. 82. 4: VS. 17. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'A-sūrta, non-bright, dusky', Grassmann, op. cit., p. 157; Roth, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> i. 169. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> In battle, on account of heated imagination, enemies exclaim, 'Oh it is hurled towards me, it is hurled towards me'. Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> v. 44. 8: see 1. 15.

<sup>6</sup> vi. 12. 4.

<sup>7</sup> iv. 34. 3.

<sup>8 &#</sup>x27;Being attended upon by the gods.' Durga.

Durga paraphrases pra asthuh by prasthitāni, i. e. prescribed. It is quite wrong, for asthuh is root ao. 3rd pl. of sthā.

<sup>10</sup> x. 116. 8.

<sup>11 &#</sup>x27;Pleasure, satisfaction, grace', Grassmann, op. cit., p. 435.

<sup>12</sup> Cf. VS. 21. 60.

<sup>13</sup> iii. 28. 2

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> 'Hero, strength, invigorating draughts', Grassmann, op. cit., p. 1407.

<sup>15</sup> iv. 23. 8; cf. 10. 41.

Aminah 1 means immeasurable, great, or invulnerable.

Immeasurable with forces.2 This too is a Vedic quotation.

Jajjhatīḥ means waters (so called because) they produce a sound.

The Maruts like the waters.3 This too is a Vedic quotation.

A-prutiskutah 4 means unopposable, or unrestrainable.

For us who are unrestrainable.<sup>5</sup> This too is a Vedic quotation.

Śāśudā nah 6 means eminent.

Eminent he has surpassed even his own intellect.<sup>7</sup> This too is a Vedic quotation.

(Here ends the sixteenth section.)

Sprah 8 (supple) is (so called) from slipping ( $\sqrt{spp}$ ).

This other (meaning of) srprah is derived from the same root also, i.e. clarified butter, or oil.

(We invoke) the supple-armed for our protection.9

This too is a Vedic quotation. Karasnau means two arms: they are the promoters 10 of actions ( $\sqrt{kr} \sqrt{sn\bar{a}}$ ).

Su-sipram<sup>11</sup> is explained by the same also. O thou having very supple limbs, in the food rich in kine.<sup>12</sup> This too is a Vedic quotation.

Sipre 13 means the two jaws or the two nostrils.  $\hat{H}anu$  (jaw) is derived from (the root) hun (to kill).  $N\bar{a}sik\bar{a}$  (nose) is derived from (the root)  $\sqrt{nas}$  (to join).

Open the jaws and pour forth the milk beverage.14

This too is a Vedic quotation.

Dhenā 15 (milk beverage) is derived from (the root)  $dh\bar{a}$  (to put).

Rumsu 16 (delightful) is (so called) from giving delight ( \(\sigma ram)\).

He the delightful one perceived with his variegated light.17

This too is a Vedic quotation.

Dvi- $barh\bar{a}h$  <sup>18</sup> means one who is great in two, i.e. the atmospheric and the celestial regions.

- <sup>1</sup> From √um (to go): 'impetuous', MW.; 'mighty', &c., Grassmann, op. cit., p. 93.
  - <sup>2</sup> Frag. of vi. 19.1; VS. 7. 39.
  - 3 v. 52. 6.
  - 4 'Irresistible', Grassmann, op. cit., p. 79.
  - 5 j. 7. 6; AV. 20. 17. 12.
- <sup>6</sup> Presumptuous, self-confident, splendid, victorious', Grassmann, op. cit., p. 1377.
  - 7 ; 88 18
- <sup>8</sup> 'Spreading, extending, oily', &c., Grassmann, op. cit., p. 1577.
  - 9 viii. 32. 10; SV. 1. 217.

- 10 Lit., bathers (pra-snātārau).
- 11 'Having beautiful lips', Grassmann, op. cit., p. 1554.
  - 12 viii. 21. 8.
  - 13 'Lips', Grassmann, op. cit., p. 1894.
  - 14 i. 101. 10.
- 18 'Milch cow, mare', &c., Grassmann, op. cit., p. 695.
  - 16 Cf. Grassmann, op. cit., p. 1129.
  - 17 ii. 4. 5.
- <sup>18</sup> Having 'twofold strength or greatness', &c., Grassmann, op. cit., p. 652.

And the doubly great, immeasurable with his strength.1

This too is a Vedic quotation.

 $Akrah^2$  (fort) is (so called) from being attacked. Like a fort, the supporter of enemies in battle.<sup>3</sup> This too is a Vedic quotation.

Urāṇaḥ means making abundant.

From days of yore, thou art employed as a messenger, making (the small) abundant.<sup>4</sup> This too is a Vedic quotation.

Stiyāh 5 means waters, (so called) from being collected together.

The sprinkler of rivers and the rainer of waters.<sup>6</sup> This too is a Vedic quotation.

 $Stip\bar{a}h^{7}$  means guardian of waters, or one who guards them who approach him (for protection).

May he be our guardian, aye the protector of our bodies.8 This too is a Vedic quotation.

Jabāru 9 means one who grows with speed, or who grows causing others to decay, or who grows swallowing (darkness or juice).

The sun was placed on high in the beginning of creation. This too is a Vedic quotation.

 $Jaratham^{11}$  means a hymn; it is derived from (the root) gr (to invoke).

Addressing the hymn, sacrifice to the wise one for wealth.<sup>12</sup> This too is a Vedic quotation.

The word kuliśa <sup>13</sup> is a synonym of thunderbolt; it is the shatterer of banks.

Like the branches (of a tree) cut down by the thunderbolt, the cloud rests being in close contact with the earth.<sup>14</sup>

A branch of a tree, (so called because) it is attached to it. This other (meaning of) skandha, 15 i. e. shoulder, is derived from the same root also: it is attached to the body. The cloud lies on earth, being in close contact with it.

<sup>1</sup> vi. 19. 1; VS. 7. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Standard of an army, banner', Grassmann, op. cit., p. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> iii. 1, 12,

iv. 7. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 'Snow-field, glacier', Grassmann, op. cit., p. 1590.

<sup>6</sup> vi. 44. 21.

<sup>7 &#</sup>x27;Protector of the household', Grassmann, loc. cit.; 'well', Durga.

<sup>8</sup> x. 69. 4.

<sup>&#</sup>x27; Hastening', Grassmann, op. cit., p. 477; the disk of the sun', Durga.

<sup>10</sup> iv 5 7

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> 'Making old, demon', MW.; 'an epithet of Agni as a consuming agent', Grassmann, op. cit., p. 481.

<sup>12</sup> vii. 9. 6.

<sup>13 &#</sup>x27;Axe, hatchet', Grassmann, op. cit., p. 330.

<sup>14</sup> i. 32. 5.

<sup>15</sup> i. e. From \skandh 'to be attached'.

Tunjah 1 (gift) is derived from (the root) tuj, meaning to give.

(Here ends the seventeenth section.)

I do not lack excellent praise of Indra, the wielder of the thunderbolt, in these subsequent hymns which are addressed to him at every gift.<sup>2</sup>

I find there is no end to the praise of Indra, the wielder of the thunderbolt, in these subsequent hymns which are addressed to him at every gift.

Barhaṇā 3 means strongly.

The far-famed demon was strongly made.<sup>4</sup> This too is a Vedic quotation.

## (Here ends the eighteenth section.)

Illustrious indeed becomes that man who presses the soma-juice for him during day and during night. The mighty Indra, lord of wealth, strips him bare, who amasses wealth, who is fond of decorating his body, and who is a companion of selfish men.<sup>5</sup>

The word ghramsa is a synonym of day, (so called because) juices are evaporated during this period.  $\bar{U}dhas^6$  means the udder of a cow, (so called) because it is more raised than the other parts, or because it is fastened near the abdomen. From the analogy of giving fatty fluids, night is called  $\bar{u}dhas$  also. The man who presses soma for him during the day and even during the night becomes indeed illustrious.

He strips him bare, i.e. the mighty lord of wealth strips him bare—the man who amasses wealth, who is averse to the spread of righteousness; who is fond of ornaments, who does not sacrifice, who is a fop, who decorates his body gaudily; who is selfish, who is the friend of selfish men.<sup>8</sup>

He cleft the strongholds of him who lay in the bowels of earth, Indra shattered the lofty draught.9

Indra cleft the strongholds of him who lay in the holes of earth <sup>10</sup> and shattered the lofty cloud.

## (Here ends the nineteenth section.)

- 1 Shock, assault', MW.; 'start, run, pressing or pushing forward', Grassmann, op. cit., p. 540.
  - <sup>2</sup> i. 7, 7; AV. 20, 70, 30.
- <sup>3</sup> 'Great growth, or slaughter', Durga; 'strength, might', &c., Grassmann, op. cit., p. 900; 'tearing, pulling', MW.
  - 4 i. 54. 3.
  - 5 v. 34. 3.
  - 6 Yāska derives ūdhas from ud han or from

- upa√nah; cf. Lat. über, Gk. οὖθαρ, AS. üder, Irish uth, Ger. euter.
  - 7 i. e. Dew, Durga.
- <sup>8</sup> 'A companion of the parsimonious', Grassmann, op. cit., p. 318, and tatamesti, 'bragging, ostentatious', p. 512.
  - <sup>9</sup> i. 33, 12.
- Durga explains ilibiáa as cloud, i. e. who rests having closed the outlets (bila) of water, which causes the food (ila) to grow.

Hastening forth for this Vrtra, O lord who can hold much, hurl the thunderbolt on him. Desiring channels, for the waters to flow, rend him across like the joint of a cow.<sup>1</sup>

Hastening forth, O Lord, hurl the thunderbolt quickly on this Vṛtra.  $Kiyedh\bar{a}^2$  means one holds so much  $(=kiyad\text{-}dh\bar{a})$ , or one who surrounds many attackers. Desiring channels for the waters to flow, rend the joints of the clouds like those of a cow.

Bhrmi (whirlwind) 3 is derived from (the root) bhram (to move).

Causing enlightenment, thou art the whirlwind of men.<sup>4</sup> This too is a Vedic quotation.

Vispitah 5 means great expanse.

Conducting us across this great expanse.<sup>6</sup> This too is a Vedic quotation.

(Here ends the twentieth section.)

Let that fluid of ours be wonderful, a cover for many and a self for others. May the brilliant Tvaṣṭā, who loves us, release it for our prosperity and wealth.

May Tvaṣṭā, who loves, i.e. longs for us, release that quickly-flowing, great and self-amassed water 8 for the prosperity of our wealth.

Rāspinah means noisy; it is derived from (the root) rap (to chatter), or ras (to make a sound).

Of the life of the noisy.9 This too is a Vedic quotation.

Rūjati means to decorate.

[Thou decoratest thy strength at day-breaks.<sup>10</sup> This too is a Vedic quotation.] <sup>11</sup>

The word rju is derived from the same also.

- (Let) Varuna (lead us) with right guidance. 12 This too is a Vedic quotation.
  - 1 i. 61, 12; AV. 20, 35, 12.
- <sup>2</sup> Durga construes kiyedhā with Vrtra, i.e. the cloud who holds unmeasured quantities of water. He overlooks the fact that Vrtra is in the dative, while kiyedhā is in the nominative case. Grassmann (op. cit., p. 326) explains it as 'distributing much'.
- 3 i. e. Thou bringest men into the wheel of transmigration.
  - 4 i. 31. 16.
- <sup>5</sup> Something which spreads far and wide on every side, i.e. the wheel of transmigration, Durga. 'Danger, affliction', Grassmann, op. cit., p. 1310.

- 6 vii. 60. 7.
- 7 i. 142. 2; AV. 5. 27. 10.
- 8 Durga explains turipa as water, i. e. rainwater, and Grassmann as 'fluid, seminal fluid', op. cit., p. 542. Durga explains nābhāna = na + a + bhāna, i. e. brilliant.
  - <sup>9</sup> Frag. of i. 22. 4.
  - 10 x. 76. 1; cf. Brh. D. 7. 116.
- 11 Durga remarks that Yaska does not cite any Vedic passage to illustrate rijati, for it is explained by bhārjika. However, some MSS. give RV. iv. 8. 1.
  - 12 i. 90. 1; SV. 1. 218.

Pratadvasū 1 means they two who have obtained wealth.

O Indra, urge the two bay steeds that have obtained wealth towards us.<sup>2</sup> This too is a Vedic quotation.

## (Here ends the twenty-first section.)

Send our sacrifice for the worship of the gods, send our prayer for the obtainment of wealth; release the udder at the performance of the sacred rites, let waters be obedient to our call.<sup>3</sup>

Send forth our sacrifice for worshipping the gods, send forth our prayer for the obtainment of wealth. At the performance of sacred rites, at the performance of sacrifice or the yoking of sacrificial car. A car (is so called because) it is covered with the excrement of the animal, or because it moves slowly, or because it produces a creaking sound when it moves. Let waters be obedient to our call full of comfort. Let waters be full of comfort for us.

O Indra, offering much that is good.4

O Indra, giving much that has to be won.

Hating the impious, king of both, Indra offers to tribes and men.<sup>5</sup>

He scatters the impious, and always hates them who do not press the soma-juice. He distributes wealth among the soma-pressers. King of both, i.e. king of celestial and terrestrial wealth. The two words  $cosk\bar{u}yum\bar{a}nu$  and  $cosk\bar{u}yute$  are reduplicated forms.

Sumut means of one's own accord. That on which my heart is set has approached me of its own accord.

Let that on which my heart is set approach me of its own accord, i.e. by (means of) the sacrifice. This stanza is used in the horse-sacrifice.

Diviștișu means sacred rites which lead to heaven. Abundance of wealth consisting of hundred horses in the sacred rites of Kurunga.

Sthūra (abundant) is (so called because) it becomes great having been collected in all measures. Anu (minute) means something which is not abundant. It is the preposition anu (used as a noun) with its suffix dropped like samprati. Kurunga was the name of a king, (so called) because he attacked (the tribe of) the Kurus, or because he attacked the dynasties (of his enemies). Kuru is derived from (the root) krt (to cut).

<sup>1 &#</sup>x27;Increasing riches', Grassmann, op. cit.,

p. 867.
<sup>2</sup> viii, 13, 27.

<sup>3</sup> x. 30. 11.

<sup>4</sup> i. 33. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> vi. 47, 16.

<sup>\*</sup> i, 162, 7; VS, 35, 80,

<sup>7</sup> viii. 4, 19; 24, 29; cf. Brh. D. 6, 44.

The word krūra (cruel) belongs to the same root also. Kula (family) is derived from (the root) kus (to knead), it is kneaded.

Dūtuḥ (messenger) has been explained.1

Jinvatih means to animate.

Clouds animate the earth, fires the sky.2 This too is a Vedic quotation.

(Here ends the twenty-second section.)

Amatrah means 'without measure', 'great', or 'one who is invulnerable'.

Great without measure, mighty in a fortified place.<sup>3</sup> This too is a Vedic quotation.

The wielder of thunderbolts is praised as identical with the hymn.4

The wielder of thunderbolts is praised as equal to the hymn.

Anaršarātim  $^5$  means one whose gifts are not vulgar. Vulgar, sinful, unpleasant, crooked.

Praise well the giver of wealth, whose gifts are not vulgar.<sup>6</sup> This too is a Vedic quotation.

Anurvā 7 means one who is not dependent on others.

Increase the independent, mighty, sweet-tongued, and praiseworthy lord of prayer with hymns.<sup>8</sup>

Increase the lord of prayer, who is independent, who does not do and on others, the mighty, the sweet-tongued (whose speech is delightful), or whose tongue is fascinating, the praiseworthy, with hymns, i.e. stanzas of praise, which are the means of worship.

Asā $mi^{\,9}$  is the opposite of  $s\bar{a}mi$  (incomplete). Sāmi is derived from the root so (to kill).

Liberal givers, bear this complete strength.10

O ye whose gifts are delightful, bear this strength which is complete.

(Here ends the twenty-third section.)

Let me not make thee angry like a wild beast at the time of somapressing by straining the soma, or by my always beseeching hymns; for who has not besought the Lord?

<sup>1</sup> See 5. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> i. 164. 51.

<sup>7</sup> Cf. Grassmann, op. cit., p. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> iii. 86. 4.

<sup>4</sup> x, 22, 2,

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> i. 190. 1.

<sup>6 &#</sup>x27;Whose gifts injure not', Grassmann, op. cit., p. 53.

<sup>9 &#</sup>x27;Not half, quite complete', Grassmann, op. cit., p. 154.

<sup>6</sup> viii. 4; AV. 20. 58. 2.

<sup>10</sup> i. 39. 10.

May we, always beseeching with our hymns, songs, praises, and the straining of the soma, not make thee angry like a wild beast at the time when soma is pressed; for who has not besought the Lord? Galdā<sup>2</sup> means vessels, (so called) because the extracted juice is stored in them.

Let the soma-draughts flow into thee, aye! and the extracted juices of vessels.<sup>3</sup> These two words are inflected in various cases. Here it  $(gald\bar{a})$  means the juices which have been extracted in the vessels.

## (Here ends the twenty-fourth section.)

We do not think ourselves guilty, or poor, or devoid of lustre.4

We do not think ourselves to be sinful, or destitute, or devoid of lustre. We are celibate, devoted to study, austerities, generosity, and activity, said the seer.

 $Bakura^{5}$  means one who gives light, or who inspires awe, or who runs effulgent.

## (Here ends the twenty-fifth section.)

O Asvins, working wonders; sowing the grain with the plough, milking food for man, blasting the impious foe with lightning, you made far-spreading light for the Ārya.<sup>6</sup>

[O Asvins, sowing grain, as it were, with a plough.] Vrka means a plough, (so called) from cutting.  $L\bar{a}ngala$  (plough) is derived from the root lag (to cling), or it is (so called) because it has a tail.  $L\bar{a}ng\bar{u}la$  (tail) is derived from (the root) lag (to cling), or from lang (to wave), or from lamb (to hang down). Milking food for man. O fair ones! Blasting the impious foe with lightning or with (a flood of) water.  $\bar{A}rya$  means the son of the lord.

Bekanāṭāḥ are, indeed, the usurers, (so called) because they make (their principal sum) double, or because they advance on (security) of double (value), or because they demand double (price).

Indra overcomes all the usurers who behold the daylight and the dishonest merchants.<sup>8</sup>

Indra subdues all usurers who behold the daylight, who behold the sun,

<sup>1</sup> viii. 1. 20; SV. 1. 307.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Straining of soma', Grassmann, op. cit., p. 388.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> i. 15. 1; vii. 92. 22; SV. 1. 197. 2; 1010; VS. 8. 42.

<sup>4</sup> viii. 61, 11,

<sup>5 &#</sup>x27;A wind-instrument used in war', Grassmann, op. cit., p. 897.

<sup>6</sup> i. 117, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Durga explains dusrau as 'enslavers of enemies', or 'the promoters of works like agriculture, &c., by means of rain'. The passage consisting of the etymological explanations, from Vyka... up to (hang down), is omitted by Durga.

<sup>8</sup> viii. 66, 10,

whose vision is limited to the present only, who do not see the (future) days by their action. Merchants are traders.

## (Here ends the twenty-sixth section.)

O  $\bar{A}$ dityas, run to us the living ones before the slaughter; where are you, the hearers of our call ? <sup>1</sup>

O Adityas, run<sup>2</sup> to us while we are still alive, i.e. before we are slain; where are you, the hearers of our invocations? It is known to be the composition of the fish caught in a net. The fish <sup>3</sup> are (so called because) they float in water, or they revel in eating each other. Net is (so called) because it moves in water, or it is set in water, or it lies in water.

Anhurah means distressed. The word amhūranam is derived from the same root also.

Taking away from the distressed.<sup>4</sup> This too is a Vedic quotation.

The wise established seven boundaries, transgressing even one of them a man falls into distress.<sup>5</sup>

The wise made seven boundaries, a man going beyond even one of them becomes distressed. They are theft, adultery, killing of a learned man, abortion, drinking, habitual addiction to wickedness, and false accusation of heinous crime.<sup>6</sup>

Bata is a particle, it is (used) to denote distress and compassion.

(Here ends the twenty-seventh section.)

Alas! thou art a weakling, O Yama, we have not found any heart or spirit in thee. Another, indeed, will embrace thee, resting on thy breast like a woodbine on a tree.

A weakling, i. e. devoid of all strength. O Yama, thou art a weakling, i. e. of little strength. I do not know thy heart, thy mind. Another woman, indeed, will embrace thee, joined with thy breast like a woodbine with a tree.  $Libuj\bar{a}$  (woodbine) means a creeper: it clings  $(\sqrt{l\bar{\imath}})$ , distributing  $(vi\text{-}bhaj\text{-}ant\bar{\imath})$ . Vratati (creeper) is (so called) from selecting  $(\sqrt{vr})$ , or from entwining  $(\sqrt{si})$ , or from spreading  $(\sqrt{tun})$ .

<sup>1</sup> viii. 67. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Yāska paraphrases abhi-dhetana by abhi-dhēvata. The former is imp. of √dhē with abhi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Matsyāḥ (fish) is derived from √syand (to float) and madhu (water).

<sup>4</sup> i. 105. 17.

<sup>5</sup> x. 5. 6; AV. 5. 1. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The sentence is quoted by Sāyaṇa in his

commentary on x. 5. 6. In Max Müller's second edition of the RV. with Säyana, the word bhrūnahatyūm is omitted, consequently the number of boundaries is six instead of seven.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> x. 10, 13; AV. 18, 1, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Yāska paraphrases avidāma by vijānāmi. The former is the 1st per. plur. aor. of √vid; the latter 1st per. sing, pres. of √jñā.

 $V\bar{a}t\bar{a}pyam$  means water: wind  $(v\bar{a}t\bar{a})$  causes it to swell  $(\sqrt{a} pyai)$ . Purifying the water, the delight of all,<sup>1</sup> This too is a Vedic quo-

Purifying the water, the delight of all. This too is a Vedic quotation.

As a trembling young bird has been placed on a tree.2

As a trembling, or anxiously longing, young bird, i.e. the young offspring of a bird. Sākalya has analysed  $v\bar{a}yah$  into  $v\bar{a}$  and yah: then the finite verb would have had the acute accent, and the sense have been incomplete.

The word ratharyati a means one desirous of something accomplished, or one who desires a chariot.

This god desires a chariot.4 This too is a Vedic quotation.

(Here ends the twenty-eighth section.)

Fatten the perennial cow like food.<sup>5</sup> i. e. which never runs dry.<sup>6</sup>  $\bar{A}dhavah^{7}$  (agitator) is so called from agitating.

Thou art the perfection of intellects and agitator of priests.<sup>8</sup> This too is a Vedic quotation.

Anavabravah 9 means one whose speech is irreproachable.

Like Indra, thou bringest victory, and thy speech is irreproachable.<sup>10</sup> This too is a Vedic quotation.

(Here ends the twenty-ninth section.)

Go to the hill, O barren, one-eyed, hideous, ever-screaming (famine). We frighten thee away with those heroes (lit. beings) of the cloud.<sup>11</sup>

O barren, one-eyed, hideous (famine). 'One-eyed (is so called because) his sight is crooked,' says Aupamanyava. Or it may be derived from the root kan, meaning to be small.

The verb kan is used to denote the smallness of sound, as 'it sounds inaudible'. A (person) is called kana on account of the smallness of his size, and  $k\bar{a}na$  on account of his short vision, i.e. one-eyed. 'Hideous, i.e. whose manner of walking is crooked,' says Aupamanyava. Or the word (vi-kata) may be derived from (the root) kut (to be crooked) by metathesis: he is very crooked. Ever-screaming, always screeching, go to the hills. With the heroes of the cloud. Sirimbitha 12 means a cloud: it is

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ix. 35, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> x. 29, 1; AV. 20, 76, 1.

<sup>3 &#</sup>x27;One who drives in a chariot', Grassmann, op. cit., p. 1139; 'one who desires speed (ramhanam)', Durga.

ix. 3. 5; SV. 2. 609.

<sup>5</sup> vi. 63, 8.

<sup>6</sup> Cf. Grassmann, op. cit., p. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 'Shaker, exciter, mixture, combination', Grassmann, op. cit., p. 177.

<sup>8</sup> x. 26. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Cf. Grassmann, op. cit., p. 53.

<sup>10</sup> x. 84. 5; AV. 4. 31. 5.

<sup>11</sup> x. 155. 1; cf. Brh. D. viii. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> 'Appellation of a man', Grassmann, op. cil., p. 1395.

shattered in the atmosphere. Bithum means atmosphere. Bithum is explained by bīritu.¹ We frighten thee away with its heroes, i. e. waters. Or else, śirimbithu is (a name of the seer) Bhāradvāga, who endowed with black ears, destroyed evil fortune (with this stanza). We frighten thee away with his heroes, i. e. actions. The verb cātuy means to frighten.

Parāśaraḥ² means a seer, born from the old and exhausted Vasiṣṭha.

The seer Vasistha (surrounded by) a hundred demons.<sup>3</sup> This too is a Vedic quotation.

Indra is called parāśara also, he is the destroyer of [other] demons.

Indra was the destroyer of the demons.<sup>4</sup> This too is a Vedic quotation.

Krivirdatī 5 means having sharp teeth.

Where your bright weapon, having sharp teeth, rends.<sup>6</sup> This too is a Vedic quotation.

 $Kar\bar{u}lat\bar{\iota}^{7}$  means having gaps in the teeth. [Or else, having seen some god with gaps in his teeth, the seer made this remark.]

## (Here ends the thirtieth section.)

May god Aryaman give you all fair and beautiful things. O destroyer (of enemies), may Pūṣā. Bhaga, and the god having gaps in his teeth give you all fair and beautiful things.<sup>8</sup>

Fair (is so called because) it is to be won. Destroyer (is so called) from destroying. But who is the god who has gaps in his teeth? According to some, it is an epithet of Bhaga who comes before it. According to others, this god is Pūṣā, because he has no teeth. Pūṣā is without teeth, says a Brāhmaṇa passage.

O Indra, (make) the tribes liberal and sweet in speech.10

O Indra, make us men charitable and soft in speech.<sup>11</sup> This noxious creature thinks me to be without a hero.<sup>12</sup>

This imp desirous of making mischief takes me to be of little strength as it were.

Idamyuh means desiring this. Moreover, it is used in the sense of 'like that'. The expression 'Indra desirous of wealth' here means 'having wealth'.

- <sup>1</sup> See 5, 27,
- <sup>2</sup> 'Destroyer, annihilator', Grassmann, op. cit., p. 783.
  - <sup>3</sup> vii. 18. 21.
  - 4 vii. 104. 21; AV. 8, 4, 21.
- 5 'Having bloody, formidable teeth', Grassmann, op. cit., p. 359.
  - 6 i. 166. 6.

- 7 'Having decaying, shattered teeth', Grassmann, op. cit., p. 315.
  - 8 iv. 30. 24; cf. Brh. D. iv. 138.
  - 9 Cf. Brh. D. iv. 139.
- 10 i. 174. 2.
- 11 Cf. Muir, op. cit., vol. ii, p. 377.
- 12 x, 86, 9; AV, 20, 126, 9 · ef. Brh. D. 1, 53.

Rich in horses, kine, chariots, and wealth. This too is a Vedic quotation.

(Here ends the thirty-first section.)

What are the cows doing in the country of the barbarians? They neither get the milk (to mix) with soma, nor kindle fire. Bring to us the wealth of the usurer. Subdue the low-born to us, O lord of wealth.<sup>2</sup>

What are the cows doing in Kīkaṭa? Kīkaṭa³ is the name of a country where the non-Aryans dwell.

Non-Aryan tribes are (so called because it is said), 'What have they done?' or their assumption is that religious rites are useless. They neither get the milk to mix with the soma, nor kindle fire. Bring to us the wealth of the usurer. Maganda 4 means a usurer: he advances with the thought that it will come back to him; his son, i.e. born in the family of great usurers, is called pramaganda. Or it means an epicurean who assumes that this is the only world and there is no other. Or it may mean impotent, fond of sexual intercourse; or one who paralyses himself, i.e. his testicles. He makes his testicles firm as two pins. Low-born, born in a low family, or whose family is low.

Śākhā (branch) is derived from (the root) śak (to be able).

Āni (testicles) are (so called) from being fitted (araṇāt).

O lord of wealth, subdue him to us. The verb radhyati means to subdue.

Bundah, means an arrow. [Arrow] it pierces, it inspires awe, or it shines when it flies.

(Here ends the thirty-second section.)

Thy bow is most powerful, strongly made, and well shaped. Thy arrow is golden and swift. Both thy arms which knock down enemies and increase sweetness (for us) are well equipped and fit for war.<sup>8</sup>

Powerful, having a great capacity of discharging arrows, or having an enormous capacity of discharging arrows. Thy bow is well made, well shaped, delightful. Thy golden arrow is the accomplisher. Both thy arms are [fit for battle] beautiful, well equipped for battle. Rdupe means

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i. 51, 14,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> iii. 53, 14,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Muir, op. cit., vol. ii, p. 350. Söyane explains Kikata as atheists who have no faith and say: 'What is the use of sacrifice, sacred rites, gifts, and oblations' Eat and drink, for there is no world other than this.' 'A name of non-Aryan tribes', Grassmann, op. cit., p. 327.

<sup>4</sup> Săyana explains it as the name of a king also.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The wealth of such a person, like that of a usurer, is not spent in religious works. Durga.

<sup>6</sup> According to Sāyaṇa, naicāśākham is the name of a city.

<sup>7 &#</sup>x27;Bow, arrow', Grassmann, op. cit., p. 910.

knocking down by movement, knocking down by motion, [knocking down by sound, knocking down at great distance], or piercing the vital parts by movement, by motion, [piercing from the sound, or piercing from a distance].

# (Here ends the thirty-third section.)

From the mountains, Indra transfixed the mellow cloud and held his well-aimed arrow.<sup>1</sup>

From the mountains Indra held the well-aimed arrow and transfixed the well-ripe cloud, the giver of rain-water.

Vindam and vindāraka are explained by bunda (arrow).

## (Here ends the thirty-fourth section.)

This same sacrificer, who is the maker of Yama, carried oblations which the gods enjoy. He is generated every month, day by day; the gods appointed him their oblation-bearer.<sup>2</sup>

This same sacrificer, who is the maker of Yama, carries food which the gods eat. He is generated every month, every fortnight, day after day. And the gods appointed him their oblation-bearer.

Ulbam<sup>3</sup> is derived from the root  $\bar{u}rnu$  (to cover), or from vr (to cover). Great was that cover and compact also.<sup>4</sup> This too is a Vedic quotation.

 $Rb\bar{s}am^5$  means one whose lustre is gone, or taken away, or concealed, or lost.

## (Here ends the thirty-fifth section.)

You covered the fire with snow during the day. You have bestowed on him strength rich in food. You have brought fire on earth, and you have raised the whole group for their welfare, O Aśvins.<sup>6</sup>

You have covered fire with snow, i.e. water, during the day, i.e. at the end of the summer season. You have bestowed on us and Agni strength rich in food. You have raised that fire which is inside rbīsu, i.e. earth, herbs, trees of forests and waters. The whole group, i.e. a group consisting of all classes of every kind.

Gana (group) and guna (quality) are (so called because) they count. All the herbs and living beings who spring to life on earth during the rainy season are but forms of the Aśvins. With these words, the seer praises them, the seer praises them.

## (Here ends the thirty-sixth section.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> viii. 77. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> x. 52. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eihaut, membrane round the embryo, Grassmann, op. cit., p. 266.

<sup>4</sup> x. 51. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> According to Durga, it means earth, on account of its non-luminous character.

<sup>6</sup> i, 116. 8; cf. Brh. D. ii. 110.

#### CHAPTER VII

Now, therefore, (we shall explain) the section (of the Nighantu) relating to deities. The section, which enumerates appellations of deities, to whom panegyrics are primarily addressed, is called daivatam, i.e. relating to deities. The following is the detailed examination of the same. A particular stanza is said to belong to a deity, to whom a seer addresses his panegyrics with a particular desire, and from whom he wishes to obtain his object. The stanzas, to which reference has just been norde, are of three kinds: (1) indirectly addressed, (2) directly addressed, (3) and self-invocations. Of these, the indirectly addressed stanzas are composed (lit. joined) in all the cases of nouns but the verb of the third person (only).

(Here ends the first section.)

Indra rules heaven, Indra the earth.<sup>4</sup>
The chanters (praise) very much Indra alone.<sup>5</sup>
These Trtsus being active with Indra.<sup>6</sup>

Chant the sama-stanzas for the sake of Indra.7

Without Indra, no place whatsoever is pure.<sup>8</sup>
I will indeed proclaim the heroic exploits of Indra.<sup>9</sup>

Our desires rest on Indra.10 And so on.

Now the directly addressed stanzas are compositions in the second person and are joined with the word 'thou' as the pronoun.

Thou, O Indra, (art born) from strength.<sup>11</sup> O Indra, slay our enemies.<sup>12</sup> And so on.

Moreover, the praises are directly, while the objects of praise are indirectly, addressed.

Do not praise any other. 13 Sing forth, O Kanvas. 14

<sup>1</sup> The praise is of four kinds, according to its reference to (1) one's own name, (2) one's relatives and friends, (3) one's accomplishments, (4) one's beauty. Durgs.

2 Cf. Brh. D. 1. 6; Muir, op. cit., vol. ii,

p. 195.

3 The clause 'to which ... been made' is not the literal translation, but rather gives expression to the contextual meaning of the word tah used by Yaska.

4 x. 89. 10.

\* 1. 7. 1; AV. 20. 38. 4; 20. 47. 4; 20. 70. 7; SV. 1. 198; 2. 146.

6 vii. 18. 15.

7 viii, 98, 1; AV, 20, 62, 5; SV, 1, 388; 2,

8 x. 69. 6; SV. 2. 720.

9 i. 32. 1; cf. AV. 2. 5. 5.

10 Cf. Roth, op. ctt., p. 100.

11 x. 153, 2; AV. 20, 98, 5; SV. 1, 120,

<sup>12</sup> x. 152, 4; AV. 1, 21, 2; SV, 2, 1218; VS. 8, 44: 18, 70.

<sup>18</sup> viii. 1. 1; AV. 20. 85. 1; SV. 1. 242; 2.

14 i. 37. 1.

Approach, O Kuśikas, be careful.1

Now self-invocations are compositions in the first person and are joined with the word 'I' as the pronoun, e.g. the hymn of Indra Vaikuntha; the hymn of Lava; or the hymn of Vāk, daughter of Ambhṛṇa, and so on.

#### (Here ends the second section.)

Indirectly addressed and directly addressed stanzas are by far the most numerous. Self-invocations are few and far between. Moreover, (in some stanzas) there is only praise (of the deity) without any benediction (being invoked), as in the hymn: I will indeed proclaim the heroic exploits of Indra.<sup>5</sup> Further, (in some stanzas) there is only benediction without any praise (being offered), as: May I see well with my eyes, may I be radiant in my face, may I hear well with my ears.<sup>6</sup> This is mostly found in the Yajurveda (ādhvaryave) and sacrificial formulae.<sup>7</sup> Further, (in some stanzas) there are asseverations and imprecations:

May I die to-day, if I be a juggling demon.<sup>8</sup> Now may he be deprived of ten heroes.<sup>9</sup>

Further, (in some stanzas) there is an intention of describing a particular state:

Then was no death, nor indeed immortality.10

In the beginning (of creation) there was darkness, hidden in darkness.<sup>11</sup>
Further, (in some stanzas) there is apprehension arising from a particular state:

The benevolent god may fly forth to-day and never return.12

I do not know whether I am this or (that).13 And so on.

Further, (in some stanzas) there are censure and praise:

He alone is guilty who eats alone.14

This dwelling-place of a liberal person is (beautiful) like a lotus-bed.<sup>15</sup>

Similarly, there is censure of gambling and praise of agriculture in the dice-hymn. In this manner and with various intentions, seers have visions of their poetic compositions (mantras). 17

## (Here ends the third section.)

```
<sup>1</sup> iii. 53, 11; cf. Brh. D. iv. 115.
                                                      10 x. 129, 2.
                                                      11 x. 129, 3; TB, ii. 8, 9, 4.
2 x. 48; 49.
3 x. 119.
                                                      12 x. 95. 15.
4 x. 125.
                                                      13 i. 164. 37; AV. 9. 10. 15; cf. Brh. D. i.
<sup>5</sup> i. 32. 1; ef. AV. 2. 5. 5.
                                                    56; N. 14. 22.
6 The quotation has not been traced.
                                                      14 x. 117.6; TB. ii. 8. 8. 3.
7 Cf. Muir, op. cit., vol. iii, pp. 211-12.
                                                      15 x. 107. 10.
8 vii. 104. 15°; AV. 8. 4. 15°.
                                                    16 x. 34.
9 vii. 104. 15x; AV. 8. 4. 15c.
                                                      17 Cf. Brh. D. i. 3.
```

With reference to this, the following is the ascertainment of the deity of those stanzas whose deity is not specified. Such stanzas belong to the same deity to whom that particular sacrifice, or a part of the sacrifice, is offered. Now, elsewhere than the sacrifice, they belong to Prajāpati according to the ritualists; and to Narāšaṃsa according to the etymologists.<sup>1</sup>

Or else the deity may be an optional one, or even a group of deities.2 It is, indeed, a very prevalent practice, (in everyday life) in the world, (to dedicate things in common) including what is sacred to gods, to guests, and to the manes.3 As to the view that a stanza belongs to the deity to whom the sacrifice is offered, (it may be objected) that non-deities are also praised like deities, e. g. the objects beginning with horse and ending with herbs,4 together with the eight pairs.5. But he (the student) should not think that matters relating to gods are adventitious as it were. This is to be clearly seen (by the following): On account of the supereminence of the deity, a single soul is praised in various ways. Other gods are the individual limbs of a single soul.6 Or else, as people say, seers praise objects according to the multiplicities of their original nature, as well as from its universality. They are produced from each other.7 They are the original forms of each other.8 They are produced from (action (kurma)),9 they are produced from the soul. Soul is even their chariot, their horse, their weapon, their arrows; soul is indeed the all-in-all of gods.10

## (Here ends the fourth section.)

'There are three deitics only,'11 say the etymologists: (1) Agni, whose sphere is earth; (2) Vāyu or Indra, whose sphere is atmosphere; (3) the sun, whose sphere is heaven.<sup>12</sup> Of these, each receives many appellations on account of his supereminence, or the diversity of his function, just as a priest, although he is one, is called the sacrificer (hotr), the director of the sacrifice (adhvaryu), the possessor of the sacred lore (brahmā), and the chanter (udgātr). Or else they may be distinct, for their panegyrics as

- 1 Cf. Roth, op. cit., p. 101.
  - <sup>2</sup> Cf. Durga, quoted by Roth, op. cit., p. 112.
  - <sup>3</sup> Cf. AB. i. 14. ii. 6; KB. x. 4; and also AB. i. 15.
    - 4 Ngh. v. 3, 1-22.
  - <sup>5</sup> Ngh. v. 3. 29-36.
  - 6 Cf. Brh. D. iv. 143.
  - As, for instance, Daksa is born from Aditi, and Aditi from Daksa. Durga.
  - 8 As for instance, fire, lightning, and the sun are the original forms of each other. Durga.
    - 9 i.e. To make existence possible by bring-

- ing the human works to accomplishment. There will be no crops without the sun and there can be no life without food. Durga.
- This is Yāska's rejoinder to the objection that non-deities are praised like deities. The so-called non-deities, says Yāska, are but different manifestations of the same single soul. In other words, Yāska here propounds the doctrine of pantheism. Cf. Brh. D. i. 73-74.
- 11 AB. ii. 17; KB. viii. 8.
- 12 AB, v. 32; SB, xi. 2, 3 1; Sarva. Pari. 2.

well as their appellations are distinct.¹ As to the view that (one receives many appellations) on account of the diversity of functions, (it may be remarked) that many men also can do the actions, having divided them among themselves. With regard to it, the community of jurisdiction and enjoyment should be noted, as for instance, the community of men and gods with regard to earth. Community of enjoyment is seen in the following, i.e. the enjoyment of earth by the cloud, together with air and the sun, and of the other world together with Agni. There everything is like the kingdom of man also.

(Here ends the fifth section.)

Now (we shall discuss) the appearance of the gods. Some say that they are anthropomorphic, for their panegyrics as well as their appellations are like those of sentient beings. Moreover they are praised with reference to anthropomorphic limbs:

O Indra, the two arms of the mighty one are noble.2

That (heaven and earth), which thou hast seized, is thy fist, O lord of wealth.3

Moreover (they are praised) as associated with anthropomorphic objects:

O Indra, come with thy team of two bay steeds.4

A beautiful wife and delightful things are in thy house.5

Moreover (they are praised) with regard to anthropomorphic actions:

O Indra, eat and drink the (soma) placed before (thee).6

Hear our call, O God that hast listening ears.7

(Here ends the sixth section.)

Others say that they are not anthropomorphic, because whatever is seen of them is unanthropomorphic, as for instance, fire, air, the sun, earth, the moon, &c. As to the view that their panegyrics are like those of sentient beings, (we reply) that inanimate objects, beginning from dice and ending with herbs, are likewise praised. As to the view that they are praised with reference to anthropomorphic limbs, (we reply) that this (treatment) is accorded to inanimate objects also:

They shout with their green mouths.<sup>9</sup> This is a panegyric of stones. As to the view that (they are praised) as associated with anthropo-

<sup>1</sup> Sarva. Pari. 2, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> vi. 47. 8; AV. 19. 15. 4.

<sup>\*</sup> iii. 30. 5.

<sup>4</sup> ii. 18. 4.

<sup>5</sup> iii. 53. 6.

<sup>- 6</sup> x. 116. 7.

<sup>7</sup> i. 10. 9.

<sup>8</sup> Ngh. v. 3, 4-22.

<sup>9</sup> x. 94. 2.

morphic objects, (we reply) that it is just the same (in the case of inanimate objects):

Sindhu yoked the comfortable car, drawn by a horse.1

This is a panegyric of a river. As to the view that (they are praised) with regard to anthropomorphic actions, (we reply) that it is exactly the same (in the case of inanimate objects):

Even before the sacrificer, they taste the delicious oblations.<sup>2</sup> This too is a panegyric of stones. Or else they may be both anthropomorphic and unanthropomorphic. Or else (the unanthropomorphic appearance) of the gods, who are really anthropomorphic,<sup>3</sup> is their counterself in the form of action. (Karma) as sacrifice is that of a sacrificer. This is the well-considered opinion of those who are well versed in legendary lore.

#### (Here ends the seventh section.)

It has been said before that there are three deities only. Now we shall explain their shares and companions. Now the following are the shares of Agni: this world, the morning libation, spring, the  $G\bar{a}yatr\bar{\imath}$  metre, the triple hymn, the rathantaram chant, and the group of gods who are enumerated in the first place.<sup>4</sup>

Agnāyī (wife of Agni), Prthivī (earth), and Ilā (praise) are the women. Now its function is to carry oblations and to invoke the gods. And all that which relates to vision is the function of Agni also. Now the gods with whom Agni is jointly praised are (1) Indra, (2) Soma, (3) Varuṇa, (4) Parjanya, and (5) the Rtavas. There is a joint oblation offered to, but no joint panegyric addressed to, Agni and Viṣṇu in the ten books (of the Rgveda). Moreover there is a joint oblation offered to, but no joint panegyric addressed to, Agni and Pūṣan. With regard to this, the following stanza is cited (in order to show their) separate praise.

## (Here ends the eighth section.)

May Pūṣan, the wise, the guardian of the universe, whose cattle are never lost, cause thee to move forthwith from this world. May he hand thee over to these manes, and (may) Agni (entrust) thee to the benevolent gods.

May Pūṣan, the wise, whose cattle are never lost, who is the guardian

<sup>1</sup> x. 75. 9.

<sup>2</sup> x. 94, 2,

<sup>3</sup> According to Durga, the visible form of gods, like air, the sun, &c., are the working selves, but the presiding deities of fire, &c., are the real gods and they are anthropomorphic. Cf. Professor Macdonell, Vedic

Mythology, pp. 15-20.

<sup>4</sup> Ngh. v. 1-3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. AB, ii. 82; iii. 13; iv. 29; viii. 12, 17; KB, viii. 8. 9; xii. 4; xiv. 1. 3, 5; xxii. 1; GB, i. 1. 17, 24, 29; 2, 24; ii. 3, 10; 12, 16; Brh. D. i. 115-18.

<sup>6</sup> x. 17. 3; AV. 18. 2. 54.

of the universe, i.e. he, the sun, is indeed the guardian of all created beings, forthwith cause thee to move from this world. The third verse, 'May he hand thee over to the manes', is doubtful. According to some, it refers to Pūṣan, (mentioned) in the preceding hemistich; according to others this extols Agni, (mentioned) subsequently. (May) Agni (entrust) thee to the benevolent gods.

Suvidatram means wealth: it may be derived from (the root) vid (to find) with one preposition (su) or from  $d\bar{a}$  (to give) with two prepositions (su and vi).

(Here ends the ninth section.)

Now the following are the shares of Indra: the atmosphere, the midday libation, the summer, the tristubh metre, the fifteenfold hymn, the great chant, and the gods who are enumerated in the middle place as well as the women. Now his function is to release the waters and to slay Vṛṭra. And all action that relates to strength is Indra's function also. Now the gods with whom Indra is jointly praised are Agni, Soma, Varuṇa, Pūṣan, Bṛhaspati, Bṛahmaṇaspati, Parvata, Kutsa, Viṣṇu, Vāyu. Moreover, Mitra is jointly praised with Varuṇa; Soma with Pūṣan and Rudra; Pūṣan with Vāyu; and Parjanya with Vāta.

## (Here ends the tenth section.)

Now the following are the shares of Āditya: that world (i. e. heaven), the third libation, the rainy season, the jagatā metre, the seventeenfold hymn, the Vairāpa chant, and the gods enumerated in the highest place as well as the women. Now his function is to draw out and hold the juices with his rays. All that relates to greatness is Āditya's function also. He is jointly praised with Candramas, Vāyu, and Samvatsara. One should frame the remaining portions of seasons, metres, hymns, &c. in accordance with the distribution of the places (already mentioned). Autumn, the anustubh metre, the twenty-fold hymn, the Vairāja chant are terrestrial. Winter, the paikti metre, the twenty-sevenfold hymn, the Śākvara chant are atmospheric. The dewy season, the aticchandas metres, the thirty-threefold hymn, the Raivata chant are celestial.

## (Here ends the eleventh section.)

<sup>1</sup> Cf. KB. iii. 5; Yad dirgham brhat, 'what is long is great'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ngh. v. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. AB. ii, 32; iii. 18; iv. 31; viii, 12. 17; KB. viii, 9; xiv. 1. 3. 5; xxii. 2; GB. i, 1-17, 18, 24, 29; ii. 3. 10. 12; 4. 4; Brh. D. i. 130-1; ii. 2-5.

<sup>4</sup> Cf. Ngh. v. 5.

<sup>5 &#</sup>x27;Enigmatical', MW; 'mysterious', Roth.

<sup>6</sup> Cf. AB. ii. 32; iii. 13; v. 1; viii. 12. 17;

KB. viii. 9; xiv. 1. 3; xvi. 1; xxii. 3. 5; GB. i. 1. 19. 24. 29; ii. 3. 10; 4. 18; Bph. D. ii. 18-16.

<sup>7</sup> Cf. KB: 'These are Sakvari verses. With these verily Indra was able to slay Vrtra: that Indra was able to slay Vrtra with them is the characteristic of Sakvari verses.'

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cf. AB. v. 4. 6; 12. 19; viii. 7. 12. 17; KB. xxii. 9; xxiii. 8; Brh. D. i. 116. 131.

Stanzas are (so called) from thinking, metres from covering, [hymn from praising]. Yajus is derived from (the root) yaj (to sacrifice).  $S\bar{a}ma$  is (so called because) it is measured out by the stanza, or it may be derived from (the root) as (to throw). 'He thought it equal to the stanza,' say they who are well versed in Vedic metres.

 $G\bar{a}yatr\bar{i}^{1}$  is derived from (the root) gai, meaning to praise, or from gam with tri by metathesis, i. e. three-coursed.

There is a Brāhmana passage: 'It fell out of (Brahmā's) mouth while he was singing'. Uṣṇih is (so called because) it has stepped out, or it may be derived from (the root) snih, meaning to shine. Or comparatively speaking, (it is so called) as if furnished with a head-dress. Uṣṇ̄ṣ̄a (head-dress) is derived from (the root) snai (to wrap round). Kakubh is (so called because) it has an elevation. Kakubh and kubja (crooked) are derived from (the root) kuj (to be crooked) or uhj (to press down). Anuṣṭubh is (so called) from praising after. There is a Brāhmaṇa passage: It follows the Gāyatrī, which consists of three verses only, (with its fourth verse of praise). Bṛhatī² is (so called) from its great growth.

Paikti<sup>3</sup> is a stanza of five verses. The second member of the word Tristubh<sup>4</sup> is derived from (the root) stubh (to praise). But what does the tri mean? (It means swiftest), i. e. it is the swiftest metre. Or (it is so called because) it praises the threefold thunderbolt. It is known: that it praised thrice, that is the characteristic of the Tristubh.<sup>5</sup>

(Here ends the twelfth section.)

Jagatī 6 is a metre gone farthest, or it has the gait of an aquatic animal. There is a Brāhmaṇa passage: 'The creator emitted it when he was disinclined to do anything'.' Virāt 8 is (so called) from excelling, or from being at variance with others, or from extension; from excelling, because the syllables are complete; from being at variance, because the (number of) syllables varies; from extension, because the (number of) syllables is very

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. GB. ii. 3. 10; Bib. Ind. ed. p. 128: <sup>4</sup> Gāyatrī, verily, consists of eight syllables. Cf. also AB. iv. 28: <sup>4</sup> Gāyatrī conceived, she gave birth to Anustubh. Anustubh conceived, she gave birth to Pankti. Jagatī conceived, she gave birth to Aticchandus.'

<sup>2</sup> Cf. KB. iii. 5: 'What is long is brhat'.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. AB. v. 19: 'Pankti consists of five verses': KB. xi. 2.

<sup>4</sup> Cf. CfB. ii. 3. 10: Bib. Ind. ed. p. 128: ekādasāksarā vai tristup; cf. also AB. viii. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The third Khanda of the Dairata Brok-mana.

<sup>6 &#</sup>x27;It spreads like the waves of water.' Durga. Cf. KB. xxx. 11: 'They recite the five metres, Anuslubh, Gāyatrī, Usnih, Trislubh, and Jagatī during the night, they are verily night metres'.

<sup>7</sup> i. c. When he had lost all pleasure in his work. Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cf. AB. vi. 20: 'Virā! consists of ten syllables'.

large. Figuratively it is called the ant-waisted. Pipīlikā (ant) is

derived from (the root) pel, meaning to go.2

With these words, these deities are dealt with. Those to whom the hymns are addressed, oblations are offered, and stanzas are addressed are by far the most numerous. Some are incidentally mentioned.3 Moreover, one offers oblations to gods, having announced (lit. joined together) them with their characteristic appellations, as to Indra, the destroyer of Vrtra, [to Indra, who excels Vrtra], to Indra, the deliverer from distress, and so on. Some make a list of these also, but they are too numerous to be collected together in a list. I enlist that appellation only which has become a conventional epithet and with reference to which chief praise is addressed (to the deity). Moreover, a seer praises deities with regard to their activities, as (Indra), the Vrtra-slayer, or the city-destroyer, and so on. Some make a list of these also, but they are too numerous to be collected together in a list. These (epithets) are mere indications of (a particular aspect of the proper) appellations, just as 'give food to a Brahmana who is hungry, or unguents to one who has taken a bath, or water to one who is thirsty'.4

(Here ends the thirteenth section.)

Now, therefore, we shall take up the deities in their respective order. We shall first explain Agni, whose sphere is the earth. From what root is Agni derived? He is the foremost leader, he is led foremost in sacrifices, he makes everything, to which it inclines, a part of himself. He is a drying agent, says Sthaulasthivi, it does not make wet, it does not moisten. It is derived from three verbs, says Sakapūni, from going, from shining or burning, and from leading. He, indeed, takes the letter a from the root i (to go), the letter a from the root añj (to shine), or dah (to burn), with the root nā (to lead) as the last member. The following stanza is addressed to him.

## (Here ends the fourteenth section.)

<sup>1</sup> This metre has only a few syllables in the middle. Durga.

<sup>2</sup> The whole of the twelfth section and this part of the thirteenth section are almost identical with the third Khanda of the Dairata Brahmana.

8 Cf. Brh. D. i. 17.

4 The words 'hungry', 'thirsty', &c., merely describe a particular state of a person, but do not represent the individual himself or independent entities; similarly epithets like 'Vrtra-slayer', &c., indicate a particular activity of a deity, but do not represent the deity itself

<sup>5</sup> Cf. Professor Macdonell, Vedic Mythology, pp. 88-100.

<sup>6</sup> Cf. AB. v. 16: Agnir netā, 'Agni is the leader': also the etymology given by Professor Macdonell, op.cit., p. 99: Brh. D. ii. 24.

I praise Agni, placed foremost, the god, the priest

Of the sacrifice; the sacrificer and the best bestower of gifts.1

I praise Agni, I beseech Agni. The root id means to solicit, or to worship. Purohita (placed foremost) and  $yaj\bar{u}a$  (sacrifice) have been explained. Deva (god) is (so called) from making gifts ( $\sqrt{d\bar{u}}$ ) or from being brilliant ( $\sqrt{d\bar{v}}p$ ), from being radiant ( $\sqrt{dyut}$ ), or because his sphere is heaven. He who is called god (deva) is also called deity ( $devat\bar{a}$ ). Sacrificer, invoker. ( $Hot\bar{a}$ ) (sacrificer) is derived from (the root) hu (to sacrifice), says Aurnavābĥa. 'The best bestower of gifts', the most liberal giver of delightful riches. The following additional stanza is addressed to him also.

## (Here ends the fifteenth section.)

Agni should be solicited by seers, old as well as new; he shall bring the gods here.2

May Agni, who should be solicited, [should be worshipped], by older seers as well as by us, who are the younger ones, bring the gods to this place. He (the student) should not think that Agni refers to this (terrestrial fire) only. The two higher luminaries (lightning and the sun) are called Agni also. With reference to this (the following stanza refers to) the Agni of the middle region.

## (Here ends the sixteenth section.)

Let them procure Agni like beautiful and smiling maidens of the same mind. Let the streams of clarified butter be united with fuel; enjoying them the god, who has all created beings as his property, is gratified.

Let them bend down towards it like maidens who have the same minds. Summum (of the same mind) is (so called) from breathing together or from thinking together. (Let them bend towards) Agni blike beautiful smiling maidens, is a simile. Streams of clarified butter, i. e. of water. Let them be united with fuel. The root nus means to obtain or to bend. Enjoying them, the god who has all created beings as his property is gratified. The root hur means to desire to obtain, i. e. he desires to obtain them again and again.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i. 1. 1; cf. Professor Macdonell, Vedic Reader, p. 3.

<sup>2</sup> i. 1. 2.

<sup>8</sup> iv. 58. 8: VS. 17. 96,

i.e. Streams of water bend towards the atmospheric fire. Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> i.e. Maidens who possess qualities such as youth, beauty, &c., have the same mind, i.e. of devoting themselves to their common husband. Durga, who thus indirectly supports polygamy.

<sup>6</sup> i. e. The atmospheric fire. Durga.

The wave, rich in honey, has arisen from the ocean. This is regarded as referring to the sun.

He rises, indeed, from the ocean and from the waters.<sup>2</sup> This is a Brāhmaṇa quotation. Moreover, there is a Brāhmaṇa passage: Agni is all the deities.<sup>3</sup> The stanza following the present one explains it more clearly.

## (Here ends the seventeenth section.)

They call Agni Indra, Mitra, and Varuna; (they) also (say) that he is the divine Garutman of beautiful wings. The sages speak of him who is one in various ways; they call him Agni, Yama, Matarisvan.<sup>4</sup>

The wise speak of this very Agni, [and] the great self, in various ways, as Indra, Mitra, Varuṇa, Agni, and the divine Garutmān. Divine, born in heaven. Garutmān is (so called because) he is praised, or whose soul is mighty, or whose soul is great. He to whom the hymn is addressed and the oblation is offered, is this very (terrestrial) Agni. These two higher luminaries receive (praise and oblations) under this appellation incidentally only.<sup>5</sup>

## (Here ends the eighteenth section.)

From what root is Jatuvedah derived? 6

He knows all created beings, or he is known to all created beings, or else he pervades every created being, or he has all created beings as his property or wealth, or he has all created beings as his knowledge, i. e. discernment. There is a Brāhmaṇa passage: that because, as soon as he was born, he found the cattle, that is the characteristic of Jātavedas. And also: Therefore, in all seasons, the cattle move towards Agni. The following stanza is addressed to him.

## (Here ends the nineteenth section.)

(We will press soma for Jātavedas. He shall consume the property belonging to the niggard. He takes us, i.e. the assembly, across all obstacles; Agni carries us across troubles like a river by means of a boat.) 8

(We will press soma for Jātavedas, i.e. unto Jātavedas, or Jātavedas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> iv. 58. 1; VS. 17. 89; cf. AB. i. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> KB. xxv. 1. 9; AB. v. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. AB. i. 1; ii. 3; TB. ii. 1. 12; GB. ii. 1. 12; Şad. B. 3.7; SB. i. 6. 2.8; MS. 1. 4. 14.

<sup>4</sup> i. 164. 46; AV. 9. 10. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Brh. D. i. 78.

<sup>6</sup> Cf. Brh. D. i, 92; ii. 30-1,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The quotation is untraced. Cf. AB. i, 15; Agnir hi devānām mašuh, 'Agni indeed is the (sacrificial) animal of the gods'.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> i. 99. 1. The stanza is omitted by the MSS, of the longer recension, Roth, and Durga. Cf. 14, 33.

worthy of being worshipped. For the pressing and straining of the immortal king, i.e. the soma, he shall consume, i.e. he will burn with determination, or reduce the property of the niggard to ashes, for the sake of sacrifice. The meaning is that he will cause soma to be offered. He takes us, i.e. the assembly, across all obstacles, all difficult places. Agni carries us across troubles like a river, a very deep and broad stream, by a boat, i.e. he helps us to overcome difficulties as if he were to take us across a river by means of a boat. The following additional stanza is addressed to him also.) <sup>1</sup>

Do ye impel Jātavedas, the strong horse, to sit on this our grass.2

With your actions impel Jātavedas, who pervades everywhere. Or else it may be a simile, i. e. Jātavedas, who is like a horse, may he sit on this our grass. In the ten books (of the Rgvedu) there is but a single hymn, containing three stanzas in the Gāyatrī metre, addressed to Jātavedas. But whatever is addressed to Agni, is associated with Jātavedas too./ He (the student) should not think that this refers to (terrestrial) Agni alone; even these two upper lights are called Jātavedas also.

With reference to this, (the following stanza refers to) the Agni of the middle region.

Let them procure like maidens of the same mind.3

This we have already explained. Now (the following stanza refers to) the sun.

They uplift him, Jātavedas.5

We shall explain this later on.<sup>6</sup> He, to whom the hymn is addressed and the oblation is offered, is this very (terrestrial) Agni Jātavedas. These two upper luminaries receive (praise and oblations) under this appellation incidentally only.<sup>7</sup>

(Here ends the twentieth section.)

From what root is Vaiśvānara derived?

He leads all men, or all men lead him. Or else, Vaiśvānara may be

The whole comment is omitted by MSS. of the longer recension, Roth, and Durga. The stanza, together with its explanation, is spurious. The style in which this passage is written is quite different from that of Yaska and similar to that of the author of the fourteenth chapter. It is, as a matter of fact, almost identical with the commentary of 14.33. The few minor differences seem to be made with a deliberate intention to give it a

different appearance, but without success.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> x. 188, 1.

<sup>3</sup> iv. 58. 8; VS. 17. 96.

<sup>4</sup> See § 17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> i. 50. 1; 'AV. 13. 2. 16; 20. 47. 18; SV. 1. '31; VS. 7. 41; 8. 41.

<sup>6</sup> See 12. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> See § 18. Of. Professor Macdonell, Vedic Mythology, pp. 93-4.

a (modified form) of viśvān-ara, i. e. who pervades all created beings. The following stanza is addressed to him.

(Here ends the twenty-first section.)

May we be in the goodwill of Vaiśvānara, for he indeed is the king, the refuge of all the worlds. Born from this world, he beholds this entire universe. Vaiśvānara stretches with the sun.<sup>1</sup>

Born from this world, he surveys the entire universe. Vaiśvānara stretches together with the sun. May we be in the benevolent will of Vaiśvānara, i.e. of him who is the king and the place of refuge of all created beings. But who is Vaiśvānara? The preceptors say, 'This is the atmospheric fire, for the seer praises him with regard to the phenomenon of rain'.

(Here ends the twenty-second section.)

I will proclaim the greatness of the bull. Supplicating men attend upon him who is the slayer of Vṛtra. The Vaiśvānara Agni killed the demon, shook the waters, and shattered Śambara.<sup>2</sup>

I will speak forth the greatness, i.e. the pre-eminence of the bull, i.e. the sprinkler of the waters. Supplicating men, i.e. whose request is to be granted, and who are desirous of rain, attend upon, i.e. serve him, who is the slayer of Vrtra, i.e. the cloud. Dasyu (demon) is derived from (the root) das, meaning to lay waste: in him the juices are wasted, or he causes works to be laid waste. The Vaiśvānara Agni slew him, shook the waters, and shattered Sambara, i.e. the cloud.

'Now (the reference is) to that sun,' say the older ritualists. The tradition handed down in the sacred texts is that the increase of libations is in accordance with the ascending order of these worlds. After the ascension, the series of descending is designed. The sacrificer accomplishes this series of descending with the Vaiśvānara hymn,<sup>4</sup> recited on (the occasion of) the invocation addressed to Agni and the Maruts. But he should not lay too much emphasis on the hymn, for it is addressed to Agni. From thence he comes to Rudra and the Maruts, the deities whose sphere is the atmosphere; from thence to Agni, whose sphere is this very world, and it is precisely on this spot that he recites the hymn.<sup>5</sup>

Moreover, the oblation assigned to Vaiśvānara is distributed in twelve potsherds, for his function is twelvefold. Moreover, there is a Brāhmaṇa

<sup>1</sup> i. 98. 1; Vs. 26. 7.

<sup>2 ; 59 6</sup> 

<sup>3</sup> i.e. Works like agriculture, &c., are laid waste if the rain is withheld. Durga.

<sup>4</sup> vi. 8-9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Brh. D. i. 102-8.

<sup>6</sup> Cf. AB, vii. 9; KB, iv. 8; Brh. D. ii. 16-17.

passage: That Āditya verily is Agni Vaiśvānara. Further, the invocations in the liturgy are addressed to Vaiśvānara, the sun, as: 'Who illumines heaven and earth'.

He indeed illuminates both heaven and earth. Further, the chāndomika hymn is addressed to Vaiśvānara, the sun:

He shone present in heaven.

He, indeed, shone present in heaven. Further, the havispāntīya 4 (i.e. libation to be drunk) hymn is addressed to Vaiśvānara, the sun.

'This very (i. e. terrestrial) fire is Vaiśvānara,' says Sākapūni.<sup>5</sup> These two upper lights are called Vaiśvānara also. This (terrestrial) fire is called Vaiśvānara, because it is engendered from them (i. e. the upper lights). But how is it engendered from them? Where the lightning fire strikes a place of shelter,<sup>6</sup> it retains the characteristics of the atmospheric fire, i. e. flashing in waters and becoming extinguished in solid bodies, as long as (that object) is not seized upon. But as soon as it is seized upon, this very (terrestrial) fire is produced, which becomes extinguished in water, and blazes in solid bodies.

Now (the following is the process of its production) from the sun. The sun having first revolved towards the northern hemisphere, a person holds a polished (piece of) white copper, or crystal, focusing the sun-rays in a place where there is some dry cow-dung, without touching it: it blazes forth, and this very (terrestrial) fire is produced. Moreover, the seer has said:

Vaiśvānara stretches with the sun.8

But the sun itself cannot stretch together with his own self. A particular thing stretches together with something different only. One kindles this fire from this world, the rays of that one become manifest from the other world. Having seen the conjunction of their light with the flames of this terrestrial fire, the seer made (the above-mentioned) remark.

Now (had Vaiśvānara been the sun), there would have occurred expressions relating to Vaiśvānara in those same hymns and shares which are assigned to celestial deities, i.e. Savitr, [Sūrya], Pūsan, Viṣṇu, and [the Viśvedevās.] And they would have praised him by (attributing to him) the functions of the sun, as thou risest, thou settest, thou revolvest, &c. It is only in the hymns addressed to Agni that there are found expressions

<sup>1</sup> The quotation is untraced.

<sup>2</sup> The quotation is untraced.

<sup>3</sup> VS. 33. 92; cf. KB. xxx. 10, 'cattle verily are chandomas'; cf. also AB. v. 16.

<sup>4</sup> x. 88. 4; ef. GB. i. 2. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 109.

<sup>6</sup> i.e. Wood or water. Durga.

This shows that Yaska was familiar with the scientific law of the refraction of heat and light.

<sup>8</sup> i. 98. 1.

relating to Vaiśvānara. And the seer praises him (by attributing to him) the functions of Agni, as thou carriest, thou cookest, thou burnest, and so on.

As to (the view) that the seer praises him (by attributing) the phenomenon of rain, (we reply) that it is possible with regard to this (terrestrial) fire also.

Uniform with days, this water goes up and falls down again. Clouds bring new life to earth, fires animate heaven.<sup>1</sup>

This stanza is explained by the mere reading of it.

(Here ends the twenty-third section.)

The bay steeds having beautiful wings clad in waters fly up their dark course to heaven. They turned round from the seat of waters, and lo! the earth is made wet with clarified butter.<sup>2</sup>

The dark egression, i.e. the night of the sun. Bay steeds having beautiful wings are the draught-animals, i. e. the rays of the sun.3 When from heaven, from the common dwelling-place of waters, i. e. the sun; they turn down towards the earth, the latter is made wet with clarified butter. i.e. water. The word ghrta is a synonym of water; it is derived from (the root) ghr, meaning to besprinkle. Moreover, there is a Brahmana passage: Agni verily sends forth rain from this world. Having become [indeed] the space-coverer (i.e. cloud) in the atmosphere, it rains; the Maruts conduct the emitted rain. When, indeed, the sun turns round fire with his rays, then it rains.4 As to (the view) that after ascension the series of descending is designed, (we reply) that this takes place by the injunction of the sacred texts. As to (the view) that the oblation assigned to Vaisvanara is distributed in twelve potsherds, (we reply) that the number of potsherds has no (reference to) the explanation (of the function), for the oblation 5 assigned to the sun is distributed in one, as well as in five potsherds. As to the Brahmana quotation, (we reply) that the Brāhmanas, indeed, speak of many divisions, as: the earth is Vaiśvānara, the year is Vaiśvānara, Brāhmana is Vaiśvānara,6 and so on.

As to (the view) that invocations in the liturgy are addressed to Vaiśvānara, the sun, (we reply) that the liturgy is addressed to this very (terrestrial) fire. 'Who shone for the tribes of men.' As to (the view) that

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i. 164, 51; TA. i. 9. 5.

<sup>7</sup> i. 164, 47; AV. 6, 22, 1, Harman Hill

<sup>3</sup> Cf Brh. D. ii. 8-9.

<sup>4</sup> TS. ii. 4. 1. 2; KS. xi. 10.

<sup>5</sup> Cf. KB. v. 8: Atha yat saurya ekakapalah.

The quotation is untraced.

via <sup>1</sup> The quotation is untraced. It is the terrestrial fire which shines for men alone.

the chāndomika 1 hymn is addressed to Vaiśvānara, the sun, (we reply) that it is addressed to this very (i. e. the terrestrial) fire.

Sacrificed with blazing fires.<sup>2</sup> Blazing fires, profusely generated fires, or burning fires; it is with them that the sacrifice is made. As to (the view) that the hymn,<sup>3</sup> Libation to be drunk', is addressed to Vaiśvānara, the sun, (we reply) that it is addressed to this very (terrestrial) fire.

## (Here ends the twenty-fourth section.)

The undecaying and pleasant libation to be drunk is sacrificed in fire which touches heaven and knows the sun. For its maintenance, existence, and support, the gods spread it with food.<sup>4</sup>

The oblation which is to be drunk, which is pleasant and undecaying, is sacrificed in fire which touches heaven and knows the sun. For all the various actions, i.e. maintenance, existence, and support, the gods spread this fire with food. Moreover, the seer said:

## (Here ends the twenty-fifth section.)

The mighty seized him in the lap of the waters; the tribes attended on the king worthy of honour. The messenger brought Agni from the sun, Mātariśvan (brought) Vaiśvānara from afar.<sup>5</sup>

Seated in the lap, in the bosom, of the waters, i. e. in the mighty world of the atmosphere, the groups of mighty atmospheric gods seized him like tribes who wait upon the king. Worthy of honour, having panegyrics addressed to him, or worthy of respect [or worthy of worship]. Whom the messenger of the gods brought from the shining one, the sun who drives away darkness, who impels all things and who is very far. [Or else] the seer called Mātariśvan, the bringer of this Vaiśvānara fire. Mātariśvan is air: it breathes in the atmosphere, or moves quickly in the atmosphere. Now the seer praises him with the following two stanzas in order to enter into all places.

## (Here ends the twenty-sixth section.)

At night Agni becomes the head of the world. Then in the morning he is born as the rising sun. This is the supernatural power of the holy ones that with full knowledge he accomplishes the work so quickly.<sup>6</sup>

The head is (so called because) the body depends on it. He who is the head of all beings at night is Agni, thence he himself is born as the sun rising

<sup>1</sup> VS. 33. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Śāṅkh. Śr. S. x. 10.8°.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> x. 88. 1.

<sup>5</sup> vi. 8. 4.

<sup>6</sup> x. 88. 6.

<sup>7</sup> Just as it is impossible to live without a head, so life is not possible without fire. Durga.

in the morning. They know this profound wisdom of the holy gods who accomplish sacrifices: the work that he performs with full knowledge, i.e. hastening he goes through all places. The stanza following this explains it still more.

## (Here ends the twenty-seventh section.)

With a hymn, in heaven, the gods generated Agni, who fills both heaven and earth, with powers. They made him for a threefold existence indeed. He ripens herbs of every kind.<sup>2</sup>

The gods made that Agni, whom they generated in heaven and earth with a hymn and who fills both heaven and earth, with [powers], i.e. actions, for threefold existence. 'For the terrestrial, atmospheric, and celestial (existence),' says Śākapūṇi. There is a Brāhmaṇa passage: Its third part, which is in heaven, is the sun.<sup>3</sup> With these words, the seer praises him with reference to fire. Now, in the following stanza, the seer praises him with reference to the sun.

## (Here ends the twenty-eighth section.)

When the holy gods set him, the sun, the son of Aditi, in heaven. When the ever-wandering pair come to life, then they behold all the worlds.4

When all the holy gods set him, the sun, [Aditi's son], son of Aditi, in heaven, when the wandering couple, i.e. the couple that always wanders together, i.e. the sun and the dawn, were created. How is the word mithuna (couple) derived? It is derived from (the root) mi, meaning to depend, with the suffix thu or tha, having the root nt or van as the last member. Depending on each other, they lead each other, or win each other.

Its (meaning), i.e. 'human couple', is derived from the same root also; or else they win each other, when they are united. Now, in the following stanza, the seer praises him with reference to Agni.<sup>6</sup>

## (Here ends the twenty-ninth section.)

Where the lower and the higher dispute as to which of us, the two leaders of sacrifice, knows more. The friends who enjoy together, and accomplish the sacrifice, were competent. Now who will decide this?

Where the divine sacrificers, i.e. this (terrestrial) and that atmospheric

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. AB. viii: 'The sun verily enters into fire when setting. He then disappears. Agni verily is born as the sun'.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> x. 88. 10.

<sup>5</sup> The quotation is untraced.

<sup>4</sup> x. 88. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. AB. v. 16: mithunan vai pasavah, 'cattle verily are the couple'.

º Cf. Muir, op. cit., vol. v, p. 207.

<sup>7</sup> x. 88. 17.

Agni, dispute, as to which of us two knows more about the sacrifice. Which of the priests, who tell the same tale, and who enjoy together, and who are the accomplishers of sacrifice, will decide this for us? The stanza following this explains it still more clearly.

#### (Here ends the thirtieth section.)

O Mātariśvan, as long as the birds of beautiful wings wear directly the illumination of dawn, so long the Brāhmaṇa, sitting lower than the sacrifice, and approaching the sacrifice, bears it.<sup>1</sup>

As long as there is the illumination or the manifestation of dawn. The particle of comparison is here used in the sense of 'directly', as 'place it directly here'. (As long as) birds of beautiful wings, which fly in a beautiful manner, i.e. these nights, O Mātariśvan, wear the light of the bright colour, so long the Brāhmaṇa sacrificer, who approaches the sacrificer and sits lower than this sacrificer, i.e. this Agni, bears it.

But the recitation of the sacrificer is addressed to Vaiśvānara, who is not Agni: O divine Savitr, he chooses thee, i.e. this fire, for the sacrifice, along with thy father, Vaiśvānara. The seer calls this very fire 'Savitr' (stimulator), and the atmospheric or the celestial fire, who is the progenitor of all, 'father'. He to whom the hymn is addressed and the oblation is offered is this same (terrestrial) Agni Vaiśvānara. These two upper luminaries receive (praise and oblations) under this appellation incidentally only.

(Here ends the thirty-first section.)

## CHAPTER VIII

FROM what root is  $dravinod\bar{a}h$  (giver of wealth) derived? Dravinam means wealth (so called) because people run ( $\sqrt{dru}$ ) towards it, or strength (so called) because people run by means of it;  $dravinod\bar{a}h$  (therefore) means the giver of wealth or strength.<sup>2</sup> The following stanza is addressed to him.

## (Here ends the first section.)

Thou art the giver of wealth. In worship, the priests with stones in their hands adore the god in sacrifices.<sup>3</sup>

It is thou who art the giver of wealth.4 The word dravinasah means

<sup>1</sup> x. 88, 19

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Distributor of blessings'; cf. Roth, op. cit., p. 116; cf. also Grassmann, op. cit., p. 645; cf. Brh. D. ii 25.

<sup>\*</sup> i. 15. 7.

<sup>4</sup> Roth construes dravinodan with priests, taking it as nom. pl. Yaska, however, explains it as nom. sing.

people who sit down (to distribute) wealth, or who prepare (offerings of) wealth. Or else it means a cup of soma: 'let him drink from this.' They adore, i. e. implore, praise, increase, or worship the god in sacrifices.

But who is this giver of wealth? 'It is Indra', says Kraustuki; 'he is the most liberal giver of strength and wealth,' and all deeds relating to strength belong to him.' The seer also says:

I think he is indeed born of energetic strength.2

Moreover a seer calls Agni a descendant of the giver of wealth, because he is born from him.<sup>3</sup>

Who generated fire between two stones.<sup>4</sup> This too is a Vedic quotation.

Further, there are expressions relating to the 'giver of wealth' in (stanzas used in) sacrifices and offered to the seasons. 'Indra's drink', again, is the (name) of their vessel. Further, he is praised with reference to the drinking of soma. Further, a seer says: May the giver of wealth and his descendant drink.<sup>5</sup>

'This very (i.e. terrestrial) Agni is called "giver of wealth", says Śākapūṇi. The expressions referring to 'the giver of wealth' are found in hymns addressed to Agni only.

Gods supported Agni, giver of wealth. This too is a Vedic quotation. As to (the view) that Indra is the most liberal giver of strength and wealth, (we reply) that all gods possess supernatural power. As to (the quotation) I think he is indeed born of energetic strength; (we reply) that this very (i.e. terrestrial) fire is produced when churned with energetic strength; he is therefore called 'son of strength', 'offspring of strength', 'child of strength', and so on. As to (the view) that a seer calls Agni 'a descendant of the giver of wealth', (we reply) that he is so called as he is generated by the priests, who are here called 'givers of wealth', because they offer oblations. On the content of the giver of wealth', because they offer oblations.

This son of seers is the overlord.<sup>11</sup> This too is a Vedic quotation. As to (the view) that 'Indra's drink' is the name of their drinking-cup, (we reply) that it is a mere apportionment, <sup>12</sup> as all the cups used in drinking soma are called 'belonging to Vāyu'. As to (the view) that he is

<sup>1</sup> Cf. Brh. D. iii. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> x. 73. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> i. e. Agni is born from Indra. Durga.

<sup>4</sup> ii. 12. 3; AV. 20. 34. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The quotation is untraced.

<sup>6</sup> Cf. Brh. D. iii. 65.

<sup>7</sup> i. 96. 1.

<sup>8</sup> x. 73. 10.

<sup>9</sup> Cf. Professor Macdonell, Vedic Mythology,

p. 91; cf. Brh. D. iii. 62, 64.

<sup>10</sup> Cf. Brh. D. iii. 63-4.

<sup>11</sup> AV. 4. 89. 9; VS. 5. 4.

<sup>13</sup> Roth translates bhaktimātram as chrende (Einladung), i.e. 'honouring invitation'. See op. cit., p. 116: the etymological meaning of bhakti ( \sqrt{bhaj}) is distribution, cf. Grassmann, op. cit., p. 921. Durga's explanation of the same word is not quite clear.

praised with reference to the drinking of soma, (we reply) that this

happens in his (Agni's) case also.

Accompanied by associating troops, and rejoicing, drink soma.<sup>1</sup> This too is a Vedic quotation. As to (the quotation) 'May the giver of wealth and his descendants drink', (we reply) that it refers to this very (i. e. terrestrial) fire.

(Here ends the second section.)

May thy draught animals, with which thou drivest without being injured, become fat. O lord of the forest, O courageous one, drink thou soma, O giver of wealth, from (the cup called) nestra, together with the seasons.<sup>2</sup>

May thy draught animals, i.e. the team which draws (the chariot), with which thou drivest, without suffering any injury, become fat. Be firm. Having stirred 3 and having approved, 4 O courageous one, (drink) thou from the nestra (cup), placed on the subordinate altar. Dhisnya = dhisanya, i.e. the subordinate altar, (so called) because it is the place of recitation. Dhisanā [means speech] is derived from (the root) dhis used in the sense 'to hold'. 5 Or else it distributes or procures intelligence. He is called 'the lord of forests', because he is the protector or benefactor 6 of forests. Vanam (forest) is derived from (the root) van (to win). Drink with the seasons, i.e. with periods of time.

## (Here ends the third section.)

Now therefore the  $\bar{A}pr\bar{\imath}$  deities. From what root is  $\bar{A}pr\bar{\imath}$  derived? From (the root)  $\bar{a}p$  (to obtain) or from  $pr\bar{\imath}$  (to please). There is also a Brāhmaṇa passage: One pleases them with  $\bar{A}pr\bar{\imath}$  hymns. Of these, Idhma (fuel) comes foremost. Fuel is (so called) from being kindled  $(sam\sqrt{idh})$ . The following stanza is addressed to him.

(Here ends the fourth section.)

<sup>1</sup> v. 60. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ii. 37. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 'Having mixed, i. e. mixed together with the finger. It is the habit of the people who drink, to shake the liquid with their finger.' Durga.

<sup>4</sup> Durga paraphrases abhi-gürya by abhyudyamya, i. e. 'having lifted up'; Roth (op. cic.) translates aufnehmend, i. e. 'taking up', cf. Grassmann, op. cit., p. 402.

<sup>&#</sup>x27;Speech holds the meaning, for eternal indeed is the connexion between speech and

meaning.' Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> According to Durga, Agni is the protector of forests, or trees of forests, because he does not burn them, although he is capable of doing so, as he exists in their interior. Roth has misunderstood Durga, as the following remark of his shows: 'Agni is so called because, according to Durga, he can burn wood'. See op. cit., p. 116; cf. Brh. D. iii. 26.

<sup>7</sup> AB. ii. 4; KB. x. 3. 2.

Kindled to-day in the abode of man, O god, having all created beings as thy property, thou offerest sacrifice to the gods. And, O wise one, having plenty of friends, bring (them); thou art the messenger, thou art the learned bard.<sup>1</sup>

Kindled to-day in the house of every man, O god, having all created beings as thy property, thou offerest sacrifice to the gods. And O wise one, i. e. one who possesses knowledge, having plenty of friends, bring them. Thou art the messenger, thou art the [learned], i.e. having profound knowledge, bard. 'Idhma is sacrifice,' says Kātthakya. 'It is Agni,' says Śākapūṇi.

Tanūnapāt,³ 'one's own son'. ['It is clarified butter,' says Kātthakya.] The word  $nap\bar{a}t$  is a synonym of offspring which does not immediately succeed a person (i. e. a grandson): ¹ it is very much propagated downwards. In this case, the cow is called  $tan\bar{u}$  (because) delicious things are prepared  $(tat\bar{a}h)$  from her. Milk is produced from the cow, and the clarified butter is produced from milk. 'It is Agni,' says Śākapūṇi. Waters are here called  $tan\bar{u}$  (because) they are spread in the atmosphere. Herbs and trees are produced from waters and this (fire) is produced from herbs and trees. The following stanza is addressed to him.

#### (Here ends the fifth section.)

O bright-tongued Tanunapat, having anointed the leading paths of the sacred rite with honey, be sweet. Directing the act of worship and our thoughts together with our prayers, carry our sacrifice to the gods.<sup>5</sup>

'Narā-śaṃsa is sacrifice', says Kātthakya; 'seated men (narāh) praise ( $\sqrt{sams}$ ) gods in sacrifice.' 'It is Agni', says Śākapūṇi; 'he is to be praised by men.' The following stanza is addressed to him.

(Here ends the sixth section.)

Of these, the gods, who are skilful, pure, meditative, and who enjoy both kinds of oblations, we will praise the greatness of the adorable Naraśamsa with sacrifices.

- 1 x. 110. 1; AV. 5. 12. 1; VS. 29. 25.
- <sup>2</sup> Durga explains the word mitra-mahah as 'one who is honoured by his friends'; according to Roth, op. cit., p. 117, it means huldreich, i.e. 'gracious'. The accent shows it to be a possessive compound, and it may be translated as 'one whose might is his friends'; cf. Grassmann, op. cit., p. 1040.
- <sup>3</sup> According to Durga, it means a 'grandson', and signifies (1) clarified butter, i. e. the offspring of milk, which is itself produced from the cow; thus clarified butter is the

grandson of the cow; (2) Agni, the grandson of waters, i. e. the offspring of trees and herbs which are produced from waters. According to Roth, loc. cit., it does not necessarily mean 'a grandson', but 'a descendant in general'; cf. Grassmann, op. cit., p. 520, 'a son of one's own self'.

- 4 Cf. Brh. D. ii. 27.
- <sup>5</sup> x. 110. 2; AV. 5. 12. 2; VS. 29. 26.
- 6 Cf. Brh. D. ii. 28; iii. 2-3.
- <sup>7</sup> vii. 2. 2; VS. 29, 27.

Of these,<sup>1</sup> the gods, who are of noble deeds, pure, promoters of meditation, and who enjoy oblations of both kinds, i.e. the soma and other oblations, or the mystical and the supplementary ones, we will highly praise the greatness of the holy Naraśaṃsa.

 $\overline{Rah^2}$  is derived from (the root)  $\overline{id}$ , meaning to praise, or from indh (to kindle). The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the seventh section.)

Being invoked thou art to be praised and worshipped. O Agni, come united with the Vasus. O great one, thou art the sacrificer of the gods. As such, O excellent sacrificer, do thou sacrifice to them, incited (by us).<sup>3</sup>

Being invoked thou shouldest be praised and worshipped. O Agni, come associated together with the Vasus. O great one, thou art the sacrificer of the gods. The word yahva is a synonym of great, i. e. gone  $(\sqrt{ya})$ , and invoked  $(\sqrt{hu})$ . As such, O excellent sacrificer, do thou sacrifice to them, incited (by us). Incited, impelled, or implored. Excellent sacrificer, the best sacrificer.

Burhih<sup>4</sup> (grass) is (so called) from growing rapidly. The following stanza is addressed to him.

## (Here ends the eighth section.)

The grass in the eastern direction is twisted at daybreak with injunctions for the covering of this earth. He spreads it farther and farther to make the best and most comfortable seat for the gods and Aditi.<sup>5</sup>

The grass in the eastern direction is strewn at daybreak, in the first period of the day, with injunctions in order to cover this earth. He spreads it [farther and farther]: it is scattered to a great extent, or spread to a great extent. Best, excellent, or very wide. A most comfortable seat for the gods and Aditi. The word syonam is a synonym of comfort; it is derived from (the root) so (to rest): they rest in it, or it is to be resorted to.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Roth (op. cit., p. 118) construes eşām with Narāsamsasya, i.e. the plural with the singular, which is grammatically impossible. He defends himself by saying that Narāsamsasya = Narāṇām, but without any support or justification. He explains this as virorum imperium tenens, i.e. 'holding power over men'. Cf. Grassmann, op. cit., p. 713.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. AB. ii. 1, i.e. the food of oblation.

According to Roth, loc. cit., it means one to whom prayer is addressed, i.e. Agni.

<sup>3</sup> x. 110. 3; AV. 5. 12. 3; VS. 29. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. Professor Macdonell, Vedic Mythology, p. 154.

<sup>5</sup> x. 110. 4; AV. 5. 12. 4; VS. 29. 29.

<sup>6</sup> Roth, op. cit., p. 119, translates vastole by diluculo, i. e. 'at dawn', and Durga explains it as 'for covering'. Cf. Grassmann, op. cit., p. 1238.

 $Dv\bar{a}r\bar{a}h$  (door) is derived from (the root)  $j\bar{u}$  (to press forward), or from dru (to move), or from the causal of vr (to exclude). The following stanza is addressed to them.

## (Here ends the ninth section.)

Spacious doors remain wide open like beautiful wives for their husbands. O divine doors, great and all-impellers, be easy of access to the gods.<sup>1</sup>

Having spaciousness, make yourself wide open as exceedingly beautiful wives do their thighs for their husbands in sexual intercourse. The thighs are the most beautiful parts (of the body). O divine doors, mighty, i.e. great. All-impellers, i.e. all come to the sacrifice through them. 'It is the door of the house,' says Kātthakya. 'It is Agni,' says Šākapūṇi.

 $U_{\bar{s}\bar{a}\bar{s}\bar{a}nakt\bar{a}}=$  dawn and night. Dawn has been explained. The word  $nakt\bar{a}$  is a synonym of night: it anoints beings with dew; or else it is (called) night (because) its colour is indistinct.<sup>2</sup> The following stanza is addressed to them.

### (Here ends the tenth section.)

Pressing forward, adorable, brought near each other, dawn and night the divine women, mighty, shining beautifully and putting forth beauty adorned in a radiant manner, may sit down on the seat 3 (yoni).

Smiling or causing good sleep,<sup>4</sup> may (they) take their seat or sit down, i. e. the holy ones, neighbours of each other, divine women, mighty, shining beautifully, i. e. resplendent, and putting forth beauty adorned in a radiant manner. Śukra (radiant) is derived from (the root) śuc, meaning to shine. The word peśas is a synonym of beauty; it is derived from (the root) piś (to adorn): it is well adorned.

Daivyā hotārā means the two divine sacrificers, i.e. this (terrestrial) and that (atmospheric) Agni. The following stanza is addressed to them.

## (Here ends the eleventh section.)

The two divine sacrificers are foremost, sweet-voiced, and the measurers of sacrifice for the man to worship. They are inciters, active in the sacrifices, and with injunctions point out the light in the eastern direction.<sup>5</sup>

<sup>1</sup> x. 110. 5; AV. 5. 12. 5; VS. 29. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Brh. D. iii. 9.

<sup>3</sup> x. 110. 6; AV. 5. 12. 6; 27. 8; VS. 29. 81.

<sup>4</sup> Yāska explains suşvayantī as 'smiling, or causing sleep'. Durga follows Yāska. According to Roth, op. oit., p. 119, it is a'de-

nominative form of susvi, 'to distribute'; cf. Sāyana's derivation quoted by Roth, loc. ctt. It is, however, a participle of susvi which is derived from su (to press), and means 'pressing'; cf. Grassmann, op. cit., p. 1558.

5 x. 110. 7; AV. 5. 12. 7; VS. 29. 82.

The two divine sacrificers are foremost, endowed with sweet speech, and the creators of sacrifice for the man [for every man] to worship. They are inciters, workers in sacrifices, who enjoin that one should offer sacrifice in the eastern direction.

 $\it Tisro\ devih\ means$  the three goddesses. The following stanza is addressed to them.

## (Here ends the twelfth section.)

May the light of the sun come to our sacrifice quickly, and speech, here instructing like man: May Sarasvatī and the three goddesses of noble deeds sit on this most comfortable seat of grass.<sup>1</sup>

May the light of the sun come soon to our sacrifice. The sun is (called) bharata: its light (therefore) is (called)  $bh\bar{a}rat\bar{\iota}$ . And (may) speech, instructing here like a man, (come to us). May Sarasvat $\bar{\iota}$  and the three goddesses of noble actions sit on this comfortable seat of grass.

'Tvaṣṭṛ' 3 (is so called because) it pervades quickly,' say the etymologists. Or it may be derived from (the root) tviṣ, meaning to shine, or from tvakṣ, meaning to do. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the thirteenth section.)

O wise and excellent sacrificer, incited (by us) sacrifice here to-day to the god Tvaṣṭṛ, who adorned these two progenitors, i.e. heaven and earth, and all the worlds with beauty.<sup>4</sup>

O wise and excellent sacrificer, incited (by us) sacrifice here to-day to god Tvastr, who made these two progenitors, i.e. heaven and earth, and all created beings beautiful. According to some, Tvastr is an atmospheric deity, because he is enlisted among the atmospheric gods.<sup>5</sup> 'He is Agni,' says Śākapūni. The following, another stanza, is addressed to him.

## (Here ends the fourteenth section.)

Spreader of light, the beautiful one grows among them, elevated by his own glory in the lap of the oblique. Both were afraid of Tvaṣṭṛ, who was being born, turning back, they both serve the lion.<sup>6</sup>

Light is (so called) from making (things) well known. The diffuser of light, the beautiful one grows among them.  $C\bar{a}ru$  (beautiful) is derived from the root car (to be diffused). Jihmam (oblique) is derived from the

<sup>1</sup> x. 110. 8; AV. 5. 12. 8; VS. 29. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> According to Yāska, bhāratī means 'the light of the sun'. But bhāratī and iļā evidently stand in opposition to each other: i. e. as goddesses of speech; cf. Grassmann, op. cit., p. 938.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Professor Macdonell, Vedic Mythology, pp. 116, 117; cf. Brh. D. iii. 16.

<sup>4-</sup>x. 110. 9; AV. 5. 12. 9; VS. 29, 84.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Brh. D. iii, 25.

<sup>6</sup> i, 95, 5.

root  $h\bar{a}$  (to bound). Elevated, held up. By his own glory, by the glory of his own self. In the lap, i.e. bosom. Both were afraid of Tvaṣṭṛ, who was being born. [Turning back, they both serve the lion.] Heaven and earth, or day and night, or the two sticks of wood: turned towards the lion, i.e. the vanquisher, they both 1 attend upon him.

## (Here ends the fifteenth section.)

 $Vanaspatih^2$  (lord of herbs) has been explained. The following stanza is addressed to him.

## (Here ends the sixteenth section.)

Preparing the food and the season by oblations to the gods, bestow them thyself. May the lord of herbs, the god pacifier, and Agni enjoy the oblations with honey and clarified butter.<sup>3</sup>

Having prepared <sup>4</sup> the food and oblations at the proper time of performing the sacrifice, bestow thyself on thyself. May these three, i.e. the lord of herbs, the god pacifier, and Agni, enjoy the oblation with honey and clarified butter.<sup>5</sup>

But who is the lord of herbs? 'It is the sacrificial post,' says Kātthakya. 'It is Agni,' says Śākapūṇi. The following, another stanza, is addressed to him.

## (Here ends the seventeenth section.)

O lord of herbs, lovers of the gods anoint thee with divine honey in sacrifice. Whether thou standest uplifted or whether thy abode is in the lap of this mother, here bestow wealth on us.<sup>6</sup>

Lovers of the gods anoint thee, O lord of herbs, with divine honey and clarified butter in sacrifice. Whether thou standest uplifted, or whether thy dwelling-place is made in the lap, i.e. bosom, of this mother, thou shalt give us riches.

'It is Agni,' says Śākapūṇi. The following, another stanza, is addressed to him.

## (Here ends the eighteenth section.)

<sup>1</sup> The word both refers to the two arms of the priest who produces fire by attrition. Cf. Roth, p. 120.

<sup>2</sup> See above, § 8.

<sup>2</sup> x. 110. 10; AV. 5. 12. 10; VS. 29. 35.

<sup>4</sup> Roth, op. cit., p. 120, translates samanjan as schlingend, i. e. swallowing.

Yaska, followed by Durga, explains madhuna as a noun, i.e. 'with honey'. Roth,

loc. cit., makes it an attribute of ghṛṭena, i. e. 'with sweet butter', a very far-fetched explanation. The same word occurs in iii. 8. 1, quoted in the next section, coupled with dairyena, i. e. 'divine'. From the comparison of this passage it is clear that madhunā cannot be taken as an attribute.

<sup>6</sup> iii. 8, 1.

O lord of herbs, having golden wings, circumambulating and having fastened oblations with a cord, carry them to the gods along the most straight paths of sacrifice; this is thy object from the days of yore.<sup>1</sup>

O lord of herbs, (carry) oblations to the gods; having golden wings, i.e. wings of the sacred law. Or else it may have been used for the sake of comparison, i.e. whose wings glitter like gold. This is thy object from the days of yore, it is an ancient object of thine, hence we address thee. Carry (oblations) along the paths of sacrifice, which are the most straight, i.e. whose course is most straight, which abound in water, and which are free from darkness. The following, another stanza, is addressed to him.

## (Here ends the nineteenth section.)

O lord of herbs, learned in all the ways, having fastened the oblations with the most beautiful cord, carry them to the gods, O thou desirous of bestowing, and among the immortals proclaim the giver.<sup>3</sup>

O lord of herbs, having fastened with the most beautiful cord,<sup>3</sup> carry the oblations of the giver <sup>4</sup> to the gods [in sacrifice]: learned in all ways, i.e. well versed in all branches of knowledge. And proclaim the giver among the immortals, i.e. gods.

Consecrations by saying 'hail!' (they are so called because) the word  $sv\bar{a}h\bar{a}$  (hail!) is uttered in them; or speech herself said, 'well, ho!' or one addresses himself, or one offers oblation consecrated with  $(sv\bar{a}h\bar{a})$  'hail'. The following stanza is addressed to them.

## (Here ends the twentieth section.)

As soon as he was born, he measured the sacrifice, Agni became the leader of the gods. May the gods eat the oblations consecrated by the utterance of 'hail' in the speech of this sacrificer, set up in the eastern direction.<sup>5</sup>

As soon as he was born, he created the sacrifice. Agni became the chief of the gods. May the gods eat the oblation consecrated with the utterance of 'hail' in the speech, i.e. mouth, of this sacrificer, set up in the eastern direction. [With these words they sacrifice.]

With these words the  $\bar{A}pr\bar{\imath}$  deities are dealt with. Now who is the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MS. 4. 3. 7; 208. 10; KS. 18. 21; TB. iii. 6, 11. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> x. 70. 10; MS. 4. 13. 7; 209. 1; KS. 18. 21. Cf. TB. iii. 6. 12. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'With a well-twisted, strong cord', Roth, op. cit., p. 121.

<sup>&#</sup>x27;Yāska explains didhisoh as gen. sing., i. e. 'of the giver'. Durga amplifies it by

the remark: 'of the giver, i.e. of the sacrificer'. The word has no accent and can therefore be vocative only and refer to Agni, i.e. 'desirous of bestowing'. Roth, loc. cit., attributes the following meanings to it: 'wooer, bridegroom, husband', Grassmann, op. cit., p. 600.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> x. 110. 11; AV. 5. 12. 11; VS. 29. 36.

god to whom the introductory and the concluding oblations are offered?<sup>1</sup> According to some, they are offered to Agni.

(Here ends the twenty-first section.)

The introductory and the concluding oblations are exclusively mine. Give me, O gods, the juicy portion of the offering: butter of waters and the fragrant exhalations of herbs. May the life of Agni be long.<sup>2</sup>

The introductory and the concluding oblations are exclusively thine, and so will be the juicy portions of the offerings; nay, this whole sacrifice

will be thine, O Agni; to thee will bow down the four quarters.3

Further, there is a Brāhmaṇa passage: Verily, to Agni belong the introductory, and to Agni the concluding oblations.<sup>4</sup> According to others, they have the metres as their deities. There is a Brāhmaṇa passage: Verily, to the metres belong the introductory, and to metres the concluding oblations.<sup>5</sup> According to others, they have the seasons as their deities. There is a Brāhmaṇa passage: Verily, to the seasons belong the introductory, to the seasons the concluding oblations.<sup>6</sup> [According to others, they have sacrificial animals as their deities. There is a Brāhmaṇa passage: Verily, to sacrificial animals belong the introductory, to sacrificial animals the concluding oblations.<sup>7</sup>] According to others, they have breath as their deity. There is a Brāhmaṇa passage: Verily, to breath belong the introductory, to breath the concluding oblations.<sup>8</sup> According to others, they have soul as their deity. There is a Brāhmaṇa passage: Verily, to soul belong the introductory, to soul the concluding oblations.<sup>9</sup>

But the well-considered view is that they are addressed to Agni. The rest is mere apportionment. Then why are these views put forward? It is well known: A person, about to utter the sound vasat, should meditate

on the particular deity to whom the oblation is offered. 10

With these words, these eleven  $\bar{A}pri$  hymns are dealt with. Of these, the hymns of Vasiṣṭha, Atri, Vadhryaśva, and Gṛtsamada are addressed to Narāśaṃsa; the hymns of Medhātithi, Dīrghatamas, and that of invitation (praiṣas) to both (i. e. Narāśaṃsa and Tanūnapāt). The hymns other than those (mentioned above) are therefore addressed to Tanūnapāt, to Tanūnapāt.<sup>11</sup>

(Here ends the twenty-second section.)

```
<sup>1</sup> Cf. Muir, op. cit., vol. ii, pp. 175-6.

<sup>2</sup> x. 51. 8.

<sup>3</sup> x. 51. 9.

<sup>4</sup> Cf. Muir, loc. cit.

<sup>5</sup> Cf. SB. i. 3. 2. 9.

<sup>6</sup> Cf. SB. i. 3. 2. 8; KB. iii. 4; MS. 1. 4. 12.

<sup>7</sup> Cf. KB. iii. 4.
```

#### CHAPTER IX

Now therefore we shall take up in order the terrestrial beings to which panegyrics are addressed. Of these, the horse is the foremost. Aśva (horse) has been explained. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the first section.)

The horse as draught animal desires a comfortable chariot and the encouraging shout of the inciter; the male organ (desires) the two hairy rims; the frog (desires) the pond; flow, Indu, flow for Indra's sake.<sup>2</sup>

The horse as a draught animal; the draught animal (desires) a comfortable (chariot) [the draught animal a chariot]. The word sukhum (comfortable) is a synonym of 'good'.

Good is auspicious, very suitable [or it proceeds in a very suitable manner. Laughter; goer, or protector or benefactor; the male organ goes towards. Water causes to conceal.]  $M\bar{a}na$  has been explained. The following stanza is addressed to him.

## (Here ends the second section.) 3

Let not Mitra, Varuna, Aryaman, Āyu, Indra, Rbhukṣan, and the Maruts overlook us, because we will proclaim the heroic deeds of the horse, the courser, born of the gods, in the assembly.<sup>4</sup>

On account of our proclaiming the heroic deeds of the horse, the courser, the racer, born of the gods, in the assembly, i.e. at sacrifice, may not Mitra, Varuna, Aryaman, Āyu, Vāyu, the swift one, Indra, the wide dweller or the king of the Rbhus, and the Maruts overlook us.

A bird (is so called because) it is able to lift itself up, or to make a sound, or to rush along, or else they wish him to be always auspicious, or the word ( $\acute{s}akuni$ , bird) may be derived from (the root)  $\acute{s}ak$  (to be able). The following stanza is addressed to him.

## (Here ends the third section.)

Crying violently and proclaiming its nativity, it impels speech as a rower a boat. O bird, be highly auspicious. May no apparition whatsoever find thee anywhere.<sup>6</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See 2. 27; cf. also 1. 12. <sup>2</sup> ix. 112. 4.

The section in toto must be spurious; cf. Roth, op. cit., p. 125. Mānah as a masc. is senseless, for it refers to mā nah, 'not us', of the following quotation, nor has it been explained.

<sup>4</sup> i. 162. 1; VS. 25. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The etymological explanations of *fakuni* given by Yāska are the following: (1)  $\sqrt{sak}$  and  $\sqrt{na}$ , (2)  $\sqrt{sak}$  and  $\sqrt{nad}$ , (3)  $\sqrt{sam}$  and  $\sqrt{kr}$ .

<sup>6</sup> ii. 42. 1; cf. Brh. D. iv. 94.

It cries violently, proclaiming its birth, i.e. its name is onomatopoetic. It propels speech as a rower does a boat. O bird, be highly auspicious i.e. exceedingly auspicious. Mangalam (auspicious) is derived from (the root)  $g\bar{r}$ , meaning to praise.\(^1\) Or else (from  $g\bar{r}$ , to swallow), i.e. it swallows evil things.\(^2\) Or else (the word) is anga-lum, i.e. having limbs.\(^3\) According to the etymologists (it is derived from  $\sqrt{musj}$ ), i.e. it submerges sin. Or else (people say) 'let it come to me'.\(^4\) May no overpowering force find thee on any side.

A bird uttered a lowing sound to Grtsamada, as ne was about to proceed (to acquire) a particular object.<sup>5</sup> This is indicated by the following stanza.

### (Here ends the fourth section.)

O bird, speak out what is auspicious in the south, and that which is auspicious in the north. Say what is auspicious in front of us and also what is auspicious behind us.

The stanza is explained by the mere reading of it.

Grtsamada = Grtsu-madana, i.e. wise and joyful. The word grtsa is a synonym of wise; it is derived from (the root)  $g\bar{r}$ , meaning to praise.

Mandakah (frogs) = majjakah, i. e. divers, (so called) from diving. Or the word may be derived from (the root) mad, meaning to rejoice, or from mand, meaning to be satisfied. 'It is derived from (the root) mand (to decorate),' say the grammarians.' Or else, their abode (okas) is in water (mande). Manda (water) is derived from (the root) mad (to rejoice) or from mad (to be merry).' The following stanza is addressed to them.

## (Here ends the fifth section.)

Sleeping for a year, the frogs have uttered forth speech, impelled by the cloud, like Brāhmaṇas engaged in religious rites.<sup>9</sup>

Sleeping for a year, the Brāhmanas, who are engaged in religious rites, i.e. who have taken the vow of silence. Or else a simile may have been intended, i.e. (uttered speech) like Brāhmanas, who are engaged in religious rites. The frogs have uttered forth speech which has been impelled by the cloud.<sup>10</sup>

- 1 The bird is an object of praise. Durga.
- <sup>2</sup> Auspiciousness destroys misfortunes as soon as they arise. Durga.
- <sup>3</sup> According to Durga, lam = ram, the possessive suffix: the letter m is added without any meaning, and anga signifies the various ingredients, as honey, milk, &c., of the
- 4 i. e. Mangala is acrived from the root gam with mam, i. e. 'going to me'.

- 5 'Signifying success.' Durga.
- <sup>6</sup> RVKH. 2. 43. 1; cf. Professor Macdonell, Vedic Mythology, p. 152.
- 7 'The frogs are adorned with variegated lines on their skin by nature.' Durga.
  - 8 The sentence is omitted by Durga.
- <sup>9</sup> vii, 108. 1; AV. 4. 15. 13; cf. Brh. D. vi. 27.
- 10 Cf. Professor Macdonell, Vedic Mythology, p. 151.

Vasistha, desirous of rain, praised the cloud. Frogs applauded him. On seeing the applauding frogs, he praised them. This is indicated by the following stanza.

(Here ends the sixth section.)

O frog, join me. O swimmer, invoke rain. Float in the middle of the pond, having spread your four feet.<sup>1</sup>

The stanza is explained by the mere reading of it.

Dice  $(ak s \bar{a} h)$  are (so called because) they are obtained  $(\sqrt{as})$  by gamblers, or (wealth) is obtained through them. The following stanza is addressed to them.

(Here ends the seventh section.)

The waving ones of the great (tree), growing in windy places, rolling on the gambling board, intoxicate me. The ever-wakeful berry of the vibhīdaka tree appears to me like a draught of soma that grows on the Mūjavat mountain.<sup>2</sup>

The waving berries of the mighty 3 vibladaka tree intoxicate me. Growing in windy places, i.e. growing on mountain slopes. Rolling on the gambling board. Board (irinam) is free from debt 4 (nir-rnam). It is derived from (the root) rn (to go), i.e. it is distant. Or else, herbs have been removed from it. Like a draught of soma growing on the Mūjavat mountain. Maujavatah, i.e. grown on Mūjavat. Mūjavat is the name of a mountain, (so called because) it abounds in Saccharum sara (muñja). Muñja is (so called because) it is thrown out ( $\sqrt{muc}$ ) by a kind of rush. Iṣīkā (a kind of rush) is derived from (the root) is, meaning to go. This other (meaning of)  $is\bar{i}k\bar{a}$  (i. e. arrow) is derived from the same root also. Vibhīdaka (name of a tree) is (so called) from piercing. Wakeful is (so called) from keeping awake.5 The poet praises them (i.e. dice) in the first and condemns them in the succeeding stanzas. This is known to be the composition of a seer made miserable by dice.

 $Gr\bar{a}v\bar{a}nah$  (stones) is derived from (the root) han (to kill), or from  $g\bar{g}$  (to praise), or from grah (to seize). The following stanza is addressed to them.

(Here ends the eighth section.)

<sup>1</sup> RVKH. 7, 103.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> x. 84. 1; R. Vidh. 3. 10. 1; ef. Brh. D. vii. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Yāska takes bṛhato as an adjective, agreeing with vibhīdakasya to be supplied, as in the text of the RV. vibhīdakaḥ in the nom. sing, is the subject of the second line.

<sup>4</sup> Debts incurred on the gambling board,

unlike others, are not payable by the descendants of the debtors. Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> According to Durga, dice are called wakeful, because they keep the winner awake through the joy of winning, and the loser on account of the misery of his loss.

<sup>3</sup> See x. 84, 2-14.

<sup>7</sup> x. 94. 1.

Let them proclaim. Let us proclaim. Address the stones who speak in return, when ye, O unsplit mountains, quick and rich in soma, together bear the sound, i. e. invocation for Indra.<sup>1</sup>

Let them proclaim. Let us proclaim. Address the stones who speak in return. When unsplit mountains, i.e. who are not to be split up. Quick, making haste. Together (producing) soma. Sloka (call) is derived from (the root) Sloka (to break open). Ghosa (sound) is derived from (the root) ghus (to sound). You are rich in soma, or you are in the abodes of one who is rich in soma.

A  $n\bar{a}r\bar{a}samsa$  stanza is that with which men are praised. The following stanza is addressed to it.

### (Here ends the ninth section.)

I present, with wisdom, the sublime hymns of Bhāvya, who dwells on the Sindhu—the unsurpassed king who, desirous of glory, measured out a thousand libations for me.<sup>2</sup>

Sublime hymns, i. e. not childish, or not few. A child—turning round for strength—is to be brought up. Or else his mother is sufficient for him, or his mother is (a source of) strength for him. Or the word bāla (child) is derived from bala (strength), with the negative particle placed in the middle.<sup>3</sup> I present with wisdom, i. e. with ingenuity of mind, or praise, or intelligence. Of the King Bhāvya, who dwells on the Sindhu, and who prepared a thousand libations for me—the king who is unsurpassed, or who is not hasty, or who does not hurry, and who is desirous of praise.

## (Here ends the tenth section.)

A king obtains praise on account of being associated with sacrifice, and the paraphernalia of war from their association with the king. Of these, the chariot comes first. Rathah (chariot) is derived from (the root) rainh, meaning to speed, or from sthira by metathesis: 4 one sits in a chariot with joy, or from rap (to chatter) [or from ras (to make a sound)]. The following stanza is addressed to it.

(Here ends the eleventh section.)

<sup>1</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., pp. 154-5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> i. 126. 1; cf. Brh. D. iii. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The passage, 'A child... in the middle', is omitted by Durga. It gives the etymological explanation of a word which neither occurs in the text of the RV., nor in that of

Yāska, hence I agree with Durga in thinking that the passage is spurious.

i.e. sthira > thara, and by metathesis ratha.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The last two etymologies are omitted by Durga.

<sup>6</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 155.

O lord of forests, our friend, promoter, and a noble hero, indeed be firm in body. Thou art girt with cowhide, be strong. May thy rider win what is to be won.<sup>1</sup>

O lord of forests, indeed be firm in thy limbs. Thou art our friend, promoter, and a noble hero, i. e. a blessed hero. Thou art girt with cowhide, hence be strong, i. e. be very firm. May thy rider win what is worthy of winning.

The word dundubhi<sup>2</sup> (drum) is onomatopoetic. Or else it is (so called) being made of a split tree.<sup>3</sup> Or it may be derived from (the verb) dundubhya, meaning to make a sound. The following stanza is addressed to it.

## (Here ends the twelfth section.)

Fill earth and heaven also with thy roar. Let the immovable and the movable think of thee everywhere. Besides, O drum, together with Indra and the gods, keep off the enemy farther than afar.<sup>4</sup>

Fill earth and heaven with thy roar. Let them all that are immovable, i.e. stationary, and that are non-stationary, think highly of thy loud call. O drum, associated together with Indra and the gods, disperse the enemy farther than what is very far.

Quiver is the receptacle of arrows. The following stanza is addressed to it.5

## (Here ends the thirteenth section.)

The father of many (daughters), and whose sons are many, clangs and clashes, having reached the field of battle. Slung on the back, the quiver, when hurled forth, conquers strifes and all the hostile armies.<sup>6</sup>

The father of many (daughters) and whose sons are many is with reference to arrows. When exposed, it smiles as it were. Or it is an onomatopoetic word.  $Saik\bar{a}h$  (strife) is derived from (the root) sac (to suffer), or from  $k\bar{r}$  (to scatter), preceded by the preposition sam. Slung on the back it conquers when hurled forth, is explained.

Handguard is (so called because) it is held firmly on the hand. The following stanza is addressed to it.

## (Here ends the fourteenth section.)

<sup>1</sup> vi. 47. 26; AV. 6. 125. 1; VS. 29. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 155.

<sup>3</sup> This gives the first derivation of the word dundubli, i.e. the former part from druma

<sup>(</sup>tree), and the latter from the root bhid.

<sup>4</sup> vi. 47. 29; AV. 6. 126. 1; VS. 29. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Professor Macdonell, loc. cit.

<sup>6</sup> vi. 75, 5; VS. 29, 42,

Like a serpent, it encompasses the arm with its coils, protecting it from the impact of the bowstring. May the manly handguard, learned in all expedients, well protect the man from all sides.<sup>1</sup>

Like a serpent, it encircles the arm with its coils, shielding it from the strokes of the bowstring. The handguard well versed in all the sciences. A man is (so called because) he possesses abundance of manly spirit,  $^2$  or the word  $pum\bar{a}n$  (man) is derived from (the root) pums (to crush).

Bridles have been explained.3 The following stanza is addressed to them.

## (Here ends the fifteenth section.)

Seated on the car, a skilful charioteer guides his steeds in front of him, to whatever place he likes. Admire the greatness of the bridles. From behind, the reins give direction to the mind.<sup>4</sup>

Seated on the car, a skilful charioteer, i. e. a noble charioteer, guides his steeds, which are in front of him, to whatever place he likes. I worship the greatness of bridles. The reins, although they are behind, give direction to the mind.

Dhanus 5 (bow) is derived from the root dhanv, meaning to go, or to kill: the arrows are discharged from it. The following stanza is addressed to it.

## (Here ends the sixteenth section.)

May we win kine with the bow, and with the bow the combat. May we win dreadful battles with the bow. The bow brings the desires of the enemy to naught. May we conquer all quarters with bow.

The stanza is explained by the mere reading of it.

Samudah (battle) = sam-adah (i. e. eating together) from (the root) ad (to eat), or = sam-madah (i. e. raging together) from (the root) mad (to rage).

 $Jy\bar{a}$  (bowstring) is derived from (the root) ji (to conquer), or from ji (to conquer, cl. ix), or it is (so called because) it causes arrows to fly quickly. The following stanza is addressed to it.

## (Here ends the seventeenth section.)

Coming close to the ear as if desirous of whispering a secret, and embracing its dear friend, this string, stretched on the bow, and leading us to salvation in battle, utters a low shrill sound like a woman.<sup>8</sup>

vi. 75. 14; VS. 29. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Compared to a woman, who is poor in spirit, a man has more manly strength. Durga.

<sup>8</sup> See 3. 9.

<sup>4</sup> vi. 75. 6; VS. 29, 43.

<sup>5</sup> Cf. Professor Macdonell, loc, cit,

<sup>8</sup> vi. 75. 2; VS. 29. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> People devour each other, as it were, in battle. Durga.

<sup>&#</sup>x27;8 vi. 75. 8; VS. 29. 40.

It comes close to the ear as if desirous of speaking. Embracing, as it were, its dear friend, i.e. the arrow. It utters a [shrill] sound like a woman. This string stretched on the bow. In battle, in strife. Leading us to salvation, [leading us across].

Işu¹ (arrow) is derived from (the root) iş, meaning to go [or to kill].

The following stanza is addressed to it.

## (Here ends the eighteenth section.)

She wears a beautiful wing. Deer is her tooth. When hurled, she flies girt with cow-phlegm. May the arrows grant us protection there where men run to and fro.<sup>2</sup>

She wears a beautiful wing is with reference to the swift feathers of arrows. Her tooth is made of the horn of deer.<sup>3</sup> Or else it is derived from (the root) mrg (to pursue).<sup>4</sup> 'When hurled, she flies girt with cowphlegm', has been explained.<sup>5</sup> May the arrows grant us protection there where men run in the same direction and in the opposite direction, i. e. protection in battles.

Lashing rod is called whip. Whip  $(kaś\bar{a})$  is (so called because) it reveals  $(pra-k\bar{a}\acute{s}ayati)$  danger to the horse. Or else it is derived from (the root) kr; (to drag) on account of being small. Further, speech is called  $(kaś\bar{a})$  because) it reveals meaning, or it rests in space; or it is derived from (the root)  $kru\acute{s}$  (to make a noise). The following stanza is addressed to the horsewhip.

(Here ends the nineteenth section.)

They strike their thighs and deal blows on their buttocks. O lashing rod, impel sagacious horses in battles.<sup>6</sup>

They strike their thighs, i.e. their moving thigh-bones. Sakthi (thigh-bone) is derived from (the root) sac (to be united), the body is fixed in it. And they deal blows on their buttocks. Jughanam (buttock) is derived from (the verb) janghanya (to strike repeatedly). O lashing rod, impel horses that are [sagacious,] of highly-developed intelligence, in battles, i.e. contests, or conflicts.

<sup>1</sup> Cf. Professor Macdonell, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> vi. 75. 11; VS. 29. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> This gives the detailed description of an arrow. The pointed end is made of the horn of a deer, which is very sharp, and the rest is covered with beautiful wings. Cf. Durga's remarks.

<sup>&#</sup>x27;According to Durga, certain arrows possess the power of pursuing even an invisible

enemy and of discrimination in attack.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> See 2. 5.

<sup>6</sup> vi. 75. 13.

<sup>7</sup> Durga takes janghanti as a particle in the vocative case, agreeing with aświjani. This explanation is wrong. Not only is it opposed to that of Yaska, but janghanti, as the accent indicates, cannot be in the vocative case.

Mortar (ulūkhalam) is (so called because) it causes to spread out (uru-kuram), or it has a hole at the top, or it prepares food (ūrj-karam). There is a Brāhmaṇa passage: 'Make me large,' said he. Then indeed he became a mortar. Verily, they call it uru-kuram (causing to spread out), indirectly ulūkhalam, i.e. mortar. The following stanza is addressed to it.

(Here ends the twentieth section.)

Whenever, O Mortar, thou art set to work from house to house. Then utter thy brightest sound like the trumpet of the conquerors.<sup>2</sup>

The stanza is explained by the mere reading of it.

(Here ends the twenty-first section.)

Vṛṣabhaḥ means one who rains down offspring, or who increases the seed very much. Vṛṣabhaḥ is therefore so called from raining, i.e. whose characteristic is to rain. The following stanza is addressed to him.

(Here ends the twenty-second section.)

Thundering they approached him. In the midst of the strife, they made the bull shed water. Through him Mudgala won a hundred thousand well-nourished kine in battle.

Thundering they approached him is explained. They made the bull shed water in the midst [of battle], i. e. the place of conquest or swiftness. Through him (he conquered) the king of beautiful possessions.<sup>5</sup> The verb bharv means to eat. Or else, Mudgala won a thousand well-nourished kine in battle. The word pradhana is a synonym of battle: treasures are scattered forth in it.

Wooden mace, i.e. mace made of wood. With reference to it they relate a legend. A seer Mudgala, a descendant of Bhrmyaśva, having yoked his bull and a wooden mace, and having fought in battle, won the contest. This is indicated by the following stanza.

(Here ends the twenty-third section.)

Look at this yoke of the bull and the wooden mace lying in the middle of battle, with which Mudgala won a hundred thousand kine in battles.

Look at this yoking together of the bull, and the wooden mace lying in the middle of battle, with which Mudgala won a hundred thousand kine in battles. The word prtanājyam is a synonym of battle, (so called) from dispersing or conquering hostile armies. Mudgala means one who possesses

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. SB. vii. 5. 1. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> i. 28. 5; AB. vii. 17; cf. Brh. D. iii. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Prajotpatti-kûranam retah sincati yonau.

Durga. 4 x, 102. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> According to Durga, subharran means a prosperous country, especially rich in barley.

<sup>6</sup> x. 102. 9.

<sup>7</sup> Cf. Roth. op. cit., p. 130.

beans, or who swallows beans, or passion, or pride, or joy. Bhārmyaśva, a son of Bhṛmyaśva. Bhṛmyaśva means one whose horses are always wandering, or he is (so called) from horse-breeding.

The word pituh is a synonym of food. It is derived from (the root)  $p\bar{a}$  (to protect), or from  $p\bar{a}$  (to drink), or from  $py\bar{a}y$  (to swell). The following stanza is addressed to it.

### (Here ends the twenty-fourth section.)

Verily I will praise the food, the holder of great invigorating strength; with whose vigour Trita rent Vrtra limb by limb.<sup>2</sup>

I praise the food which contains great invigorating strength. The word taviṣt is a synonym of strength. It is derived from (the root) tu, meaning to increase. With whose vigour, i.e. power, Trita, i.e. Indra who abides in three places, rends Vṛtra limb by limb.

Rivers have been explained. The following stanza is addressed to them.

# (Here ends the twenty-fifth section.)

Hear this my hymn of praise, O Gangā, Yamunā, Sarasvatī, Śutudrī together with Paruṣṇi, Marudvṛdhā with Asiknī, and Ārjīkīyā with Vitastā and Susomā.<sup>5</sup>

Attend 6 to this my hymn of praise, O Gangā, Yamunā, Sarasvatī, Sutudrī, Paruṣṇī, Marudvṛdhā with Asiknī; hear, O Ārjīkīyā with Vitastā and Susomā. 7 This is the general sense. Now (follows) the etymological explanation of every word. Gangā is (so called) from going (\$\square\$gam). 8 Yamunā, she flows, joining herself (with other rivers), or she flows gently. 9 Sarasvatī—the word suras is a synonym of water, it is derived from (the root) sṛ (to flow)—rich in water. Sutudrī, quick runner, rapid runner, 10 or it runs swiftly like one who is goaded. Irāvatī is called Paruṣṇī, i. e. having joints, [shining,] winding. Asiknī, non-bright, non-white. The word sitam is a synonym of white colour, its antithesis is (denoted by) a-situm. Marudvṛdhā, i. e. swollen by all other rivers and winds. Vitastā, not burnt, 11 mighty, having high banks. Ārjīkīyā is called Vipās, so called

<sup>1</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 129.

i. 187. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 130.

<sup>\*</sup> See 2. 24.

<sup>5</sup> x. 75. 3.

<sup>6</sup> Cf. Muir, op. cit., vol. ii, p. 342.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cf. M. A. Stein, Bhandarkar Comm. Vol., pp. 21-9.

<sup>&</sup>quot; i.e. She goes to the best place, or sends

created beings to the best place. Durga.

<sup>9</sup> There are no waves in it. Durga.

<sup>10</sup> Cf. Mbh. Adi-par., verse 6752, Śatadhā vidratā yasmāc chatadrur iti viératā 1.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Durga says, on the authority of the Sāmidheni Brāhmana, that there was fire called Vaidehaka which consumed all rivers except this one.

because) it rises in  $\gamma \bar{\gamma} \bar{u} k u$ , or it flows in a straight line. The Vipāś is (so called from bursting forth, or from loosening fetters, or from being extended. It is called fetterless because the fetters of the moribund Vasiṣṭha were loosened in it. Formerly it was called Urunjirā. Suṣomā is the Sindhu, (so called because) rivers flow towards it. Sindhu is (so called) from flowing.

Apah (waters) is derived from (the root)  $\bar{a}p$  (to obtain). The following stanza is addressed to them.

(Here ends the twenty-sixth section.)

Ye waters are indeed beneficent. As such bestow strength on us, so that we may look upon great happiness.<sup>2</sup>

Ye waters are indeed a source of comfort. As such bestow food on us, so that we may look upon great happiness, i. e. delight.

Herbs (osa-dhayah) are (so called because) they suck (dhayanti) the burning element 3 (osat), or (because) people suck them when something is burning (in the body). Or else they suck the morbid element (dosa). The following stanza is addressed to them.

(Here ends the twenty-seventh section.)

I think there are indeed one hundred and seven abodes of the tawny ones, the herbs, that were produced three ages before the gods, in days of yore.<sup>4</sup>

I think there are indeed one hundred and seven abodes of the tawny ones, i. e. tawny-coloured ones, the herbs, which carry off (disease) produced three ages before the gods, in days of yore. There are three kinds of abodes, i. e. places, names, and species. Here species are meant.<sup>5</sup> Or else there are seven hundred <sup>6</sup> vital parts of man, the herbs are applied on them.

Night has been explained.7 The following stanza is addressed to it.

(Here ends the twenty-eighth section.)

O night, the terrestrial region of the father together with (atmospheric) places has been well filled. Thou art great, and encompassest the abodes of heaven; the dreadful darkness draws all around.<sup>8</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Mbh. Adi-par., verses 6745 and 6750.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> x. 9. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> There are two etymologies given, (1) from √us (to burn) and √dhe to suck, (2) from √dus and √dhe.

<sup>4</sup> x. 97. 1. Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> i. e. There are 107 kinds of herbs.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Yāska explains śatám . . suptá ca as sapta-śatam, i.e. 700. According to the ordinary meaning of the words used, as indicated by the accent and ca, the phrase can only mean 'a hundred and seven'.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> See 2. 18.

<sup>8</sup> RVKH. x. 127. 1.

O night, thou hast well filled the terrestrial region along with the places of the middle (region). Great, mighty, thou encompassest the abodes of heaven; the dreadful darkness draws all round the region.

Wilderness 1 is the wife of desert. Desert (aranya) is (so called because) it is far (apa-arna) from the village, or because it is dull (a-ramana). The following stanza is addressed to her.

## (Here ends the twenty-ninth section.)

O wilderness, how is it that thou who disappearest in deserts ever onwards dost not seek the village? it appears that fear does not find thee.

The seer <sup>3</sup> addresses her with the words, 'O wilderness, how is it that thou who disappearest in deserts, i. e. forests, like one directed to some place onwards, dost not seek the village? It appears as if fear does not find thee.' Or the word *iva* is used in the sense of slight apprehension (i. e. the slightest fear).

Faith  $(\dot{s}rad-dh\bar{a})$  is (so called) on account of being based on truth  $(\dot{s}rad)$ .<sup>4</sup> The following stanza is addressed to it.

(Here ends the thirtieth section.)

Through faith is fire kindled, through faith is oblation offered. With our speech we announce faith at the head of fortune.<sup>5</sup>

Through faith is fire well kindled, through faith is oblation well offered.<sup>6</sup> With our speech we announce faith to be at the head, i. e. the chief limb of fortune, i. e. prosperity.

Earth has been explained.<sup>7</sup> The following stanza is addressed to it. (Here ends the thirty-first section.)

O Earth, be pleasant, thornless providing a resting-place; grant us extensive protection.8

O Earth, be comfortable, thornless providing a resting-place. Rkṣaraḥ means 'thorn', it is derived from (the verb) reh (to be stiff). Kunṭukaḥ (thorn) is (so called) (because it says to itself), Whom (kum) should I hurt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 154.

<sup>2</sup> x. 146, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Durga remarks that the poet lost his way in the forest, and being puzzled as to what direction it was, and being afraid, addresses the goddess of the forest, 'How is it that I am afraid and thou art not?'

<sup>4</sup> Durga remarks that śrad-dhā means that intuitive attitude which one assumes towards religion and secular and spiritual matters

and which does not undergo any change. The tutelary deity of this intuition is called sraddhā. Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 119-20.

<sup>·5</sup> x, 151. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Durga quotes a passage which says that the gods do not accept the oblations of the faithless.

<sup>. 7</sup> See 1. 13-14.

<sup>8</sup> i. 22, 15.

 $(t\bar{a}puy\bar{a}mi)$ ? or it may be derived from (the verb) krt (to pierce), or from kunt, meaning to go, i.e. it is very prominent on the tree. Grant us (let them grant) protection from all sides, i.e. extensive protection.

 $Apv\bar{a}$  (disease) has been explained.<sup>2</sup> The following stanza is addressed

to it.

(Here ends the thirty-second section.)

Infatuating the heart of these (our enemies), seize their limbs; depart, O Apvā, approach (them), burn with flames in their hearts. Let our enemies abide in blinding darkness.<sup>3</sup>

Infatuating the heart [the intellect] of these (our enemies), seize their limbs; depart, O Apvā, approach them, burn their hearts with flames. Let our enemies grope in blinding darkness.

Agnāyī is the wife of Agni. The following stanza is addressed to her.

(Here ends the thirty-third section.)

I call upon the wife of Indra, the wife of Varuna, and the wife of Agni for welfare and for drinking soma.<sup>5</sup>

The stanza is explained by the mere reading of it.

(Here ends the thirty-fourth section.)

Now, therefore, the eight pairs, mortar and pestle. Mortar 6 has been explained. Pestle (musalam) is (so called because) it moves again and again (muhuh-saram). The following stanza is addressed to them.

(Here ends the thirty-fifth section.)

Adorable, best winners of food, they are held aloft, devouring food like steeds.<sup>7</sup>

Worthy of being worshipped with sacrifices, best distributors of food, they are held aloft,8 devouring food like steeds.

Two receptacles of oblations, i. e. depositories of oblations. The following stanza is addressed to them.

(Here ends the thirty-sixth section.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The passage within brackets is omitted by the manuscripts of the longer recension and Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See 6, 12,

<sup>3</sup> x. 103. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., pp. 124-5. Yāska's explanation that Agnāyī is the wife of Agni is liable to criticism, for in the following stanza she is associated with drink-

ing soma—a function not very appropriate for the wife of Agni.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> i. 22. 12.

See 9. 20.

<sup>7</sup> i. 28. 7.

<sup>8</sup> The mortar is mounted or made to stand upright; the pestle is lifted up for pounding. Durga.

O ye free from treachery, let the holy gods sit in your lap; here, to-day, to drink the soma.<sup>1</sup>

Let them (gods) sit in your lap, in your bosom, [or else, O ye not to be injured]. Holy gods, accomplishers of sacrifice; here, to-day, for the drinking of soma. Heaven and earth have been explained.<sup>2</sup> The following stanza is addressed to them.

#### (Here ends the thirty-seventh section.)

To-day may heaven and earth extend our accomplishment, this sky-touching sacrifice, to the gods.<sup>3</sup>

To-day may heaven and earth extend farther our performance, i.e. this sky-touching sacrifice, to the gods.

Vipāś and Śutudrī have been explained.<sup>4</sup> The following stanza is addressed to them.

## (Here ends the thirty-eighth section.)

Like two bright cows, like two licking mothers, Vipāś and Śutudrī hasten forth eagerly with their waters from the lap of the mountains, contending like two mares let loose.<sup>5</sup>

From the lap of the mountains, i.e. from their mountainous abode. Eagerly, i.e. longingly.<sup>6</sup> Like two mares who are released, or who are out of temper. Contending—the verb  $h\bar{a}s$  is used in (the sense of) emulation—or who are excited. Like two [bright] beautiful cows, two mothers licking together,<sup>7</sup> Vipās and Sutudrī hasten forth with their waters.

The ends of the bow are (so called because) they send forth arrows, or they are made of wood, or they never fail. The following stanza is addressed to them.

## (Here ends the thirty-ninth section.)

Approaching each other like women of the same mind, they bear (arrows) in their lap as a mother does a son. May these quivering ends of the bow, having a mutual understanding, drive away the enemy, the unfriendly people.<sup>5</sup>

Approaching each other like two women who have the same thought, they bear arrows in their lap, i.e. bosom, as a mother does a child. May these destructive ends of the bow, having a mutual understanding, drive away the enemy, the unfriendly people.

- 1 ii. 41. 21.
- <sup>2</sup> See 1. 13. 14; 3. 22.
- <sup>3</sup> ii. 41. 20.
- 4 See 2. 24; 9, 26.
  - <sup>5</sup> iii. 33. 1.
- 6 i.e. Longing for their mutual confluence or the sea. Durga.
- 7 i.e. Two mothers who want to lick the same calf.
  - 8 vi. 75. 4.

Wind and sun. Sunah means wind, (so called) because it moves quickly in the atmosphere. Sirah means the sun, (so called) from moving ( $\sqrt{sr}$ ). The following stanza is addressed to them.

## (Here ends the fortieth section.)

O wind and sun, enjoy this praise. Sprinkle ye both this (earth) with whatever water you make in heaven.<sup>2</sup>

The stanza is explained by the mere reading of it.

The two approving goddesses, the two goddesses who approve without reflection, i.e. heaven and earth, or day and night. According to Kātthakya, they are crop and season. The following invitation is addressed to them.

## (Here ends the forty-first section.)

The two approving goddesses who bestow treasures: of these two, one shall remove the ills and hostilities, and the other shall bring noble treasures for the sacrificer. Do ye both eat in order to win and to bestow treasures. Sacrifice.

The two approving goddesses, i. e. the two goddesses who approve without reflection. [Who bestow treasures,] who distribute treasures. Of these two, one causes ills and hostilities to be removed, and the other brings excellent treasures for the sacrificer, in order to win or bestow treasures. Do ye both eat, drink, or desire the sacrifice. With these words, the invitation is expressed.

Two goddesses worshipped with food-oblations, two goddesses who are to be worshipped with food-oblations, i.e. heaven and earth, or day and night. According to Kātthakya, they are crop and season. The following invitation is addressed to them.

## (Here ends the forty-second section.)

The two goddesses worshipped with food-oblations: one shall bring the strengthening food, and the other a common meal and drink. May we partake of the old with the new and of the new with the old. The two goddesses worshipped with food-oblations, and causing strength, have bestowed that strengthening food. Do ye both eat in order to win and to bestow treasures. Sacrifice.4

The two goddesses worshipped with food-oblations, i.e. who are to be worshipped with food-oblations. One brings food and juice, and the other common meal and drink. May we partake of the old with the new and of the new with the old. The two goddesses worshipped with food-oblations,

<sup>1</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., pp. 126-30.

<sup>\*</sup> KS. 19. 13; MS. 4, 13. 8; 210. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> iv. 57. 5.

<sup>4</sup> KS. 19. 18; MS. 4, 18; 210, 4.

and causing strength, have bestowed that strengthening food. Do ye both eat and drink or enjoy desire, in order to win and to bestow treasures. Sacrifice. With these words, the invitation is expressed.

(Here ends the forty-third section.)

#### CHAPTER X

Now, therefore, (we shall take up) the deities of the middle region. Of these,  $V\bar{a}yu^1$  (wind) is the foremost.  $V\bar{a}yu$  (wind) is derived from (the verb)  $v\bar{u}$  (to blow), or it may be derived from the verb  $v\bar{v}$  (meaning to move). 'It is derived from the verb i (to go),' says Sthaulāṣṭhīvi, 'the letter v being meaningless.' The following stanza is addressed to him.

(Here ends the first section.)

Come, O beautiful Vāyu, these soma-juices are made ready. Drink them, hear (our) call.<sup>2</sup>

Come, O Vāyu, worthy of being seen. These soma-juices are made ready [i. e. prepared]; drink them and hear our call. What deity other than the atmospheric will the seer thus address?

The following, another stanza, is addressed to him.

(Here ends the second section.)

May the ever-running steeds, the chariot-horses, who move in a straight line, bring the vigorous Indra, in a car of beautiful wheels, towards the old and the new food: lest the nectar of Vāyu be wasted.<sup>4</sup>

The constantly-running steeds, the chariot-horses, i. e. the horses which draw the chariot. Who move in a straight line, i. e. whose course is straight. May (they) bring Indra, who is becoming very powerful, in a car of blessed wheels, in order to join the old and the new  $^5$  food. The word  $\acute{s}ravas$  is a synonym of food, (so called) because it is heard ( $\sqrt{\acute{s}ru}$ ). So that the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., pp. 81-3.
<sup>2</sup> i. 2. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The commentator here criticizes Yāska's view that Vāyu is foremost among the atmospheric deities. He claims that place for Indra. He then endeavours to justify Yāska by trying to identify Vāyu with Indra. He says: 'It is indeed well known that Indra, whose sphere is the atmosphere, drinks soma. The preparation of soma-juice is

meant for him only. It is not to be pressed for any other deity. Vayu is therefore Indra himself.'

<sup>4</sup> vi. 37. 3; cf. Brh. D. v. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. 4. 17. Durga explains new as the soma which is gathered and offered at the same time; old, as the soma which is gathered at the morning libation and offered at the midday or the evening libation.

soma-draught of this Vāyu may not 1 be wasted. According to some, the stanza is primarily addressed to Indra, the function of Vāyu being subordinate; according to others, it is primarily addressed to both.

Varuna is (so called) because he covers ( $\sqrt{vr}$ ). The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the third section.)

Varuna sent forth the cloud, opening downwards, and created heaven, earth, and the intermediate space. With it, the king of the entire universe moistens earth as rain the barley.<sup>2</sup>

Varuna (sent forth) the cloud, whose door opens downwards. (A cloud, kabandham, is so called because) kavanam, which means water, is deposited into it. Water is called kabandham also—the verb bandh is used to denote an unfixed state—it is comfortable and unrestrained. He creates heaven, earth, and the intermediate space. With that greatness, the king of the entire universe moistens earth as rain does barley. The following, another stanza, is addressed to him.

# (Here ends the fourth section.)

I praise him, who possesses seven sisters at the birth of rivers, and who belongs to the middle region, with noble speech, hymns of the manes, and panegyrics of Nābhāka at the same time. Let all others be killed.<sup>5</sup>

I praise him well with speech, i. e. song or eulogy, equal to the respectable hymns of the manes and the panegyrics of Nābhāka at the same time. Nābhāka was a seer who, in his speech, called him one having seven sisters at the birth of these flowing (rivers). He (Varuṇa) is called one belonging to the middle region. Now this is he himself. Let all others be killed. All others, who bear enmity to us, who are evil-minded, i. e. whose minds or whose thoughts are sinful, shall not be suffered to live.

- 1 There is no negative particle in the text of the RV. Yāska uses the verb das in 1.9, which is explained by Durga as kṣayārthasya. It may be that Yāska derives the negative meaning from the preposition vi. However, this explanation does not hold good, for Yāska uses the words: na vi dasyet, paraphrased by Durga as avidaste 'nupakṣīne.
  - <sup>3</sup> v. 85. 3.
- <sup>3</sup> According to Durga, the word kavanam is derived from √kav, 'to go'. He says: bandhir anibhṛtatve, nibhṛtas tāvad acapalaḥ. Tadviparitavācī bandhiḥ. Kaṇ ca tac capalaṇ ceti

#### kabandham.

- <sup>4</sup> This stanza does not bring out with sufficient clearness the characteristic of the atmospheric Varuna, rain being mentioned as a function of the celestial sun. The stanza therefore leaves one in doubt as to whether Varuna is an atmospheric or a celestial deity. The ambiguity, however, is cleared by the next stanza.
  - <sup>8</sup> vii. 41. 2.
  - 6 Cf. Professor Macdonell, op. cit., pp. 22-9.
- <sup>7</sup> The root nabh means 'to kill' according to Ngh. ii. 19.

Rudra<sup>1</sup> is (so called) because he bellows (rauti), or because he runs (dravati) vociferating (int. of ru), or it is derived from the causal of the verb rud (to roar). There is a Kathaka passage: Because he has roared, that is the characteristic of Rudra. There is a Haridravika passage. Because he roared, t'at is the characteristic of Rudra. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the fifth section.)

Bear these songs to Rudra of strong bow and swift arrows, the god rich in food, irresistible, the assailant, the disposer, armed with sharp weapons. May he hear us!<sup>2</sup>

Bear these songs to Rudra of massive bow and swift arrows, the god who abounds in food,<sup>3</sup> unassailable by his opponents, the assailant, the disposer, and armed with sharp weapons. May he hear us. The word tigma is derived from (the root) tij, meaning to sharpen. Ayudham (weapon) is (so called) from killing. The following, another stanza, is addressed to him.

#### (Here ends the sixth section.)

May that bright weapon of thine, which, hurled down from heaven, flies on earth, avoid us. O god of authoritative speech, thou hast a thousand medicines; do thou not hurt our sons and descendants.<sup>4</sup>

May that bright weapon of thine, which is hurled down from heaven, i.e. from beyond heaven, (avoid us). Didyut (bright weapon) is derived from (the root) do (to cut), or from dyu (to assail), [or from dyut (to shine)]. It flies on earth. Kṣmā means earth, it flies on it or along it. Or else it flies bringing destruction. May it pass us over. O god of authoritative speech, a thousand medicines belong to thee; do thou not injure our sons and grandsons. Tokam (offspring) is derived from the verb tud 6 (to push). Tanayam (son) is derived from the verb tan (to spread). Agni is called Rudra also. The following stanza is addressed to him.

# (Here ends the seventh section.)

O thou who art skilled in praise, be active for the worship of every man; a beautiful hymn for Rudra.8

- <sup>1</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., pp. 74-7.
  <sup>2</sup> vii. 46. 1.
- <sup>3</sup> Yāska explains svadhāvne as annavate. Roth, op. cit., p. 185, attributes to it the meaning 'independent', selbstāndig, or 'magnificent by nature', selbstherrlich; cf. also Muir, op. cit., vol. iv, p. 314.
  - 4 vii. 46. 3.
  - 5 Two other derivations suggested are the
- following: (1)  $\sqrt{di}$   $\varepsilon$  cl. 'to shine',  $\sqrt{di}$  4 cl. 'to cast'.
- <sup>6</sup> He is pushed, as it were, by his father, who urges him to do this or who prohibits him from doing that.
- 7 Agni is identified with Rudra; of. AV.
  7. 87. 1: yo agnau rudra yo apsv antar... tasmai rudrāya namo astv agnaye.
- 8 i. 27, 10; SV. 1, 15; 2, 1018.

 $Jar\bar{a}^{\ 1}$  means praise; it is derived from (the verb) jr, meaning to praise. He who receives praise, or awakens another by praise, (is called  $jar\bar{a}$ -bodha). Be active, i. e. do that, so that every man may be able to sacrifice; a beautiful hymn for Rudra.

Indra <sup>2</sup> is (so called because) he divides food  $(ir\bar{a}+dr)$ , or he gives food  $(ir\bar{a}+d\bar{a})$ , or he bestows food  $(ir\bar{a}+dh\bar{a})$ , or he sends food  $(ir\bar{a}+d\bar{a}raya)$ , or he holds food  $(ir\bar{a}+dh\bar{a}raya)$ , or he runs for the sake of soma (indu+dru), or he takes delight in soma (indu+ram), or he sets beings on fire  $(\sqrt{indh})$ . It is known: that because they animated him with vital breaths, that is the characteristic of Indra.<sup>3</sup> 'He is (so called) from doing everything (lit. this),' says Āgrāyaṇa. 'He is (so called) from seeing everything (idam+drs),' says Aupamanyava. Or the word is derived from (the verb) ind, meaning to be powerful, i. e. being powerful he tears the enemies asunder, or puts them to flight. Or he honours the sacrificers. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the eighth section.)

Thou didst pierce the spring, create channels, and rich in water send them forth knocking against each other. O Indra, thou didst uncover the great cloud, emit the streams, and smite down the giver (of water).<sup>4</sup>

Thou didst pierce the spring. Ut-sa (spring) is (so called) [from moving upwards  $(ut - \sqrt{sy})$ ], or from rising upwards  $(ut - \sqrt{syand})$ , or from flowing upwards  $(ut - \sqrt{syand})$ , or it is derived from the verb ud (to issue out). Thou didst create its channels. Thou, rich in water, didst send forth these atmospheric multitudes (of clouds) having water, and pressing each other hard. The verb ram means to stop or to emit. O Indra, thou didst uncover the great mountain, i.e. the cloud emitted its streams and smote him down, i.e. the giver whose function is to give (rain). The following other stanza is addressed to him.

# (Here ends the ninth section.)

The wise god, who immediately on his birth became foremost and who surpassed (other) gods in strength, at whose breath heaven and earth tremble on account of the greatness of his might, he, O men, is Indra.<sup>5</sup>

Who as soon as he was born became foremost, the wise god, who, with his strength, i.e. strong action, subdued, i.e. seized all around, protected all around, or surpassed (other) gods; at whose power even heaven and earth trembled on account of the greatness of his might, i.e. on account

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 136; Muir, op. cit.,
<sup>3</sup> The quotation is untraced.
vol. iv, pp. 299, 300.
<sup>4</sup> v. 32. 1; SV. 1. 315.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., pp. 54-67. <sup>5</sup> ii. 12. 1; AV. 20. 34. 1.

of the mightiness of his power. He, O men, is Indra. Thus the gratification of the seer who had an intuitive insight into reality expresses itself conjoined with a narrative.<sup>1</sup>

Parjanyah² (cloud) is derived from (the verb) trp (to be satisfied) by reversing the first and the last (letter): one who gives satisfaction and is favourable to men (trp+janyah=prt+janyah=parj+janyah=par+janyah), or he is (so called because) he is the best conqueror  $(parah+\sqrt{jin})$ , or he is the best progenitor  $(parah+\sqrt{jan})$ , or he is the bestower of juices  $(pra+\sqrt{j})$ . The following stanza is addressed to him.

#### (Here ends the tenth section.)

He strikes down trees and he strikes down demons, the entire universe was afraid of the great slaughter. Even the guileless fly from the rainer, when Parjanya thundering strikes the evil-doers.<sup>3</sup>

He strikes down the trees and he strikes down the demons. All beings are afraid of this great slaughter. Great, indeed, is his slaughter. Even the innocent, being afraid, run away from him whose function is to rain, when Parjanya thundering strikes the evil-doers, i. e. men who commit sinful acts.

Bṛhus-patih 4 is the protector or supporter of the great. The following stanza is addressed to him.

#### (Here ends the eleventh section.)

On all sides he saw water bound up by the cloud like fish dwelling in shallow water. Having rent (the cloud) with a dreadful roar, Brhaspati drew it out like a cup from a tree.<sup>5</sup>

On all sides he saw water bound up by the all-pervading cloud like fish living in shallow water. He took it out like a cup from the tree. From what verb is camusah (cup) derived? (from \( \sum cam \)) i. e. they drink in it. Brhaspati having rent it with a dreadful roar, i. e. sound.

Brahmaṇas-patiḥ is the protector or supporter of brahma. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the twelfth section.)

All the rays of the sun drank that very stream of water, pervading and flowing downwards, which Brahmanaspati pierced with his might, and together they poured an abundant spring rich in water.<sup>6</sup>

According to Durga, the seer Gṛtsamada, a friend of Indra, who had enjoyed his companionship, expresses his gratification in the stanza. He remarks that the stanzas of the RV. often refer to historical events also. He offers an alternative explanation for 'conjoined with a narrative', i.e. which is worthy

of being related to posterity.

<sup>2</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., pp. 83-5.

3 v. 83. 2

<sup>4</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., 101-4. Cf. above, 2. 12; Brh. D. ii. 1.

5 x. 68. 8; AV. 20. 16. 8.

6 ii. 24. 4.

All the rays of the sun, which appear like the sun, drink that very stream of water, pervading, flowing, and spreading downward, which Brahmanaspati pierced with his might, i.e. with power. And together they pour out the abundant springs, rich in water, i.e. abounding in water.

### (Here ends the thirteenth section.)

Lord of the abode 1—ksetram (abode) is derived from the verb) ksi, meaning to dwell—the protector or supporter of the dwelling-place. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the fourteenth section.)

We will win with the lord of the abode as with a friend; bring to us a horse or cow, O nourisher. He shall be gracious to us for such (gift).<sup>2</sup>

We will win with the lord of the abode as with a very friendly person. Bring, O nourisher, a well-nourished cow and horse. He shall be gracious to us for such (gift).

With strength or wealth. The verb mrl means to give. The following stanza is addressed to him.

#### (Here ends the fifteenth section.)

O lord of the abode, bestow upon us the wave, rich in honey, distilling honey, and well purified like clarified butter, as a cow does its milk. May the lords of the sacred law be gracious to us.<sup>3</sup>

Bestow upon us, O lord of the abode, as a cow her milk, the honeyed wave, distilling honey, i.e. water, well purified like clarified butter. May the lords or protectors of law be gracious to us. The verb mrlay means to protect, or to worship. With reference to this some think that the recurrence of the same expression in the same stanza means tautology, as for instance, 'the wave rich in honey', and 'distilling honey'; others think that the recurrence of the same expression in the same verse  $(p\bar{a}da)$  is tautology, as for instance, 'Golden in form, he is golden in appearance'.' Another school of thought does not admit tautology, if there is some difference, even if it is very slight, as for instance, 'as from water the frogs', and 'as frogs from water'.

Vāstoṣ-patiḥ 6 (house-lord)—vāstuḥ (house) is derived from (the verb)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> iv. 57. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> iv. 57. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ii. 35, 10. <sup>5</sup> x, 166, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cf. Professor Macdonell, of. cit., p. 138.

vas, meaning to dwell—is the lord or protector of the house. The following stanza is addressed to him.

#### (Here ends the sixteenth section.)

O lord of the house, thou art the killer of disease, wearing all forms; be our very kind friend.<sup>1</sup>

O lord of the house, thou art the killer of disease, wearing all forms; be our very happy friend. The word śeva is a synonym of happiness (sukha). The verb śis takes the suffix va, which replaces the letter next to the penultimate (i.e. s) and optionally takes guna.<sup>2</sup>

The word siva is derived from the same root also. He becomes the

deity of all those forms that he longs for.

Maghavā assumes every form.3 This too is a Vedic quotation.

Vācas-pati is the lord or protector of speech. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the seventeenth section.)

Come again, O lord of speech, together with the divine mind. O lord of wealth, make me happy, let my body (depend) on me alone.

The stanza is explained by the mere reading of it.

 $Ap\bar{a}m$   $nap\bar{a}t^5$  is explained by the offspring of the self  $(tan\bar{u}$ - $nap\bar{a}t)$ .<sup>6</sup> The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the eighteenth section.)

Offspring of waters, who shines within the waters without fuel, whom priests implore in sacrifices; thou hast given us honeyed waters with which Indra grew in vigour.<sup>7</sup>

Who [will shine, i.e.] shines in the interior of waters without fuel, whom wise men praise in sacrifices; O offspring of waters, give us honeyed waters for pressing the some with which Indra grows in vigour, i.e. in vigorous action.

Yama <sup>8</sup> is (so called) because he governs ( $\sqrt{yam}$ ). The following stanza

is addressed to him.

# (Here ends the nineteenth section.)

With oblation, worship the king, Yama, son of Vivasvat (the sun), who has departed along the great heavenly heights, who has made the path clear for many, and who is the rendezvous of men.<sup>9</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> vii. 55. 1.

<sup>2</sup> Sis + va > siva and, with guna, seva.

<sup>3</sup> iii. 58. 8.

<sup>4</sup> AV. 1. 1. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., pp. 69-71.

<sup>6</sup> See 8. 5.

<sup>7</sup> x. 30. 4; AV. 14. 1. 37.

<sup>\*</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 171.

<sup>9</sup> x. 14. 1; cf. AV. 18. 1. 49.

Who has departed: who has gone round the heavenly heights, i.e. elevations and depressions. The verb av means to go. The sense is: and with oblation, worship the king, Yama, the son of Vivasvat (the sun), who has shown the path to many and who is the rendezvous of men. The verb duvasyati means to worship. Agni is called Yama also. The following stanzas proclaim him.

#### (Here ends the twentieth section.)

Like a spear hurled, it inspires awe as the archer's arrow of bright appearance.2

Yama, indeed, is what is born, Yama, what shall be born; he is the maidens' lover, the matrons' lord.<sup>3</sup>

With the moving and the non-moving oblation we obtain him, the kindled god, as cows do their abode in the evening.<sup>4</sup>

These are hemistichs. Like a spear hurled, it inspires terror (among enemies) or courage (among friends), as does the archer's arrow of bright appearance, of dreadful appearance, [of strong appearance, of glorious appearance], of great appearance, or of shining appearance.

Yama indeed was born, associated with Indra.

Ye are twin brothers, whose mother is here and there.5

This too is a Vedic quotation. Yama is, as it were, what is born and what shall be born. Maidens' lover, i.e. one who causes maidens to be loved.<sup>6</sup> Matrons' lord, i.e. one who causes matrons to be protected. Matrons have Agni as their chief deity, on account of their association with sacrifice.

Agni was thy third husband.7 This too is a Vedic quotation.

As cows obtain their home in the evening so may we obtain the kindled god, who is well kindled with pleasant things, with our non-stationary, moving, i.e. oblation in the form of an animal, and non-moving, stationary, i.e. oblation in the form of herbs.

Mi-tra <sup>8</sup> is (so called) because he preserves ( $tr\bar{a}yate$ ) from destruction (pra- $m\bar{i}$ -ti) or because he runs (dravati) measuring things together ( $\sqrt{mi}$ ), or

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> It is not clear why Yaska introduces the verb av, 'to go'. Durga does not throw any light on it.

<sup>2</sup> j. 66, 7,

<sup>3</sup> i. 66, 8.

<sup>4</sup> i. 66. 9. According to Durga, the word rah in the text of the RV. is an expletive.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> vi. 59, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Indian marriage is accomplished by taking seven steps round the fire-altar. Fire is here called maidens' lover, because fire causes the marriage to be accomplished, with which the period of maidenhood comes to an end.

<sup>7</sup> x. 85. 40; AV. 14. 2. 3.

<sup>8</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., pp. 29-80.

the word is derived from the causal of (the verb) mid (to be fat). The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the twenty-first section.)

Proclaiming, Mitra leads men forth, Mitra supported earth and heaven. Ever watchful, Mitra beheld the tribes. To Mitra sacrifice the fat oblations.<sup>1</sup>

Proclaiming, i. e. speaking encouraging words, Mitra leads men; Mitra alone supports earth and heaven. Without winking Mitra beholds the tribes. The word kretayah is a synonym of men, (so called) because they are active, or because their bodies are long (vi-kreta). 'To Mitra sacrifice the fat oblations' has been explained. The verb hu means to give.<sup>2</sup>

Kah is (so called because) he is loving, or surpassing, or happy. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the twenty-second section.)

In the beginning, the golden foetus took shape; he was the sole existing lord of the universe. He supported this earth and heaven. Let us, with oblations, worship the god Ka.<sup>3</sup>

The golden foetus; the foetus made of gold, or he whose foetus is made of gold. The word garbhah (foetus) is derived from the verb grbh (used) in the sense of praising, or (so called because) it swallows useless things. Now when a woman receives the life-germs  $(gun\bar{a}n)$  and her own lifegerms are brought into contact with them, fertilization takes place. He came into existence in the beginning. He was the sole existing lord of the universe. He supports earth and heaven. Let us, with oblations, worship the god Ka' is explained. The verb vidh means to give.

Sarasvat has been explained.<sup>5</sup> The following stanza is addressed to him.

(Here ends the twenty-third section.)

Be our protector with those waves of thine, O Sarasvat, which are rich in honey and distil clarified butter.6

The stanza is explained by the mere reading of it.

(Here ends the twenty-fourth section.)

form of her germinating fluid, then by the mutual contact of the male and female fluid in the interior of the uterus which is capable of receiving them, fertilization of a woman takes place. Or when a woman admires the qualities of a man, on account of her love for him, and a man a woman, the result of their mutual admiration is passion, and passionate intercourse produces fertilization.

<sup>1</sup> iii, 59. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The sentence is omitted by Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> x. 121. 1; AV. 4. 2. 7; Vs. 18. 4; 28. 1; 25. 10.

<sup>&#</sup>x27;Durga describes the process of fertilization as follows: 'When a woman receives from a man the life-germs, i. e. the essence of the marrow of his bones, &c., in the form of seminal fluid and brings them (i. e. spermatozoa) in contact with her own life-germs, i. e. the essence of her flesh and blood in the

<sup>5</sup> i. e. By Sarasvatī.

<sup>6</sup> vii. 96. 5.

Viśvakarman is the maker of all. The following stanza is addressed to him.

(Here ends the twenty-fifth section.)

Viśvakarman is sagacious, mighty, creator, disposer, and supreme beholder. The objects of their desire rejoice together with food, where beyond the seven seers, they declare (only) one to exist.<sup>1</sup>

Viśvakarman is of a penetrating mind, pervading, creator, disposer, and the most supreme beholder of beings. The objects of their desire, i.e. objects which are loved or sought after, or approached, or thought about, or aimed at. They rejoice with waters. Where these seven seers, i.e. luminaries. Beyond them is the sun. In him (the sun) they (the luminaries) become one. This is with reference to the deity.

Now with reference to the soul.

Viśvakarman is of a penetrating mind, pervading, creator, and disposer, and the most supreme manifester of the senses. The objects of worship of these (senses), i.e. objects desired, or sought after, or approached, or thought about, or aimed at. They rejoice together with food. Where these seven seers, i.e. the senses. Beyond them is the soul. In him (the soul) they (senses) become one. This expounds the course of the life of the soul.<sup>2</sup> With reference to it they relate a legend. Viśvakarman, the son of Bhuvana, sacrificed all beings in a universal sacrifice.<sup>3</sup> He sacrificed even himself in the end. This is indicated by the following stanza.

Who sacrificed all these created beings.<sup>+</sup> The following stanza explains it still more explicitly.

### (Here ends the twenty-sixth section.)

O Viśvakarman, growing with oblations, thyself sacrifice earth and heaven. On both sides let other men be stupified. Here may Indra be our inciter.<sup>5</sup>

<sup>1 - 89 9</sup> 

The manuscripts of the longer recension read stasmin, while those of the shorter read asmin. I prefer the latter to the former, because a comparison of the adhi-daivata and adhy-atma explanation of the stanza shows that Yāska intends to bring about a contrast between his two interpretations. For this reason he uses tesam, stāni, tebhyaḥ, and stasmin in the former, and eṣām, imāni, ebhyaḥ in the latter. The corresponding word for stasmin is therefore asmin, hence I conclude that the reading of the shorter recension is the correct one.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Universal sacrifice is regarded as very

efficacious. Cf. ŚB. xiii. 7. 1. 1: 'Ah, I will sacrifice myself in created beings, and created beings in myself. Then, having sacrificed himself in all created beings and created beings in himself, he acquired superiority, sovereignty, and overlordship over all created beings. Likewise, a man having sacrificed all oblations and all created beings in a universal sacrifice, acquires superiority, sovereignty, and overlordship.' Cf. also Manu, xii. 91; Iśa. U. 6; AP, i. 23. 1; Muir, op. cit., vol. v, p. 372.

<sup>4</sup> x. 81. 1; VS. 17. 17.

<sup>8</sup> x. 81. 6; SV. 2. 939; VS. 17. 22.

O Viśvakarman, growing with oblations, thyself sacrifice earth and heaven. On both sides let other men, i.e. rivals, be stupified. Let Indra, who is pre-eminent in knowledge, here be our inciter.

Tārkṣya¹ is explained by Tvaṣṭṛ: (1) he dwells (kṣayati) in the crossedover place ( $\sqrt{t_{i}}$ ), i. e. atmosphere; (2) he protects (rakṣati) objects quickly (tārnum); or (3) it is derived from (the verb) as (to pervade). The following stanza is addressed to him.

#### (Here ends the twenty-seventh section.)

Let us, here, invoke Tārkṣya, who is rich in food, incited by gods, mighty, impeller of chariots, the felly of whose wheel is unhurt and who is a hero in battle, quickly for our welfare.<sup>2</sup>

(Let us invoke) him who is exceedingly rich in food. Jūti signifies motion or pleasure; deva-jūtum therefore means one who is incited by the gods, or pleased by them. Endowed with might, transporter of chariots, the felly of whose wheel is uninjured and who is victorious in battles. Let us be quick and here invoke Tārkṣya for our welfare. What god other than the atmospheric would the seer have thus addressed? The following stanza is addressed to him.

## (Here ends the twenty-eighth section.)

Who even spread, with his might, the five tribes in a moment, as the sun, with his light, does the waters. A hundredfold, a thousandfold in his speed. Like a hurled javelin, they cannot keep him back.<sup>4</sup>

Who also spreads five human tribes, in a moment, with his might, i.e. strength, as the sun does the waters with his light. His motion gains a hundredfold, a thousandfold speed. Like a discharged arrow made of reeds, they cannot keep him back.

Manyu <sup>5</sup> (anger) is derived from (the verb) man, meaning to shine, or to be angry, [or to slay]: arrows shine through anger. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the twenty-ninth section.)

Accompanied by thee on the same chariot, O Manyu, let our heroes, demolishing, making hairs stand on their end, unassailable, swift like Maruts, having pointed arrows, sharpening their weapons, fire-incarnate rush forth towards the (enemy).

- <sup>1</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 148.
- <sup>2</sup> x. 178. 1; AV. 8. 85. 1; SV. 1. 382.
- <sup>5</sup> The characteristic of the atmospheric gods is strength. They perform deeds of valour, and all that requires power. The author thinks that this trait is clearly

attributed to Tärksya in the stanza, and according to him, therefore, Tärksya can be no other than an atmospheric deity.

- 4 x. 178. 3; AB. iv. 20.
- <sup>5</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 119.
- 6 x. 84, 1; AV, 4, 81, 1,

Having mounted the same chariot with thee, O Manyu, let our heroes, demolishing, causing the hair to stand on end, unassailable, swift like the Maruts, having pointed arrows, sharpening their weapons, rush forward towards the enemy. Fire-incarnate, i.e. destroying like fire, or armed, or wearing a coat of mail.

 $Dudhikr\bar{a}$  has been explained.<sup>1</sup> The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the thirtieth section.)

Dadhikrā spread out the five tribes with might as the sun the waters with his light. Thousand-gaining, hundred-gaining is the swift courser. May be commingle these speeches with honey.<sup>2</sup>

Dadhikrā spreads out water [with might] with strength as the sun the five human tribes with light. Thousand-gaining, hundred-gaining is the swift, i.e. having speed, courser, i.e. having motion. May he commingle these speeches of ours with honey, i.e. water. *Muchhu* (honey) is derived from the verb *dham* (to blow) reversed.

Savitr<sup>3</sup> (is so called because) he is the stimulator of all. The following stanza is addressed to him.

#### (Here ends the thirty-first section.)

Savitr has fixed the earth with supports; Savitr has fastened heaven in unsupported space; Savitr has milked the atmosphere, shaking itself like a horse, and the ocean bound in illimitable space.<sup>4</sup>

Savitr caused the earth to be fastened with supports. In the support-less atmosphere Savitr has made the heaven firm. Savitr has milked the cloud fastened in the atmosphere, i.e. fastened in the illimitable space, or fastened in space which does not move quickly, or hasten, i.e. (the cloud) which moistens, shaking <sup>5</sup> itself like a horse. What other god than the atmospheric one would the seer have thus described? The sun is called Savitr also. He is so praised in the *Hiranyastūpa* hymn. <sup>6</sup> The seer *Hiranyastūpa* proclaimed this hymn in the act of worship. This is indicated by the following stanza.

# (Here ends the thirty-second section.)

See 2. 27. Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 148.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> iv. 38. 10.

<sup>3</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 32.

<sup>4 - 179 1</sup> 

<sup>5</sup> The word dhuni is explained by Durga as

<sup>&#</sup>x27;shaking', and also by Roth, op. cit., p. 143. But in his famous lexicon he attributes to it the meaning 'sounding', which is adopted both by Muir, op. cit., vol. iv, pp. 110-11, and Max Müller.

<sup>6</sup> x. 149.

Like Āngirasa Hiraṇyastūpa, I invite thee, O Savitr, to this sacrificial food. Thus worshipping and bowing before thee for protection, I kept watch as for a stalk of soma.<sup>1</sup>

Golden tuft of hair: a tuft of hair made of gold or one having a golden tuft of hair.  $St\bar{u}pa$  (tuft of hair) is derived from the verb styai (to be collected into a heap), i.e. a collection. O Savitr, like Angirasa, I invite thee to this sacrifice, i.e. sacrificial food. Thus worshipping, bowing before thee for protection, I keep watch as for a stalk of soma.

Tvastr has been explained.2 The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the thirty-third section.)

The divine stimulator, multiform Tvaştı, generated and nourished manifold mankind. All these created beings and the great divinity of the gods are solely his.<sup>3</sup>

The divine stimulator, omniform Tvaṣṭā, nourished mankind by the gift of juice. And he generated them in various ways. All these beings, i. e. waters, are his. And for him is the one great divinity of the gods, i. e. the state of being endowed with wisdom or with the bread of life. The word as-u is a synonym of wisdom: (1) it throws out the senseless; and sense is thrown into it ( $\sqrt{as}$ , to throw); (2) or the word asu-ratva has its first letter (v) elided.

Vāta 4 (wind) is (so called) because he blows ( $v\bar{a}ti$ ). The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the thirty-fourth section.)

May Vata blow towards us what is healing, full of happiness and comfort for our heart. He shall prolong our lives.<sup>5</sup>

May Vāta blow towards us the healing medicines and what is full of happiness and comfort for our heart. And may he prolong our life.

Agni has been 6 explained. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the thirty-fifth section.)

Thou art invited to this beautiful sacrifice for the drinking of soma. Come, O Agni, with the Maruts.<sup>7</sup>

Thou art invited to this beautiful sacrifice for the drinking of soma.

<sup>1</sup> x. 149. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See 8. 13; cf. Professor Macdonell, op. cit.,

p. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> iii. 55. 19; AV. 18. 1. 5.

<sup>4</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., pp. 81-3.

<sup>5</sup> x. 186. 1; SV. 1. 184; 2. 1190.

<sup>6</sup> See 7. 4.

<sup>7</sup> i. 19. 1; SV. 1. 16.

As such, O Agni, come together with the Maruts. What god other than the atmospheric one would the seer thus address? The following stanza is addressed to him.

#### (Here ends the thirty-sixth section.)

I prepare the sweet mead for thee to drink first. Come, O Agni, with the Maruts.<sup>1</sup>

I prepare the sweet mead, i.e. made of soma, for thee to drink first, i.e. to partake of first. As such, O Agni, come together with the Maruts.

(Here ends the thirty-seventh section.)

Vena is derived from (the root) ven, meaning to long for. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the thirty-eighth section.)

This Vena impels them who are in the womb of the variegated one. Light is the chorion in measuring the region of vapours. At the contact of waters and the sun, the wise kiss him with thoughts like an infant.<sup>2</sup>

This Vena impels (them who are) in the womb of the variegated one, i. e. in the womb of one who is endowed with variegated colours, i. e. waters. Light is the chorion, his light serves the purpose of chorion. The chorion develops with the external membrane of the foetus, or it is joined with the external membrane. At the coming together of waters and the sun, wise men kiss, lap, praise, cause to grow, or worship, with hymns as they do an infant. Infant (sisu) is (so called because) he is worthy of praise (samsanīya), or it is from (the root) si, meaning to give. Foetus is obtained after a long time.

Asu-nīti is (so called because) it carries breath away (asūn nayati). The following stanza is addressed to it.

### (Here ends the thirty-ninth section.)

O Asuniti, support the mind with us for the continuation of life, prolong well our age. Make us happy in the sight of the sun, do thou increase our body with clarified butter.<sup>4</sup>

O Asunīti, support the mind within us for a longer life. And prolong our age, and make us complete for beholding the sun. The verb radh is used in the sense 'to be subdued'.

We will not be subjected to the foe, O King Soma!5 This too is

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i. 19. 9; viii. 8. 7; AV. 20. 99. 1; SV. 1. 256; 2. 928.

<sup>2</sup> x. 128. 1; VS. 7. 16.

<sup>3</sup> It is given by man to woman. Durga.

<sup>4</sup> x. 59. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> x. 128. 5; AV. 5. 3. 7.

a Vedic quotation. Do thou increase the self, i. e. the body, with clarified butter.

Rtah has been explained. The following stanza is addressed to him.

(Here ends the fortieth section.)

Of Rta, indeed, are the earlier invigorating draughts. Contemplation of Rta kills vices. The call of Rta awakening and illuminating, pierced even the deaf ears of the living being.<sup>2</sup>

Of Rta, indeed, are the earlier invigorating draughts. Consciousness of Rta kills all that should be avoided. The call of Rta pierces the ears even of the deaf. Deaf, whose ears are closed. Causing to wake and making bright the ears of the living being, of the moving being, of man, of light, or of water.

Indu is derived from (the verb) indh (to kindle) or from ud (to moisten). The following stanza is addressed to him.

(Here ends the forty-first section.)

May I proclaim that to the auspicious Indu who, like one to be invoked, is vigorous. He stirs prayer; the slayer of demons stirs prayer. May he himself drive away from us the mockery of the scoffer with slaughter. May the wicked drop down, lower and lower, like some insignificant thing, may he drop down.<sup>3</sup>

I proclaim that to the auspicious Indu, like one who is worthy of being invoked, who is vigorous, rich in food, or full of desire, he causes our prayers to stir; and the slayer of demons causes them to stir with strength. May he himself drive away the man who scoffs and his mockery from us with slaughter. May the wicked drop down. Even lower than that may he drop down, like an insignificant thing. Some think that repetition (of the same words) adds a greater force to a (particular) sentiment, as for instance: Oh, she is beautiful, oh, she is beautiful. This (repetition) is characteristic (of the style) of Parucchepa.<sup>4</sup> He was a seer. He whose organ is (large) like a joint, he whose organ is in every joint.

With these words, the twenty-seven appellations of deities are dealt with. Hymns are addressed and oblations are offered to them. Of these,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See 2. 25; 3. 4; 4. 9; 6. 22.

<sup>2</sup> iv. 23. 8; cf. 6. 16.

<sup>3</sup> i. 129. 6; cf. Brh. D. iv. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. Muir, op. cit., vol. i, p. 195; vol. iii, p. 212. Parucchepa is mentioned in TS. ii. 5. 8. 3.

Nrmedha and Parucchepa dispute as to whose knowledge is of a superior kind. They try to kindle fire in moist wood. The former produces smoke only, the latter a flame, and thus establishes his superiority.

the following, i. e. Vena, Asuniti, Rta, and Indu, do not have oblations offered to them.

Prajā-pati<sup>1</sup> is the protector or supporter of creatures. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the forty-second section.)

O Prajāpati, no one except thyself did encompass all these created things. With whatever desire we sacrifice to thee, let that be ours. May we be lords of treasures.<sup>2</sup>

O Prajāpati, no one, indeed, other than thyself encompassed all those created things. With whatever desire we sacrifice to thee, let that be ours. May we be lords of treasures: (this) is a benediction.

Ahi has been explained.3 The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the forty-third section.)

With hymns thou singest (the praise) of Ahi, born in the waters, sitting in the lowest part of the rivers, in vapours.<sup>4</sup>

With hymns thou singest (the praise) of Ahi, born in waters, sitting in the lowest part of the rivers, in vapours, [in waters]. Budhnam means atmosphere: waters are held bound in it; the other word budhnam (body) is derived from the same root also, i. e. breath is held bound in it. He, who is Ahi, is budhnya, i. e. a dweller in atmosphere, budhnam meaning atmosphere. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the forty-fourth section.)

May Ahi who dwells in the atmosphere not put us to hurt. May the sacrifice of this man, the lover of sacred rites, never fail.<sup>5</sup>

May Ahi who dwells in the atmosphere not put us to injury. May his sacrifice never fail, i. e. of the lover of sacrifice.

Su-parṇa (having beautiful wings) has been explained.<sup>6</sup> The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the forty-fifth section.)

One had beautiful wings, he has entered the ocean, he beholds this entire universe. With a pure mind I saw him from near, him the mother kisses and he kisses the mother.

One has beautiful wings; he enters into ocean; he beholds all these

<sup>1</sup> Cf. Professor Macdonell, op. čit., p. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> x. 121. 10; AV. 7. 80. 8; VS. 10. 20; 28. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See 2. 17.

<sup>4</sup> vii. 84. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> vii. 34, 17; cf. Brh. D. v. 165.

<sup>\*</sup> See 4. 3; 7. 24;

<sup>7</sup> x. 144, 4; AA, iii, 1, 6, 15.

created beings. With a pure mind I saw him. Here the seer, who had intuitive insight into reality, (expresses) his pleasure in a narration.<sup>1</sup>

The mother, i. e. atmospheric speech, kisses him and he kisses the mother.

Purū-ravas is (so called) because he cries too much. The following stanza is addressed to him.

(Here ends the forty-sixth section.)

On his being born, the goers  $(gn\bar{a}h)$  sat together and the rivers flowing by themselves strengthened him, when, O Purūravas, the gods strengthened thee for the great battle, for slaying the barbarian.<sup>2</sup>

On his being born the goers, i.e. waters, (so called) from going, or else the divine women, sat together, and the rivers, [flowing by themselves,] moving by themselves, strengthened him, when the gods strengthened thee, O Purūravas, for the great battle, for the delightful combat, for slaying the barbarian, the gods (strengthened thee), the gods.

(Here ends the forty-seventh section.)

#### CHAPTER XI

Syena (falcon) has been explained.<sup>3</sup> The following stanza is addressed to him.

(Here ends the first section.)

Having seized soma, the falcon bore a thousand, ten thousand libations together. Here, in the enjoyment of soma, the bountiful left the illiberal behind, and the wise the dull-witted man.<sup>4</sup>

Having seized soma, the falcon carried a thousand, ten thousand libations at the same time. (The word) thousand is used with reference to the sacrifice, in which soma is pressed a thousand times. In the sacrifice there are ten thousand soma-draughts, or there are ten thousand gifts in connexion with the pressing of soma. There the bountiful left the unfriendly, i. e. the non-liberal, behind in the enjoyment of soma, and the wise the dull-witted man.

He is praised with reference to the drinking of soma, and in a hymn addressed to Indra; he is therefore identified with Indra.

<sup>1</sup> Cf. Muir, op. cit., vol. ii, p. 196.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See 4. 24.

<sup>3</sup> x. 95. 7.

<sup>4</sup> iv. 26. 7.

Soma is a plant: the word is derived from (the root) su (to press): it is pressed again and again. Its character (as a deity) is mostly secondary and only rarely primary. In order to point out its (primary use) in the hymns relating to soma-juice while it is being purified, we shall quote (the following stanza).

(Here ends the second section.)

Be pure with thy sweetest and most gladdening stream. O some, thou art pressed for Indra to drink.1

The stanza is explained by the mere reading of it.

Now here is another stanza addressed to him or to the moon, as follows.

(Here ends the third section.)

Because they grind the herbs together, one thinks that he has drunk the soma. Of the soma which the Brahmanas know, none whatsoever partakes.2

The hemistich, 'Because they grind the herbs together, one thinks that he has drunk the soma', refers to the uselessly-pressed soma, which is not soma at all. Of the soma which the Brahmanas know, none whatsoever, i. e. no one who does not offer sacrifice, can partake. This is with reference to sacrifice.

Now with reference to the deity. The hemistich, 'Because they grind the herbs together, one thinks that he has drunk the soma', refers to the soma pressed with the Yajus formula, which is not soma at all. Of the soma which the Brahmanas know, i. e. the moon, none whatsoever, i. e. no one who is not a god, can partake.

The following, another stanza, is addressed to him, or to the moon.

(Here ends the fourth section.)

O god, when they drink thee, forth thenceforward thou thrivest again. Wind is the protector of soma; the month is the maker of years.

O god, when they begin to drink thee, forth thenceforward thou again thrivest; this refers to some particular libations, or to the first and second fortnights of the lunar month. Wind is the protector of soma. The seer calls wind its protector on account of companionship or extracting the juice.4 The month is the maker of years, of annual periods, i. e. the plant soma on account of its (assuming) particular shapes, or the moon.

Can-dramās (the moon) is (so called because) it roams about noticing  $(\sqrt{cay} + \sqrt{dram})$  or is bright and measures (candra-mā), or its measure is bright. Candra (bright) is derived from (the verb) cand, meaning to

<sup>1</sup> ix. 1. 1; SV. 1. 468; 2. 39; VS. 26, 25. 3 x. 85. 5; cf. AV. 14. 1. 14.

<sup>2</sup> x. 85. 3; AV. 14. 1. 8.

<sup>4</sup> Cp. 2. 20. <sup>5</sup> Cp. Brh. D. vii. 129.

shine. The word candanam (sandalwood) is derived from the same root also.

It roams about beautifully, or it roams about for a long time. Or the former part of the word (candramās) is derived from (the verb) cam (to drink). Cāru (bright) is derived from (the verb) ruc (to shine) reversed. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the fifth section.)

When he is born, he is ever new, the banner of day he goes before dawns. Approaching he distributes their share among the gods; the moon extends farther long life.<sup>1</sup>

When he is born he is ever new to the beginning of the first fortnight. 'The banner of days he goes before dawns' refers to the end of the second fortnight.

According to some the second verse has the sun as its deity. 'Approaching he distributes their share to the gods' refers to the half-monthly oblation of clarified butter. The moon farther extends long life.

Mrtyu (death) is (so called) because he makes people die. 'He is (so called because) he causes the dead to be removed,' says Śatabalākṣa, the son of Mudgala. The following stanza is addressed to him.

#### (Here ends the sixth section.)

Away, O Death, depart along the path that is thine own, but different from the road of the gods. I speak to thee, who hast eyes and possessest the power of hearing. Do not injure our children, nor our heroes.<sup>2</sup>

Away, O Death, certainly, O Death, certainly depart, O Death, with this it is declared, O Death, the dead is for him who causes him to be removed, O Death. It is derived from (the verb) mad or from mud. The following stanza is addressed to them.

# (Here ends the seventh section.)

Here is the impetuous meeting of the two mighty ones. O Indra and Viṣṇu, the drinker of the pressed soma-juice avoids you. You two turn aside that which is directed towards mortal man, aye, the dart of the archer Kṛśānu.<sup>3</sup>

The stanza is explained by the mere reading of it.

Viśvānara has been explained. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the eighth section.)

<sup>1</sup> x. 85. 19; cf. AV. 7. 81. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> x. 18. 1; AV. 12. 2. 21; VS. 85. 7.

<sup>3</sup> i. 155. 2. The stanza together with the

commentary on x. 18. 1 in the 7th section is omitted by Durga; cf. Roth, op. cit., p. 147.

<sup>4</sup> See 7. 21.

Bring your worship to the great (god) who is being exhilarated, and (who is giver of) food, who is dear to all men, who is all-powerful; to Indra, whose great strength is very overpowering, whose great glory and power heaven and earth honour.<sup>1</sup>

Honour [you], with praise, the great god, giver of sacrificial food, who is being exhilarated, i.e. who is rejoicing, who is being praised, or who is being implored; who is dear to all men, and who is all-powerful; and to Indra, in whose pleasure there is exceedingly great strength and most praiseworthy glory and power bestowed on men. Heaven and earth worship you. What god other than the atmospheric would the seer have thus addressed?

The following, another stanza, is addressed to him.

(Here ends the ninth section.)

Viśvānara the divine stimulator has lifted up the all-impelling immortal light.<sup>2</sup>

The meaning is that Viśvānara, the god who stimulates, has lifted up the all-impelling immortal light.

Dhātr<sup>3</sup> is the creator of all. The following stanza is addressed to him.

(Here ends the tenth section.)

May Dhātr give uninjured life extending to the sacrificer. We meditate on the goodwill of the god whose laws are true.<sup>4</sup>

May Dhatr give prolonged and undecaying livelihood to the liberal worshipper.

We meditate on the goodwill, the blessed will, of the god whose laws are true.

Vidhātṛ is explained by dhātṛ. The following is his incidental mention in a stanza addressed to many deities.

# (Here ends the eleventh section.)

In the law of King Soma and Varuna, in the protection of Brhaspati and Anumati, to-day in thy invocation, O Maghavan, and of Dhātr and Vidhātr, I partook of the jars.<sup>5</sup>

The meaning is: induced by these deities I partook of the jars full of soma-juice.  $Kala\acute{s}a$  (jar) [from what verb is it derived?] is (so called because)  $kal\ddot{a}h$ , particular measures of soma, are deposited in it  $(kal\ddot{a}-+\sqrt{\acute{s}})$ .

x. 50. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> vii. 76. 1; cf. Brh. D. vi. 11.

<sup>8</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 115.

<sup>4</sup> AV, 7. 17, 2. 8 z. 167, 8.

Kalih and kalāh are both derived from (the root)  $k\bar{r}$  (to scatter): their measures are scattered.

### (Here ends the twelfth section.)

Now therefore (we shall deal with) the groups of atmospheric deities. Of these, the Maruts 1 come first. Ma-rutah, of measured sound  $(\sqrt{mi} + \sqrt{ru})$ , or of measured brilliancy  $(\sqrt{mi} + \sqrt{ruc})$ , or they run very much (mahad + dru). The following stanza is addressed to them.

#### (Here ends the thirteenth section.)

Come, O Maruts, with chariots charged with lightning, of good speed, furnished with spears and having horses as their wings. Fly to us like birds, O ye that have wise counsel, with the most wholesome food.<sup>2</sup>

O Maruts, with (chariots) charged with lightning. Of good speed, i.e. that turn well, or praise well, or shine well. Come with chariots furnished with spears. Having horses as their wings, as the means of flying. Fly to us like birds with the most wholesome food. Having wise counsel: whose works are blessed or whose wisdom is blessed.

Rudras have been explained.<sup>3</sup> The following stanza is addressed to them.

#### (Here ends the fourteenth section.)

Come, O Rudras, accompanied by Indra, of one accord, riding in golden chariots for prosperity. This thought from us longs for you, (come) like springs from heaven for one who seeks water in the hot season.<sup>4</sup>

Come, O Rudras, with Indra, accordant for the action of bringing prosperity. This thought from us yearns strongly for you as the thirsty for the divine springs of water. *Tranaj* is derived from (the verb) *tra* (to be thirsty). *Udanyuh* (one who seeks water) is derived from the verb *udanyu* (to moisten).

*R-bhavah* are (so called because) they shine widely  $(uru + \sqrt{bh\bar{a}})$ , or they shine with sacred rite  $(rta + \sqrt{bh\bar{a}})$ , or they live with sacred rite  $(rta + \sqrt{bh\bar{a}})$ . The following stanza is addressed to them.

### (Here ends the fifteenth section.)

Having performed laborious works with zeal, institutors of sacrifice, being mortals, they attained immortality. The Rbhus, sons of Sudhanvan,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> i. 88. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See 10. 5; cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 74.

<sup>4</sup> v. 57. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Durga remarks that some commentators explain udanyu as a bird called cātaka, at whose prayer divine springs of water come down from heaven.

<sup>6</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., pp. 131-4.

radiant like the sun, mixed things together with their works during the year.1

Having finished the works with utmost quickness, the bearers, or the wise Rbhus, attained immortality although they were mortals. The Rbhus, sons of Sudhanvan, looking like the sun, or wise like the sun. They mixed things together with their works, i.e. actions during the year.

Rbhu, Vibhvau, and Vāja were the three sons of Sudhanvan, a descendant of Angiras.<sup>2</sup> With reference to them there are Vedic passages which mention the first and the last (Rbhu and Vāja) in the plural number, but not the middle one. With regard to this, i. e. the use of plural number of Rbhu and the praising together of the cup, there are many hymns in the ten books (of the Rgveda). The rays of the sun are called Rbhus also.

When you slept in the house of the unconcealable one, because (you were) there, hence, O Rbhus, you did not come here to-day.

The unconcealable one is the sun, (so called because) he cannot be concealed. Because you slept in his house; as long as you remain there, so long you cannot be here.

Angirasus have been explained. The following stanza is addressed to them.

### (Here ends the sixteenth section.)

These seers are indeed multiform, moreover they are inscrutable. They are sons of Angiras; they were born of Agni.<sup>5</sup>

These seers have many forms. Their actions are inscrutable, or their wisdom is profound. They are sons of Angiras. 'They were born of Agni': with these words their birth from Agni is described.

The Manes have been explained.<sup>6</sup> The following stanza is addressed to them.

### (Here ends the seventeenth section.)

Let the lower manes who press soma, go upwards, up the higher ones, and up the middle ones. May the manes who followed breath, who are harmless, and who know the sacred rites, come to us at our invocations.

Let the lower manes go upwards, let the higher manes go upwards, let the middle manes go upwards. Who press soma, i.e. who prepare the soma-juice. Who went in pursuit of breath, i.e. life. Who are harmless, i.e. who are not hostile. And who know what is truth and what is sacrifice. May the manes come at our call. Yama is said to be an

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i. 110. 4. p. 142. x. 62. 5. <sup>2</sup> Cp. Brh. D. iii. 83. s i. 161. 11. s See 4. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See 3, 17; cf. Professor Macdonell, op. cit., <sup>7</sup> x. 15, 1; AV. 18, 1, 44; VS. 19, 49,

atmospheric deity,<sup>1</sup> the manes are therefore regarded as atmospheric deities also. Angirasas have been explained.<sup>2</sup> Manes have been explained.<sup>3</sup> Bhṛgus have been explained.<sup>4</sup> Atharvāṇus,<sup>5</sup> i. e. motionless—the verb tharv means 'to move', its negation—i. e. who are without motion. The following stanza is addressed to them in common.

### (Here ends the eighteenth section.)

Angirasas and our manes of ninefold gaits, Atharvāṇas and Bhṛgus, the soma-pressers: may we be in the goodwill of those holy ones, in the blessed favour of their minds.<sup>6</sup>

Angirasas and our manes of nine gaits, i.e. whose ways of going lead in nine directions. Atharvanas and Bhrgus, the soma-pressers, i.e. who prepare the soma-juice. May we be in the goodwill, in the blessed will of the holy ones, in the auspicious, excellent, generous, or blessed favour of their minds. 'This refers to a group of atmospheric deities,' say the etymologists. 'They are manes,' says the tradition. Moreover, seers are praised.

### (Here ends the nineteenth section.)

Their splendour is dazzling like that of the sun, their greatness is unfathomed like that of the ocean, their speed is like that of the wind. Your hymn, O Vasisthas, cannot be imitated by any other. This is the (panegyric).

 $\bar{A}pty\bar{a}h^8$  is derived from (the verb)  $\bar{a}p$  (to obtain). The following is their incidental occurrence in a stanza addressed to Indra.

# (Here ends the twentieth section.)

Praiseworthy, multiform, great, most supreme lord, worthy of being obtained among those to be obtained, he crushed seven demons with his strength; and he overpowers many adversaries.9

Worthy of praise, of many forms, very wide, most supreme master, worthy of being obtained of those who should be obtained, who tears to pieces the seven givers or the seven gift-makers with his strength; who overpowers many adversaries. The verb  $s\bar{a}k\bar{s}$  means to obtain.

### (Here ends the twenty-first section.)

- 1 Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 171.
- <sup>2</sup> See 3. 17; cf. Professor Macdonell, cp. cit., p. 142.
  - 3 See 4. 21.
- 4 See 3. 17; cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 140.
- <sup>5</sup> Professor Macdonell, op. cit., p. 141.
- 6 x. 14. 6; AV. 18. 1. 58.
- <sup>7</sup> vii. 33. 8.
- 8 Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 67.
- 9 x. 120. 6; AV. 20. 107. 9.

Now, therefore, (we shall deal with) the groups of atmospheric goddesses. Of these Aditi <sup>2</sup> comes first. Aditi has been explained. The following stanza is addressed to her.

### (Here ends the twenty-second section.)

At the birth and ordinance of Dakşa, thou attendest, O Aditi, on the two kings Mitra and Varuna. In births of diverse forms, Aryaman of the

seven priests and rich in chariots has his path unobstructed.2

O Aditi, thou attendest on two kings, Mitra and Varuna, at the birth and the ordinance, i. e. action, of Daksa. The verb *vivāsti* is used in the sense of attending. *Rich in obligations, he attends upon (gods).*<sup>3</sup> Or it is used in the sense of 'praying for'. Aryaman, i. e. the sun, having many chariots, and whose path is unobstructed, i. e. unimpeded, chastises the enemy. Seven priests: seven rays extract juices for him, or seven seers praise him. In births of diverse forms, i. e. activities, sunrises.

They say that Daksa is a son of Aditi and is praised among the sons of

Aditi. But Aditi is the daughter of Daksa.

Dakṣa was born from Aditi, and Aditi sprang into life from Dakṣa.<sup>8</sup> This (is the text) also.<sup>9</sup>

How can this be possible? (We reply) they may have had the same origin, or, in accordance with the nature of gods, they may have been born from each other, or they may have derived their characteristics from each other. Agni is called Aditi also. The following stanza is addressed to him.

# (Here ends the twenty-third section.)

May we be those to whom, O Aditi, mistress of noble wealth, thou wilt grant perfect innocence, and whom thou wilt impel with blessed strength, and food rich in offspring.<sup>11</sup>

- O Aditi, mistress of noble wealth, (may we be they) to whom thou givest innocence, i. e. faultlessness, in the entire sphere of action.  $\bar{A}gas$  is derived from (the root) gam, preceded by the preposition  $\bar{a}$ . Enas (sin) is derived from (the root) i (to go). Kil- $b\bar{s}_i$ am: destroyer of glory, i. e. averseness to the performance of noble deeds: it destroys the reputation of a person.
  - 1 Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 120.
  - <sup>2</sup> x. 64. 5; cf. Brh. D. vii. 104.
  - 3 i. 12. 9; SV. 2. 196; VS. 6. 23.
- i.e. She prays that 'may these two sons of mine work for the good of the world'. Durga.
  - 5 According to Durgs it means 'very swift'.
- <sup>6</sup> By the enemy Durga understands darkness, i. e. the sun dispels darkness.
- 7 i.e. The rising of the sun in different parts of the sky at different periods. Durga.
  - \* x. 72. 4.
- According to Durga, 'also' here denotes cause.
- <sup>10</sup> Cf. 7. 4; ŚB. iii. 1. 8. 8. See Roth, op. cit., pp. 150-1; Muir, op. cit., vol. iv, p. 18.
- 11 i. 94. 15.

And whom thou impellest with blessed strength, i.e. vigour, and goods, [wealth] rich in offspring. May we be those persons.

Saramā is (so called) from moving ( $\sqrt{sr}$ ). The following stanza is

addressed to her.

(Here ends the twenty-fourth section.)

With what desire has Saramā attained this place? The road leads far off to distant regions. What is the errand for us? what was the night? and how hast thou crossed the waters of the Rasā?

With what desire has Saramā come here? The road is distant. Jagurih (leading) is derived from the intensive form of the verb gam (to go). (Far off), i.e. winding with curves. What was the errand with regard to us? what night? Paritakmyā means night, (so called) because takma surrounds it on both sides. Takma is a synonym of heat, (so called) because it goes away ( $\sqrt{tak}$ ). How hast thou crossed the waters of the Rasā? Rasā, a river, is derived from (the verb) ras, meaning to make a sound. Or else how (hast thou crossed) those roaring waters? There is a legend that the bitch of the gods, sent forth by Indra, conversed with the demons called Panis.

 $Surasvat\bar{\imath}$  has been explained.<sup>2</sup> The following stanza is addressed to her.

(Here ends the twenty-fifth section.)

May Sarasvatī, who purifies, who possesses large stores of food, and who is rich in devotion, like our sacrifice.<sup>3</sup>

May Sarasvatī, our purifier, having abundant stores of food, and rich in devotion, i.e. in acts of worship, like the sacrifice.<sup>4</sup> The following, another stanza, is addressed to her.

(Here ends the twenty-sixth section.)

With her banner Sarasvatī makes the great ocean manifest. She presides over all devotions.<sup>5</sup>

With her banner, i.e. with her activity or wisdom, Sarasvatī makes the great ocean manifest, i.e. causes it to be known. She presides over all these sacrifices. This is applied to the objects of speech; speech is therefore regarded as belonging to the sphere of the atmosphere.

Speech has been explained.<sup>6</sup> The following stanza is addressed to her.

(Here ends the swenty-seventh section.)

<sup>1</sup> x. 108. 1; cf. Brh. D. viii. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See 2, 23.

<sup>8</sup> i. 3. 10; SV. 1. 189; VS. 20. 84.

<sup>4</sup> Durga explains it as 'may she carry the sacrifice to the gods'.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> i. 8, 12; VS, 20, 86, <sup>6</sup> See 2, 28,

When Vāc, speaking unknown words, sat down as the charming queen of the gods, the four milked food and milk, but where did her best portion

go ? 1

When Vāc, speaking unknown, i.e. unintelligible, words,<sup>2</sup> sat down as the [charming] pleasant <sup>3</sup> queen of the gods, all the four quarters milked food and waters. But where did her best portion go? <sup>4</sup> It may be that which goes to the earth or that which is taken away by the rays of the sun. The following, another stanza, is addressed to her.

### (Here ends the twenty-eighth section.)

The gods generated divine speech. Animals of all shapes speak it. May that charming milch cow, in the form of speech bestowing on us strength-

giving food, easily approach us.5

The gods generated the goddess Vāc.<sup>6</sup> Animals of all shapes speak it, i.e. animals whose sounds are articulate, and those whose sounds are inarticulate. May that pleasant milch cow, in the form of Vāc bestowing food and juice on us, easily approach us.

'Anumatī and Rākā are two wives of gods,' say the etymologists. 'They are the days of full moon,' say the ritualists. It is known: that which is the earlier day of full moon is Anumatī, that which is later is Rākā.'

Anumati (approbation) is (so called) on account of approving  $(anu + \sqrt{man})$ . The following stanza is addressed to her.

## (Here ends the twenty-ninth section.)

O Anumati, do thou approve of it and bring peace to us. Impel us for expert judgement, prolong our lives.<sup>8</sup>

Do thou approve, O Anumati, and bring happiness to us. Bestow food

on our offspring and prolong our lives.

 $R\bar{a}k\bar{a}$  is derived from (the verb)  $r\bar{a}$ , meaning to give. The following stanza is addressed to her.

### (Here ends the thirtieth section.)

With noble praise I call upon Rākā of noble invocations. Let the blessed one hear us and wake up herself. With unbreakable needle let her sew the work. May she give us a hero worthy of a hundredfold praise.

1 viii. 100. 10.

2 i. e. In the form of thunder. Durga.

<sup>5</sup> i. e. Giving satisfaction or delight to the whole world on account of producing rain. 'Sat down,' i. e. when she begins to produce rain. Durga.

4 i.e. Having caused the herbs to grow,

where do these showers go; where do they come from every year? Durga.

<sup>5</sup> viii. 100. 11.

<sup>6</sup> Durga explains devī as 'giver of waters'.

<sup>7</sup> AB. vii. 11; Sad. B. iv. 6; GB. 2. 1. 10.

<sup>8</sup> AV. 7. 20. 2; VS. 34. 8; cf. Brh. D. iv. 88.

9 ii. 82. 4; AV. 7. 48. 1.

With excellent praise, I invoke Rākā, to whom excellent invocations are addressed. May the blessed one hear us. May she wake up herself. With an unbreakable needle may she sew the work together, i. e. function of procreation. Sūcī (needle) is derived from (the verb) siv (to sew). May she give us a hero of a hundred gifts, worthy of praise, i.e. whose praises should be proclaimed.

'Sinīvālī and Kuhū are two wives of gods,' say the etymologists. 'They are the days on which the moon is invisible,' say the ritualists. It is known: that which is the earlier day on which the moon is invisible is Sinīvālī, that which is later is Kuhū.<sup>1</sup>

Sinī-vālī: sinam means food: it makes created beings strong (sināti); vālam means a particular period, and is derived from (the verb) vr (to cover)—i.e. rich in food in that period, or hairy. Or it is (so called) because the moon being very minute during this period is to be attended, as it were, with a hair. The following stanza is addressed to her.

### (Here ends the thirty-first section.)

O broad-hipped Sinīvālī, thou who art the sister of the gods, enjoy this oblation which is offered to thee, and grant, O goddess, offspring to us.<sup>2</sup>

O Sinīvālī, having broad thighs. Stuka, (thigh or tuft of hair), derived from (the verb) styai (to be heaped together), means a heap, i.e. having a large tuft of hair, or praise. Thou art the sister of the gods.  $Svaṣ\bar{a}$  (sister) =  $su + as\bar{a}$ , i.e. she who sits ( $s\bar{\imath}dati$ ) among her own people (sveṣu). Enjoy this oblation, i.e. food. O goddess, grant us offspring.

 $Kuh\bar{u}$  is derived from the verb guh (to conceal). Or (it is said) where has she been? Or at what place is she invoked? Or where does she sacrifice the offered oblation? The following stanza is addressed to her.

# (Here ends the thirty-second section.)

I invoke again and again Kuhū of noble actions and invocations, who knows her work, in this sacrifice. May she give us the glory of our manes: as such, O goddess, we worship thee with oblation.<sup>3</sup>

I invoke Kuhū of noble deeds, to whom the actions are known, and of noble invocations, in this sacrifice. May she give us the glory of our manes, i.e. ancestral property or ancestral fame. 'As such, O goddess, we worship thee with oblations' is explained.

Yamī has been explained.4 The following stanza is addressed to her.

# (Here ends the thirty-third section.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AB. viii. 1; Sad. B. iv. 6; GB. 2. 1. 10.

<sup>2</sup> ii. 82. 6; AV. 7. 46. 1; VS. 84. 10.

<sup>3</sup> p. 171.

<sup>3</sup> AV. 7.47. 1.

(Embrace) another, O Yami, another shall embrace thee as a creeper a tree. Do thou seek his heart and he thine, with him make the blessed contract.<sup>1</sup>

Indeed, Yamī, thou wilt embrace some one else and he thee, as a creeper does a tree. Do thou seek his heart and let him seek thine. With him make the blessed contract, i. e. blessed and auspicious. Yamī loved Yama who repulsed her, such is the legend.

(Here ends the thirty-fourth section.)

Urvaśī has been explained.<sup>2</sup> The following stanza is addressed to her. (Here ends the thirty-fifth section.

Who shone like a flash of lightning bearing to me the desired watery (gifts). From the waters has been born a noble and strong hero. Urvasī extends long life.<sup>3</sup>

Who shone like a flash of lightning bringing to me the desired watery (gifts), i.e. waters of the world of the atmosphere. When (this takes place) then certainly is born from the waters this lord, strong hero, i.e. man, or who is favourable to men, or the offspring of men. Well born, very nobly born. Now Urvasī increases long life.

Pṛthivī (earth) has been explained. The following stanza is addressed to her.

(Here ends the thirty-sixth section.)

There indeed, O earth, thou bearest the instrument of splitting the mountains, O great one, and abounding in heights, thou quickenest the earth with thy might.<sup>5</sup>

Truly thou holdest, O earth, the instrument of splitting, of rending, [of tearing asunder] mountains, i. e. clouds, in that region, O great one, thou, abounding in declivities, or in water, quickenest the earth with thy greatness.

Indrāṇī is the wife of Indra. The following stanza is addressed to her.

(Here ends the thirty-seventh section.)

I have heard the wife of Indra to be the most fortunate among these women. Like others, her husband never dies from old age. Indra is supreme over all.<sup>6</sup>

<sup>1</sup> x. 10. 14; cf. AV. 18. 1. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See 5. 18; cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> x. 95. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See 1. 13. 14.

<sup>8</sup> v. 84. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> x. 86. 11; AV. 20. 126. 11. For the refrain of. Deutschland über alles.

I have heard the wife of Indra to be the most fortunate among these women. Never, indeed, does her husband die from o age even in extreme years. We say this to Indra, who is supreme over all. The following, another stanza, is addressed to her.

### (Here ends the thirty-eighth section.)

I never rejoice, O Indrāni, without my friend Vṛṣākapi, whose watery and dear oblation here goes to the gods. Indra is supreme over all.<sup>1</sup>

O Indrani, I never enjoy myself without my friend Vṛṣākapi, whose watery oblation, i.e. cooked in water, or seasoned with water, which is pleasant, now goes to the gods. We say this to Indra, who is supreme over all.

Gauri is derived from (the verb) ruc, meaning to shine. This other word gaura, which means white colour, is derived from the same root also: it is praiseworthy. The following stanza is addressed to her.

### (Here ends the thirty-ninth section.)

Fashioning waters Gauri lowed, one-footed, two-footed, aye, four-footed, eight-footed, nine-footed, and having become thousand-syllabled in the highest heaven.<sup>2</sup>

Fashioning, creating waters Gaurī lowed. One-footed with the middle (air). Two-footed, with the middle (air) and the sun. Four-footed, with the quarters. Eight-footed, with the quarters and intermediate quarters. Nine-footed, with the quarters, intermediate quarters, and the sun. Thousand-syllabled, i. e. having much water in the highest heaven. The following, another stanza, is addressed to her.

### (Here ends the fortieth section.)

Oceans flow down from her, thereby the four quarters subsist. Thence flows the imperishable; on that the entire universe lives.<sup>3</sup>

Oceans flow down from her, i.e. the clouds pour rain, and all the created beings, dependent on the quarters, live thereby. Thence flows the imperishable water; on that all created beings live.

Gauh has been explained.4 The following stanza is addressed to her.

# (Here ends the forty-first section.)

The cow lowed after the blinking calf. On its forehead she made the sound hin for recognition. Longing for the flow of the warm milk-stream, she utters a lowing sound and swells with milk.<sup>5</sup>

<sup>1</sup> x. 86. 12; AV. 20. 126. 12.

<sup>3</sup> i. 164. 42; AV. 9. 10. 22; 18. 1. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> i. 164, 41; cf. AV. 9. 10. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See 2. 5. <sup>5</sup> i. 164. 28; cf. AV. 9. 10. 6.

The cow lowed after the calf, who blinks, or who does not blink, i.e. the sun. On its forehead she made the hin sound for recognition. Longing for the flow, i.e. oozing, of the warm, i.e. fresh milk, she utters a lowing sound and swells with milk. Or else she lows like māyu, i.e. the sun. This is the atmospheric speech. 'This is the giver of warm milk,' say the ritualists.

Dhenu (milch cow) is derived from (the root) dhe (to suck), or from dhi (to nourish). The following stanza is addressed to her.

### (Here ends the forty-second section.)

I call upon this milch cow which is easy to milk. The deft-handed cowherd shall milk her. Savitr shall generate the best stimulation. I will

well proclaim the heat kindled around us.2

I call upon this milch cow which is milked easily, and the cow-milker of blessed hand milks her. May Savitr produce the best stimulation for us. This, indeed, is the best of all stimulations, the water or milk which is prepared with a yajus formula.

Fire is kindled all around, I will proclaim it well. This is the atmo-

spheric speech. 'This is the giver of warm milk,' say the ritualists.

Aghnyā (cow) is (so called because) she is not to be killed,  $(a + \sqrt{han})$ , or she is the destroyer of sin. The following stanza is addressed to her.

### (Here ends the forty-third section.)

Be indeed fortunate with good pasture, hence may we also be fortunate. Eat grass, O cow, and always drink limpid water while wandering.3

Be fortunate indeed as eating good pasture. Hence may we now be fortunate. Eat grass, O cow! Always drink limpid water while wandering. The following, another stanza, is addressed to her.

# (Here ends the forty-fourth section.)

Making the hin sound, the treasure queen, desiring the calf of treasures with her mind, has approached. Let this cow yield milk for the two Asvins. and may she grow for greater prosperity.4

The stanza is explained by the mere reading of it.

Pathyā means fortune, (so called because) it dwells in the atmosphere the word panthās denoting atmosphere.

The following stanza is addressed to it.

### (Here ends the forty-fifth section.)

<sup>1</sup> According to Durga, 'the oozing', &c., is <sup>3</sup> i. 164. 40; AV. 7. 78. 11; 9. 10. 20. 4 164. 27; AV. 7. 78. 8; 9. 10. 5. the flow of rain and the evaporation of water.

<sup>2</sup> i, 164, 26; AV, 7, 78, 7; 9, 10, 4,

The fortune which comes abounding in wealth to riches is best indeed in the distant atmosphere. May she preserve us at home and abroad. May

she, whose guardians are the gods, be easy of access.1

Fortune is indeed best in the distant atmosphere. She comes abounding in wealth to riches, i. e. treasures which are worthy of being sought after. May she protect us at home, i. e. in our own dwelling-place, and abroad, i. e. in travelling to distant places. May she be easy of access. The guardian goddess, i. e. who protects the gods, or whom the gods protect.

Usas (dawn) has been explained.2 The following stanza is addressed to

her.

# (Here ends the forty-sixth section.)

Being afraid, Usas has fled from the shattered car, because the strong bull has struck it down.<sup>3</sup>

Being afraid, Usas has fled from the shattered car, i. e. the cloud. Anas means wind, derived from (the verb) an (to breathe). Or else it may be for the sake of comparison, i. e. as if from the car. Anas means a car, (so called) because rags are tied to  $(\bar{a}$ -nah) it, or it may be derived from (the verb) an, meaning to live: it is a means of livelihood for people.<sup>4</sup>

Cloud is called anas from the same verb also. Because the strong bull, the rainer, i.e. the atmospheric god, has struck it down. The following, another stanza, is addressed to her.

### (Here ends the forty-seventh section.)

Here lies her car, shattered and all broken into pieces. She has fled afar.<sup>5</sup>

Here lies her car, shattered in such a manner as if it were a different car altogether. Broken into pieces, i.e. without a single connected piece. Dawn has fled afar, being pushed out, or being pursued.

Ilā has been explained.6 The following stanza is addressed to her.

### (Here ends the forty-eighth section.)

May Ilā, the mother of the herd, or Urvasī praise us with the rivers. May Urvasī, praising with the mighty heaven, and concealing the prepared thing of the living man, accompany us for the increase of the strength-giving portion.

<sup>1</sup> x. 68. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See 2. 18.

<sup>8</sup> iv. 30. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> This shows that some sort of hackney carriages, or carriages which plied for hire,

were obtainable in the time of Yaska.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> iv. 30, 11.

<sup>6</sup> See 8. 7.

<sup>7</sup> v. 41. 19; cf. Brh. D. v. 87.

May Ila, the mother of the herd [the mother of all], or Urvaśi with rivers praise us. Or may Urvaśi, praising with the mighty heaven, i.e. the great heaven, and concealing the prepared thing, i.e. the ready-made thing of the living being, [of the man,] of light, or of water, attend to the increase of our food.

Rodasī is the wife of Rudra.<sup>1</sup> The following stanza is addressed to her.

(Here ends the forty-ninth section.)

We invoke indeed the glorious chariot of the Maruts, wherein has stood Rodasī, bearing delightful things, in the company of the Maruts.<sup>2</sup>

We invoke the swift, the famous chariot of the Maruts, i. e. the cloud, wherein has stood Rodasī bearing the delightful waters, in the company of, i. e. together with, the Maruts.

(Here ends the fiftieth section.)

#### CHAPTER XII

Now, therefore, (we shall deal with) the celestial deities. Of these, the Aśvins come first. The Aśvins <sup>3</sup> are (so called) because they two pervade (\$\sqrt{a}s\$) everything, one with moisture, the other with light. 'They are called Aśvins on account of their having horses (aśva),' says Aurnavābha.<sup>4</sup> Who then are the Aśvins? According to some they are heaven and earth; <sup>5</sup> day and night, according to others. Some take them to be the sun and the moon, (while) the historians regard them as two virtuous kings. Their time is after midnight, which, in consequence, is an impediment to the appearance of light. The part in the dark is the atmosphere, and the part in the light is the sun. The following stanza is addressed to them.

(Here ends the first section.)

षण यदिखनावितीमे इ वै वावापृणिवी प्रत्यचमित्रगाविमे हीदं सर्वमञ्जवाताम्।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Sāyaṇa on i. 167. 4: 'Some say that the wife of Rudra is called Redasi, others think that this is the name given to the wives of the Maruts. The latter view is the right one.' Cf. op. cit., i. 167. 5; Rodasi is the wife of Marut, or lightning. Cf. Muir, op. cit., vol. iv, p. 420.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> v. 56, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 49.

<sup>4</sup> Cf. Muir, op. cit., vol. ii, p. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. SB. iv. 1. 5. 16:

You wandered like two black clouds during the nights. O Asvins, when was it that you came to the gods?

The stanza is explained by the mere reading of it.<sup>2</sup> It is with reference to their separate individual praise that the hemistich is addressed to the two Asvins, who are mostly praised conjointly, and whose time and functions are identical. One is called the son of night, the other son of dawn. The following, another stanza, is addressed to them.

#### (Here ends the second section.)

Born here and there, they are conjointly praised with reference to their own names and a spotless body. One of you is the victor, the promoter of noble sacrifice; the other is regarded as the blessed son of heaven.<sup>3</sup>

Born here and there they two are praised together with reference to a body unstained by sin and to their own names. One of you two is the victor, the furtherer of very great strength, i.e. belonging to the middle region; the other is considered the blessed son of heaven, i.e. the sun. The following, another stanza, is addressed to them.

#### (Here ends the third section.)

Awaken the two early-yoking Aśvins. May they come here to drink of this soma.4

Awaken the Aśvins, who yoke early in the morning. May they two come here to drink of this soma. The following, another stanza, is addressed to them.

### (Here ends the fourth section.)

Offer sacrifice and impel the two Asvins in the morning; there is no divine worship: that in the evening is unaccepted; also another than us sacrifices and gives satisfaction. The earlier a sacrificer worships, the more he gains.<sup>5</sup>

Sacrifice and impel the Asvins early in the morning; there is not an oblation offered to the gods in the evening: that is not enjoyed, another than us should sacrifice and give satisfaction. The earlier one sacrifices, the more he wins, i. e. he is the best winner. Their time is up to the rising of the sun; during this period 6 other deities are invoked.

Usas is derived from (the verb) vas, meaning to desire. The other usas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The quotation is untraced.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> i. 181. 4.

<sup>4</sup> i. 22. 1.

<sup>5</sup> v. 77. 2.

<sup>6</sup> According to Durga, the time immediately following that of the Aśvins is the time for sacrifice, during which many deities are invoked.

(dawn) is derived from (the verb) vas (to shine), and belongs to the middle region. The following stanza is addressed to her.

#### (Here ends the fifth section.)

O Usas, abounding in food, bring to us variegated (wealth), with which

we may support son and grandson.1

O Usas, rich in food, bring that [variegated,] noteworthy, [respectable] wealth to us, so that we may support our sons and grandsons thereby. The following, another stanza, is addressed to her.

#### (Here ends the sixth section.)

These same dawns have raised their banners, they anoint the sun in the eastern half of the region. Like bold heroes making their weapons ready, the red mother cows proceed.<sup>2</sup>

These same dawns have lifted up their banner, i.e. light. The plural number may have been used for one deity only, in order to show respect. Together they anoint the eastern half of the intermediate world with the light. Like bold heroes making their weapons bright.<sup>3</sup> The preposition nir has been used in place of the preposition sam.

I go to their meeting-place as a woman to her lover.<sup>4</sup> This too is a Vedic quotation.

They go forth; the rays  $(g\bar{a}vah)$  are (so called) on account of going  $(\sqrt{gam})$ . They are called red (a-rush), on account of shining  $(\bar{a}-\sqrt{ruc})$ . Mothers  $(m\bar{a}-tarah)$ : the measurers  $(\sqrt{m\bar{a}})$  of light.

Sūryā<sup>5</sup> is the wife of the sun. This very dawn ( $u_sas$ ) after the expiry of a good deal of time (becomes  $s\bar{u}ry\bar{a}$ ). The following stanza is addressed to her.

### (Here ends the seventh section.)

O Sūryā, ascend this world of nectar, which is very bright, free from impurities, multiform, golden in colour, easy to turn and with beautiful wheels, in order to bring comfort to thy husband.<sup>6</sup>

Shining beautifully, whose impurity has been destroyed, omniform. Of the terms may have been used for the sake of comparison, i.e. bright like a beautiful Kimśuka flower, soft like the silk-cotton tree. Kimśuka is derived from (the verb) kramś, meaning to illumine. Śalmaliḥ (silk-cotton tree) is (so called) because it is easy to pierce, or because it abounds in pricking

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i. 92. 13; SV. 2. 1081; VS. 34. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> i. 92, 1; SV, 2, 1105; cf. Brh. D. iii. 124.

<sup>5</sup> i.e. They make the world bright as soldiers do their weapons. Durga.

<sup>4</sup> x. 34. 5. The passage is cited to illustrate

the interchange of the prepositions nir and sam.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> x. 85. 20; cf. AV. 14, 1. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 30.

thorns. O Sūryā, ascend the world of nectar, i.e. of water. Do so, in order to bring happiness to thy husband. There is a Brāhmaṇa passage: Savitr gave Sūryā in marriage to King Soma, or to Prajāpati.

Vṛṣākapāyī is the wife of Vṛṣākapi. This very  $(S\bar{u}ry\bar{a})$  after the expiry of a good deal of time (becomes Vṛṣākapāyī). The following stanza

is addressed to her.

#### (Here ends the eighth section.)

O Vṛṣākapāyī, abounding in wealth, having noble sons and fair daughters-in-law, Indra shall eat thy bulls and the agreeable oblation, which can do everything. Indra is supreme over all.<sup>2</sup>

O Vṛṣākapāyī, abounding in wealth. Having a noble son, i.e. the atmospheric Indra. Having a fair daughter-in-law, i.e. the atmospheric speech. A daughter-in-law is (so called because) she sits well, or procures well. Or else she procures su, which means offspring. May Indra devour thy sprinkling bulls, i.e. these atmospheric heaps of clouds. Ukṣan (sprinkling bull) is derived from the verb ukṣ, meaning to grow, i.e. they grow with water. Make thy oblation agreeable, which brings infinite happiness [the oblation which brings happiness]. We say this to Indra, i.e. the sun, who is supreme over all.

Saranya is (so called) on account of moving. The following stanza is addressed to her.

#### (Here ends the ninth section.)

They concealed the immortal lady from the mortals; having made one of like appearance, they gave her to the sun. And Saranyū bore the Asvins when that took place, and deserted the two twins.<sup>3</sup>

They concealed the immortal lady from the mortals. Having made one of similar appearance, they gave her to the sun. Saranyū supported the Aśvins when that took place, and deserted the two twins. 'The atmospheric (Indra) and the atmospheric speech (are meant),' say the etymologists; 'Yama and Yami,' say the historians. With reference to this, they relate a legend.

Saranyū daughter of Tvastr bore twins, Yama and Yamī, to Vivasvat the sun. She having substituted another lady of similar appearance, and having assumed the shape of a mare, ran away. He, Vivasvat, the sun, having also assumed the shape of a horse, pursued her, and joined her.

AB. iv. 7; cf. KB. xviii. 1; cf. Gune. Bhand. Comm. Vol., p. 49.

<sup>2</sup> x, 86, 13; AV. 20, 126, 13,

<sup>3</sup> and 4 The legend is related in greater detail

in Brh. D. vi. 162-8; vii. 1-7; see Professor Macdonell's edition, vol. i, pp. 78-9; vol. ii, pp. 251-8. Cf. Roth, op. cit., p. 161; Muir, op. cit., vol. v, pp. 227-8.

Thence the Asvins were born. Manu was born from the lady of similar appearance. This is indicated by the following stanza.

#### (Here ends the tenth section.)

Tvaṣṭṛ celebrates the marriage of his daughter: hence this entire universe comes together. Being married, the wife of the great Vivasvat, and the mother of Yama, disappeared.<sup>1</sup>

Tvastr celebrates the marriage of his daughter.

[This entire universe comes together.] All these created beings come together. Being married, the wife of the mighty Vivasvat, and the mother of Yama, disappeared, i.e. the night, who is the wife of the sun, disappears at sunrise.

(Here ends the eleventh section.)

Savitr has been explained.<sup>2</sup> His time is that when the sky, with its darkness dispelled, is overspread by the rays of the sun. The following stanza is addressed to him.

#### (Here ends the twelfth section.)

The wise one puts on all forms. He has generated bliss for the biped and the quadruped. Noble Savitr has looked on heaven. He shines bright after the departure of dawn.<sup>3</sup>

The discreet one puts on all the brilliant lights. Wise (kuvi) is (so called) because his presence is desired ( $\sqrt{kum}$ ), or the word is derived from (the root) kav (to praise). He generates bliss for bipeds and quadrupeds. Noble Savitr has seen heaven. He shines brightly after the departure of dawn. It is known from the list where animals are enumerated <sup>4</sup> that a goat, having characteristic black marks on the lower parts, is sacred to the sun.<sup>5</sup>

From what analogy is this so? From the analogy that at his time it is dark below on earth. Having characteristic black marks on the lower parts, i.e. dark in the lower parts. From what analogy is this so? Having kindled the sacred fire, one should not approach a lovely dark maiden. It is only for the enjoyment and not for any sacred purpose that a lovely dark maiden is approached. From the analogy that she belongs to the dark race. It is known in the list that enumerates

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> x. 17. 1; AV. 3. 31. 5; 18. 1. 53; cf. Brh. D. vii. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See 10. 31.

s v. 81. 2; VS. 12. 3.

<sup>4</sup> VS. 29. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> TS. v. 5. 22. 1; VS. 22. 58.

o and The question is: 'how does the word rāmā come to signify "dark"?' The answer is this. The word rāmā literally means a lovely maiden, but it has acquired the significance 'dark' because the maiden belongs to the dark race.

animals: 1 the cock is sacred to the sun. 2 From what analogy is this so? (The cock is sacred to the sun), because he announces the time (of the sun). The former part of the word  $krku-v\bar{a}ku$  is onomatopoetic, the latter is derived from (the root) vac (to speak).

Bhaga has been explained.<sup>3</sup> His time is previous to the sunrise. The following stanza is addressed to him.

#### (Here ends the thirteenth section.)

May we invoke the early-conquering Bhaga, the fierce son of Aditi, him who is the supporter. Thinking of whom the destitute, even the rich, aye even the king says, 'Bestow on me'.'

May we invoke the early-conquering Bhaga, the fierce son of Aditi, him who is the supporter of all. Thinking of whom the destitute, i.e. the poor desirous of becoming rich. Even the rich—the word tura (rich) is a synonym of Yama, being derived from the verb  $t\bar{r}$  (to cross), or from tvar (to hasten), i.e. on account of hastening, Yama is (called) of 'quick-gait'—even the king says to him, i.e. Bhaga, 'Bestow'. They say that Bhaga is blind: it is not visible, while it has not risen. There is a Brāhmaṇa passage: Prāśitra destroyed both his eyes. It is known: Bhaga (fortune) goes to man, i.e. the sun after rising goes to men.

 $S\bar{u}ryu^7$  is derived from sr (to move), or from  $s\bar{u}$  (to stimulate), or from  $sv\bar{v}r$  (to promote well). The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the fourteenth section.)

Rays uplift him, the god who has all created things as his property, i.e. Sūrya, for all to see.8

The meaning is that the rays lift up Sūrya, who has all created things as his property, for all beings to see.

[What god other than the sun would the seer have thus addressed?] The following, another stanza, is addressed to him.

# (Here ends the fifteenth section.)

The variegated splendour of the gods, the eye of Mitra, Varuna, and Agni, has gone up. He has filled heaven, earth, and the intermediate space. Surya is the soul of the moving and the stationary.

- 1 VS. 29. 48.
- <sup>2</sup> VS. 24. 35; TS. v. 5. 18. 1; MS. 3. 14. 15:
- 175. 9.
  - 3 See 3, 16,
  - 4 vii. 41. 2.
  - <sup>5</sup> KB. vi. 3; cf. SB. i. 7. 4. 6; GB. 11. 1.
- 2; cf. Gune, op. cit.
  - <sup>6</sup> The quotation is untraced.
  - 7 Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 30.
  - 8 i. 50. 1; AV. 13. 2. 16; 20. 47. 13.
  - 9 i. 115, 1; AV, 13, 2, 35; 20, 107, 14,

The noteworthy splendour of the gods, the perception of Mitra, Varuna, and Agni, has gone up. He has filled heaven, earth, and the intermediate space by his greatness [that greatness]. Sūrya is the soul of the movable and the immovable (universe).

Now when he goes on account of the increase of rays, he is called Pūṣan.¹ The following stanza is addressed to him.

#### (Here ends the sixteenth section.)

Thy one form is bright, thy other is holy. Day and night are dissimilar in form. Like heaven art thou. Thou protectest all arts, indeed. Here let thy gifts be blessed, O Pūsan, rich in food.<sup>2</sup>

Thy one form is bright, bright-red. Thy other is holy, i.e. to which the sacrifice is offered. Thy function is to make the day and the night of different forms. And thou art like heaven. Thou protectest all sciences. Here let thy gift be full of fortune, O Pūṣan, abounding in food. The following, another stanza, is addressed to him.

#### (Here ends the seventeenth section.)

Made ready with desire, he has reached the worshipful overlord of every path with speech. He shall give us invigorating draughts of sparkling surface. Pūṣan shall accomplish our every thought.<sup>3</sup>

Made ready with desire, he has reached, or come in contact with, the worshipful supreme overlord of every path. May he give us treasures of noteworthy surface, and may Pūṣan accomplish our every action.

Now that which is set free becomes Visnu. Visnu <sup>4</sup> is derived from (the root) vis (to pervade), or from vy-as (to interpenetrate). The following stanza is addressed to him.

# (Here ends the eighteenth section.)

Visnu strode over this (universe). Thrice he planted his foot, enveloped in dust.<sup>5</sup>

Viṣṇu strides over this and all that exists. Thrice he plants his foot, [for threefold existence]. 'On earth, in the intermediate space, and in heaven,' says Śākapūṇi. 'On the mountain of sunrise, on the meridian, and on the mountain of sunset,' says Aurṇavābha.

Enveloped in his [dust], i.e. the foot-print is not visible in the stormy

<sup>1</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> vi. 58. 1; SV. 1. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> vi. 49. 8; VS. 34. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See 5. 8-9; cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 87.

<sup>8</sup> i. 22. 17; AV. 7. 26. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cf. Muir, op. cit., vol. ii, p. 177. According to Durga this refers to the terrestrial, the atmospheric, and the celestial Agni.

atmosphere. Or it is used in a metaphorical sense, i.e. his footstep is not visible, as if enveloped in a dusty place.  $P\bar{a}msavah$  (dust) is (so called) because it is produced ( $\sqrt{s\bar{u}}$ ) by feet ( $p\bar{a}daih$ ) or else it lies scattered on the ground, or it is trodden down.

#### (Here ends the nineteenth section.)

Viśvānara has been explained.<sup>1</sup> The following is his incidental mention in a stanza addressed to Indra.

#### (Here ends the twentieth section.)

I invoke for you the lord of Viśvānara, whose prowess is unhumbled, with the desires of human beings, and with the protection of chariots.<sup>2</sup>

In this sacrifice I invoke Indra, (lord) of Viévānara, i.e. the sun, of unhumbled prowess, or of mighty strength, with desires, courses, or protection of men, i.e. of mortals along with the protection, i.e. path, of chariots.

Varuna has been explained.3 The following stanza is addressed to him.

#### (Here ends the twenty-first section.)

The eye with which, O pure Varuna, thou seest the active sacrificer among men.4

The word bhuranyu is a synonym of 'quick'. Bhuranyu means a bird: it flies to a long distance; it carries one to the heavenly world also. Flying together with (bird), the sacrificer is called bhuranyu also.

With this perception, O purifier, thou seest the actively striving sacrificer among men. The words 'we praise that eye of thine' must be supplied. Or else the context (should be sought) in the following stanza.

# (Here ends the twenty-second section.)

The eye with which, O pure Varuṇa, thou seest the active sacrificer among) men :  $^5$ 

with that thou reachest heaven in various ways, measuring the wide region and days with nights, and seeing many generations, O sun!6

Thou reachest heaven in different directions, measuring the broad region, the mighty world, and days with *aktus*, i. e. nights, and seeing, O Sūrya, many generations, i. e. creatures. Or else (the context is to be sought) in its preceding stanza.

# (Here ends the twenty-third section.)

<sup>1</sup> See 7. 21. <sup>4</sup> i. 50. 6; AV. 13. 2. 21. <sup>2</sup> viii, 68. 4; SV. 1. 364. <sup>5</sup> i. 50. 6.

<sup>5</sup> See 10. 3. 6 i. 50. 7.

The eye with which, O pure Varuna, thou seest the active sacrificer among men:

(with that eye) thou risest before the tribes of gods, before men, before

all (to enable them) to behold the light.2

Before all this [thou risest. Light is called 'facing this' because it faces everything]. Thou beholdest (this).<sup>3</sup> Or else (the context is to be sought) in the stanza itself.

### (Here ends the twenty-fourth section.)

The eye with which, O pure Varuna, thou seest the active sacrificer among men,<sup>4</sup> with the same eye thou beholdest us men also.

Keśī, having long hair—by hair, rays are meant, i.e. endowed with rays, (so called) on account of shining  $(k\bar{a}s)$ , [or on account of being very bright  $(pra-\sqrt{k\bar{a}s})$ ]. The following stanza is addressed to him.

### (Here ends the twenty-fifth section.)

Keśin bears fire, Keśin water, Keśin heaven and earth, Keśin this entire universe for beholding the light, Keśin is called this light.<sup>5</sup>

Keśin (bears) fire and water. The word visam is a synonym of water, derived from the verb vi- $sn\bar{a}$  from  $sn\bar{a}$  preceded by vi, meaning to purify, or from sac (to accompany) preceded by vi. He supports heaven and earth. Keśin beholds this, i. e. all this. Keśin is called this light. With these words the seer describes the sun.

Moreover, these other two lights are called Keśin (having long hair) also: (terrestrial) fire on account of the smoke, and (the atmospheric) fire on account of mist. The following stanza is addressed to them in common.

### (Here ends the twenty-sixth section.)

Three lights (having long hair) perceive at the proper season. One of them strews in the year. One beholds the entire universe with its powers. Of one the sweep is seen, but not its shape.

Three lights (having long hair) perceive at the proper season, i. e. they behold at the right time. One of them strews in the year, i. e. the fire burns the earth. One beholds everything with its actions, i. e. the sun. Of one the motion is seen, but not its shape, i. e. the middle one.

Now he who, with his rays, causes everything to quiver is called

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> i. 50. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> i. 50. 5; AV. 13. 2. 20; 20. 47. 17.

<sup>3</sup> Cf. Roth, op. cit., p. 176.

<sup>4</sup> i. 50. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> x. 136. 1; cf. Brh. D. viii. 49.

<sup>6</sup> i. 164. 44; AV. 9. 10. 26; cf. Brh. D. i. 95.

Vṛṣākapi, i.e. the shaker with his rays. The following stanza is addressed to him.

(Here ends the twenty-seventh section.)

O Vṛṣākapi, thou who art the destroyer of dreams, who art about to set along the path once more; come again, we two will regulate the prosperous course. Indra is supreme over all.<sup>1</sup>

O Vṛṣākapi, thou who art the destroyer of dreams, i. e. the sun, by rising (in the morning), causes dreams to be destroyed. As such thou art about to set along the path once more. Come again, we two will regulate the well-stimulated actions. We say this to Indra, i. e. the sun, who is supreme over all.

Yama has been explained.<sup>2</sup> The following stanza is addressed to him.

(Here ends the twenty-eighth section.)

Here, where under a tree of beautiful leaves Yama drinks together with the gods, our father, lord of the house, longs for the old ones.<sup>3</sup>

Where under a tree of beautiful leaves or in the chosen dwelling-place (of the virtuous). Or else it may have been used for the sake of comparison, i. e. as if under a tree of beautiful leaves.

Vṛkṣaḥ (tree) is (so called because) it is felled.

Palāśam (leaf) is (so called) from falling.

Yama goes together with the gods, i.e. the sun with rays. There may the protector or supporter of us all long for the old ones.

Aja ekapād: 4 the one-footed driver, or he protects with one foot, or he drinks with one foot, or he has only one foot. He does not draw one foot out. 5 This too is a Vedic quotation.

(Here ends the twenty-ninth section.)

The daughter of lightning, thunder, the one-footed driver, supporter of heaven, the Sindhu, the waters of the ocean, the all-gods, and Sarasvati, together with prayers and praise, shall hear my words,<sup>6</sup>

Pavi means a javelin, because it tears the body open; pavī-ram means a pointed weapon, i.e. furnished with javelins; pavī-ra-vān, one who possesses this weapon, i.e. Indra.

Indra stood at the head.<sup>7</sup> This too is a Vedic quotation. Its deity is speech,  $P\bar{a}v\bar{v}rav\bar{v}$ , and  $p\bar{a}v\bar{v}rav\bar{v}$  is divine speech. Thundering, i.e. reverberation of the speech of another. And the one-footed driver, supporter of

<sup>1</sup> x, 86, 21; AV, 20, 126, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See 10. 19.

<sup>8</sup> x. 135. 1.

<sup>4</sup> Cf. Professor Macdonell, op. cit., p. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> AV. 11. 4. 21.

<sup>6</sup> x. 65. 13, 7 x. 60. 3.

heaven, and the river, and waters of the ocean (atmosphere), all the gods, and Sarasvatī, may hear these words of mine, joined with *purandhi*, i. e. praise, and joined with prayers, i. e. rites.

Prthivī (earth) has been explained. The following is her incidental

mention in a stanza addressed to Indra and Agni.

### (Here ends the thirtieth section.)

Whether, O Indra and Agni, you two dwell on the highest, on the middlemost, or even on the lowest earth. From thence come, both of you, O mighty lords! Now drink of the pressed soma.<sup>2</sup>

The stanza is explained by the mere reading of it.

Samudrah has been explained.<sup>3</sup> The following is its incidental mention in a stanza addressed to Pavamāna.

### (Here ends the thirty-first section.)

Having a purifying instrument they sit round speech, their ancient father preserves the ordinance. Varuna placed the mighty ocean across, the wise were able to begin in the waters.

Having a purifying instrument, having a ray, the groups of atmospheric gods sit round [atmospheric speech]. Their ancient, i. e. old and atmospheric, father preserves the ordinance, i. e. the course of action. Varuna places the mighty ocean across, i.e. within. Now the wise are able to begin, i.e. to commence the work in the dharuna, i.e. in the waters. The one-footed driver has been explained.<sup>5</sup>

Pṛthivī (earth) has been explained.<sup>6</sup> Ocean has been explained.<sup>7</sup> The following is their incidental mention in another stanza addressed to many deities.

### (Here ends the thirty-second section.)

May the serpent of the depth hear us. May the one-footed driver, the earth, the ocean, the all-gods, the promoters of truth, who are invoked and praised, and the stanzas uttered by wise men, protect us.<sup>8</sup>

Also may the serpent of the depth hear us. And may the one-footed driver, the earth, the ocean, the all-gods, the promoting truth or promoting sacrifice, and who are invoked and praised with stanzas, and the stanzas uttered by wise men, i. e. uttered by intelligent men, protect us.

Dadhyan, i.e. driver (akta) towards meditation (dhyānam), or medita-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See i. 13. 14; 9. 31; 11. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> i. 108. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See 2, 10,

<sup>4</sup> ix. 73. 8.

<sup>5 12, 29, 33,</sup> 

<sup>6</sup> i. 18. 14; 12, 80,

<sup>7</sup> iv. 2. 10; 12. 30.

<sup>\*</sup> vi. 50, 14; VS. 34. 58,

tion is driven into him. Atharvan has been explained. Manu is (so called) from thinking ( $\sqrt{man}$ ). The following is their incidental mention in a stanza addressed to Indra.

### (Here ends the thirty-third section.)

Whatever devotion Atharvan, father Manu, and Dadhyan have spread, as before the prayers and hymns have come together in Indra, who respects self-rule.<sup>2</sup>

May the devotion which Atharvan, Manu, the father of the Mānavas, and Dadhyan have spread, prayers, i.e. pious works, and hymns come together as before in that Indra, who respecting self-rule, pays homage according to law.

### (Here ends the thirty-fourth section.)

Now, therefore, (we shall proceed with the) groups of celestial gods. Of these, the Ādityas come first. The Adityas have been explained.<sup>3</sup> The following stanza is addressed to them.

# (Here ends the thirty-fifth section.)

I sacrifice these hymns, whose surface is brilliant with clarified butter, with a ladle to the Ādityas, who are eternal sovereigns. May Mitra, Aryaman, Bhaga, mighty Varuna, Daksa, and Amsa hear us.<sup>4</sup>

Whose surface is brilliant with clarified butter, i. e. emitting clarified butter, or distilling clarified butter, [or distributing clarified butter, or dripping clarified butter]. I sacrifice oblations with ladle to the Ādityas for a long time [in order to live long] or who are kings for a long time. May Mitra and Aryaman, and Bhaga, and the creator of many births, Dakṣa, Varuna, and Amśa hear these hymns of ours. Amśa is explained by Amśu.

Seven seers have been explained.<sup>5</sup> The following stanza is addressed to them.

### (Here ends the thirty-sixth section.)

Seven seers are placed in the body, seven protect the seat without neglect. Seven works went to the world of setting where two gods who never sleep and sit on the sacrifice keep watch.<sup>6</sup>

Seven seers are placed in the body, i.e. rays in the sun. Seven protect the seat, i.e. the year without neglect, i.e. without being negligent. Seven pervading ones: they alone go to the world of the sleeping one, i.e. the setting sun. There wake two gods who never sleep and sit at sacrifice, i.e.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See 11, 18,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> i. 80. 16; cf. Brh. D. iii. 121.

<sup>8 2, 18.</sup> 

<sup>4</sup> ii. 27. 1; VS. 34, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> See 10. 26.

<sup>6</sup> VS. 84. 55.

the air and the sun. This is with reference to the deity. Now with reference to the self. Seven seers are placed in the body, i. e. six senses and the seventh knowledge in the soul. Seven protect the seat without neglect, i. e. they do not neglect the body. Seven works: these same go to the world of the sleepy one, i. e. the setting soul. There two gods who never sleep and sit at the sacrifice keep watch, i. e. the self of wisdom and lustre. Thus he describes the course of the self. The following, another stanza, is addressed to them.

#### (Here ends the thirty-seventh section.)

The ladle having side holes and its bottom turned upwards—wherein is placed the omniform glory. Here sit together the seven seers who became the guardians of this great one.<sup>1</sup>

The ladle having side holes and a top-knot, or which expands at the top, wherein is placed the omniform glory. Here sit together the seven seers, i.e. rays who became guardians of this mighty one. This is with reference to the deity. Now with reference to the self. The ladle having holes on the sides and held fast at the top, or arousing at the top, wherein is placed the omniform glory. Here sit together the seven seers, i.e. the senses which became the guardians of this mighty one. Thus he describes the course of the self.

The gods have been explained.<sup>2</sup> The following stanza is addressed to them.

(Here ends the thirty-eighth section.)

May the blessed goodwill of the righteous gods, may the gift of the gods, turn down towards us. We honoured the friendship of the gods, may the gods prolong our age so that we may live.<sup>3</sup>

May we (live) [in the goodwill], in the blessed will of gods, who go straight, or who go at the proper season. May the gift of the gods turn down towards us. We honoured the friendship of the gods. May the gods prolong our age so that we may live long.

Viève devāh, all the gods. The following stanza is addressed to them.

(Here ends the thirty-ninth section.)

Come, O All-gods, protectors and supporters of men, and gracious to the pressed soma of the worshipper.

Protectors or to be protected; supporters of men, all-gods, come here, liberal to the sacrificer of the pressed soma. With reference to this, there is found in the ten books (of the Rgveda) only one hymn, composed in the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AV. 10. 8. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See 7. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> i. 89. 2; VS. 25. 15.

<sup>4</sup> i. 8. 7; VS. 7. 33; 33. 47.

Gāyatrī metre and containing three stanzas, which is addressed to the Viśve devāḥ (all-gods). But anything which is addressed to many deities is used in the place of those (hymns) addressed to the all-gods. 'Only that hymn which has the characteristic word "all" should be used for them,' says Sākapūṇi. This principle, however, cannot be of very wide application. The hymn,' 'One tawny', contains ten stanzas of two verses each, without any characteristic mark. The hymn of Bhūtāṃśa, son of Kaśyapa, addressed to the Aśvins, has the characteristic mark in one stanza only (out of eleven). The Abhitaṣṭūya hymn has the characteristic mark in one stanza only.

The gods who are to be propitiated are (so called) because they lead straight to the goal. The following stanza is addressed to them.

#### (Here ends the fortieth section.)

The gods worshipped sacrifice with sacred rites. Those were the first ordinances. Becoming great they verily obtained heaven, where dwell the earlier gods who are to be propitiated.<sup>4</sup>

The gods worshipped sacrifice with sacred rites, i. e. gods worshipped Agni by performing sacrifices (lit by kindling fire). There is a Brāhmana passage: Agni was the victim. They immolated him, with him they made sacrifice.<sup>5</sup> Those were the first ordinances. Having become great they verily enjoyed heaven together, where dwell the earlier gods who are to be propitiated, i. e. who lead straight to the goal. 'They are a group of gods whose sphere is heaven,' say the etymologists. The tradition is that that was the first epoch of the gods.

Vasus are (so called) because they put on everything. On account of the Vasus Agni is called Vāsava, this is the explanation; hence they are terrestrial. On account of the Vasus Indra is called Vāsava, this is the explanation; hence they are atmospheric. Vasus are the rays of the sun, (so called) on account of shining forth; hence they are celestial. The following stanza is addressed to them.

### (Here ends the forty-first section.)

We have made your seat easy to approach, O gods, you who were pleased to come to this libation. Having eaten and drunk, may all the Vasus bestow treasures on us.<sup>6</sup> We have made your paths easy to traverse. O gods, you were pleased to come to this libation. Having eaten and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> viii. 29. <sup>2</sup> x. 106. <sup>3</sup> iii. 38. <sup>5</sup> AB. i. 16; cf. Muir, op. cit., vol. ii, p. 177. <sup>4</sup> i. 164. 50; x. 90. 16; AV. 7. 5. 1; VS. <sup>6</sup> TS. i. 4. 44. 2; cf. AV. 7. 97. 4; VS. 8. 18. 81. 16.

drunk, may all the Vasus bestow treasures on us. The following, another stanza, is addressed to them.

## (Here ends the forty-second section.)

The divine Vasus have here enjoyed themselves with the earth. The bright ones have embellished themselves in the wide atmosphere. O you, moving in extensive space, make your paths hitherward. Listen to this our messenger, who has started on his journey.

The divine Vasus enjoyed themselves here with the earth.  $Jm\bar{a}$  means earth. The dwellers on earth and the bright ones, i. e. shining ones, embellished, i. e. cause to reach or to enjoy in the wide atmosphere. Make these paths lead towards us, O swift ones, and listen to this our messenger, i.e. Agni, who has started on his journey.

Vājinah (impetuous) has been explained.2 The following stanza is

addressed to them.

# (Here ends the forty-third section.)

May the impetuous ones of measured speed and shining brightly be favourable to us in invocations at divine service. Chewing the serpent, the wolf, and the demons, they shall quickly move diseases from us.<sup>3</sup>

May the impetuous ones be a source of happiness for us in invocations at divine service, i.e. sacrifice. Of measured speed, of well-measured speed. Shining brightly, moving beautifully, or praising beautifully, or shining beautifully. Chewing the serpent, the wolf, and the demons, may the divine coursers soon remove diseases from us.

Divine wives, wives of the gods. The following stanza is addressed to them.

### (Here ends the forty-fourth section.)

May the willing wives of the gods protect us. May they befriend us for offspring and winning of booty. Grant us protection, O goddesses whose sphere is earth, and who abide in the ordinance of waters, and who are easy to invoke.<sup>4</sup>

May the willing wives of the gods protect us. May they befriend us [for offspring, i.e.] for begetting children, and for winning food. May those goddesses who are on earth, and who are also in the ordinance, i.e. pious work, of waters, and who have noble invocations addressed to them, grant us protection, i.e. shelter. The following, another stanza, is addressed to them.

(Here ends the forty-fifth section.)

<sup>1</sup> vii. 89. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See 2, 28,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> vii. 38. 7; VS. 9. 16; 21. 10.

<sup>4</sup> v. 46. 7; AV. 7. 49. 1.

May the divine women, wives of gods: Indran, Agnayi, Asvini, and Rat, enjoy themselves. May Rodasi and Varunani hear us. May the goddesses enjoy that which is the proper season of consorts.

Moreover may the divine women, wives of the gods, enjoy themselves: Indrāṇī, the wife of Indra; Agnāyī, wife of Agni; Aśvinī, wife of the Aśvins; Rāt, she who shines; Rodasī, wife of Rudra; Varuṇānī, wife of Varuṇa. May the goddesses enjoy, i. e. long for that, the proper season of consorts.

(Here ends the forty-sixth section.)

1 v. 46. 8.

# EXEGETICAL AND CRITICAL NOTES

#### CHAPTER I

1. 1.\*] Muir translates the passage as follows: 'A sacred record (samāmnāya) has been compiled, which is to be expounded. This is called the Nighanţus.' His rendering of samāmnāya by 'a sacred record' is not quite correct. 'It may be that he has been led to this conclusion on account of misunderstanding the following explanatory note of Durgācārya: 'The meaning is, that this compilation has been put together by seers, as being an illustration for understanding the meaning of the Vedic stanzas, in a single list, divided into five chapters.' He explains the word samāmnāya as follows: 'The list of words beginning with gaus and ending with devapatnī is called samāmnāya. . . . It is called samāmnāya because it is handed down by tradition.' That the word samāmnāya means 'a list' or 'a traditional list' is further shown by the following passages:

A thāto varņasamāmnāyam vyākhyāsyāmaļ.2

'Now we shall explain the list of letters.'

Atha varņasamāmnāyaķ.3

'Now the list of letters.'

The Tri-bhāsya-ratna has the following comment:

'sam denotes aggregation; ā tradition; and mnāya signifies the instruction handed down from generation to generation in succession.' Cf. also: padākṣara-samāmnāyam chandasy eva pratiṣṭhitam.<sup>4</sup>

Muir also leaves out the words imam samāmnāyam in his translation of the third sentence, which may be translated as 'this same list'.

1. 3.] Yaska gives three derivations of the word Nighantu: (1) from √gam with the preposition ni, (2) from √han with ni, (3) from √hr with ni. None of them is satisfactory as they do not account for the cerebral t. Durga, fully conscious of the unsatisfactory character of Yāska's etymologies, tries to get over the difficulty by the following ingenious theory of his own. He says: 'The arrangement of words is indeed threefold, i. e. those whose grammatical form is (1) direct, (2) indirect, and (3) obscure. With reference to them, the root is explicitly stated in words of direct grammatical forms; it is inherent in those of indirect forms. As regards words of obscure forms, the process of

<sup>\*</sup> The bracketed figure does not represent the chapter and the sections, but the sections and the line.

<sup>1</sup> Muir, op. cit., vol. ii, p. 165.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vpr. viii. 1. <sup>8</sup> Tpr. i. 1.

<sup>4</sup> Anuvākānukramaņī, 1. 6.

explanation is the following: having been reduced from the state of obscurity to that of the words of indirect forms, they should be explained by those of direct forms, e. g. ni-ghantavah is a word whose grammatical form is obscure. The same (being reduced to) ni-gantavah attains to the state of a word of indirect form, and as ni-gamayitārah to that of a word of direct form.'

This theory acquires some plausibility from the explanation of Aupamanyava, but there is no evidence to show that Yāska agreed with Durga's threefold classification. On the contrary, Yāska does not follow the process laid down by Durga, that words of obscure forms should be explained by those of direct forms through the intermediation of those of indirect forms. This fact alone is sufficient to indicate that Yāska did not subscribe to the view of the commentator.

Another more or less fanciful derivation of the word nighantu is suggested from the root granth or grath by transposition, which, however, has the merit of accounting for the cerebralization through r, i. e. 'a list of words which have been strung together', or from  $\sqrt{ghant}$  with ni, 'to join together', i. e. 'a list of words which have been joined together'.

- 1. 6.] Gune translates the passage as follows: 'Nouns are where being predominates and a verb is where becoming predominates respectively.' The translator has changed the order of the original without any justification.
- 1. 7.] Owing to the want of precise punctuation the commentator has not clearly understood the passage. He ends the sentence with bhavatah and gets over the difficulty of grammar by construing bhavatah twice as follows: अथ पुनर्य नेते उसे भवत: . . . . भावप्रधाने भवत: ।

Roth<sup>2</sup> seems to agree with the commentator in the punctuation and interpretation of the passage. Both interpret বৰৰ as referring to a sentence, but there is hardly any justification for attributing this sense to त्या. It immediately follows Yaska's definition of nouns, which definition is not comprehensive, for it excludes all verbal nouns whose fundamental notion is more a becoming than a being. In order, therefore, to reconcile his definition with this class of nouns and to draw a clear line of demarcation between verbs and verbal nouns, Yāska expresses his meaning more definitely at greater length in this sentence. There should be no full stop after bhavatah. The sentence should be read thus: तवनोमे भावप्रधाने भवतः पूर्वापरीभृतं भावमाखातेनाचि व्रजति पचतीति । उपन्नमप्रभृत्यपवर्गपर्यन्तं मूर्तं सत्त्वभूतं सत्त्वनामभिर्वज्या पितारिति। 'Where both are dominated by a becoming, a becoming arising from a former to a latter state is denoted by a verb, as "he goes", "he cooks", &c.; the embodiment (of the whole process) from the beginning to the end, which has assumed the character of being, by a noun, as "going", cooking", &c.' The difference is this: a becoming in the course of a process or state of flux is denoted by a verb, but the embodiment of the complete process is denoted by a noun.3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> IA., vol. xlv, p. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. op. cit., p. 4.

<sup>3</sup> Cf. Gune, loc. cit.

The commentator cites the following two stanzas to show clearly the difference between nouns and verbs:

'They call that notion by the term verb, which is connected with many actions, which proceeding from a former to a later state is yet one, and which is accomplished through the termination of the actions.

A becoming, produced by the completion of action, capable of being expressed by a word ending in a primary affix, and joined with number, case, inflexion, and gender, should then be regarded as a noun.'

- 1. 8.] With a view to further distinguish nouns from verbs, Yāska says in this sentence, that there is a specific difference in the use of terminology applicable to nouns and verbs, e. g. beings can only be pointed out by a demonstrative pronoun, as 'this cow', 'that elephant', &c. Verbs, on the other hand, cannot be so pointed out. In order to indicate them, one is obliged to use the verb 'to be'. The use of different technical terms, which are non-interchangeable, shows that there is some fundamental difference of notions between them, the characteristics of which have already been mentioned.
- 1. 10.] In the original text, the sentence forms a part of the first section, and is immediately followed by the second. It introduces a controversy, i.e. whether words are permanent or impermanent,—a controversy which in its character differs altogether from the subject-matter of the first section. begin the second section with this sentence would have been therefore a more logical division of the sections, and more in harmony with the modern conception of what constitutes a paragraph. That a section of the Nirukta more or less corresponds to a paragraph is indicated by the evidence of older MSS. which place the full stop, i. e. danda, at the end of, and very seldom within the section itself, excepting the commencement and the conclusion of a quotation. This is further supported by the fact that, in most cases, one section is devoted to the explanation of one Vedic stanza only. Hence it is argued that the division of the text of the Nirukta into sections, as constituted at present, is illogical and arbitrary. It is therefore proposed 1 to discard in this respect the authority of the MSS., which has been hitherto strictly followed, and 'to make sections according to the most natural division '.2 'Faithfulness', says Gune, 'is indeed a merit, but it should not be overdone, at least not where reason says otherwise.' The suggestion is rather a bold one and, I think, contrary to the canons of modern editorship. The suggested improvements can very well be shown in foot-notes, but the wisdom of rearranging the text itself in opposition to the evidence of the MSS. is doubtful. However, there are practical difficulties in accepting this suggestion. Redivision of sections would involve the transference of a considerable number of passages to new sections, and would thereby reduce the utility of various books of reference, as far as these passages are concerned. Further, if the sections of the Nirukta do not harmonize with the modern con-

ception of what constitutes a paragraph, does it necessarily follow that they are illogical? Is this, by itself, a conclusive proof of their arbitrary character? To my mind, the answer is in the negative, for the ancients may have had a different conception of the constitution of a paragraph. As far as Yāska is concerned, a careful examination of all the sections of the Nirukta indicates that Yāska proceeds methodically in his division of the text into sections, which division is based on a general principle. By the time of Yāska very great weight was attached to the Vedas, especially by that scholar himself, as is evident from Chapter I, particularly from his rejoinder to the adverse criticism of Kautsa. To him, a Vedic stanza was of the utmost importance, and accordingly formed a very suitable beginning for a new section. There are 400 sections altogether in the first twelve chapters of the Nirukta, distributed among those chapters as follows:

| Chapter. | Sections. | Chapter. | Sections. | Chapter. | Sections. |
|----------|-----------|----------|-----------|----------|-----------|
| I        | 20        | V        | 28        | IX       | 43        |
| II       | 28        | VI       | 36        | X        | 47        |
| III      | 22        | VII      | 31        | XI       | 50        |
| IV       | 27        | VIII     | 22        | XII      | 46        |

329 sections out of the total of 400 begin with a Vedic stanza. The sections which do not so begin, and which in many cases could not so begin, as for instance those in the introductory remarks and discussions of the first and the seventh chapters, are shown in the following list:

```
I.
                 1, 2*, 3*, 4, 5*, 12, 13, 14, 15, 16, 17.
Chapter
            II.
                 1, 2*, 3*, 4, 5, 10, 13, 14, 15, 18, 23.
    99
           III.
                  1, 7, 13, 18, 19, 20, 21.
    29
                1, 17, 22.
           IV.
    "
             V.
                4, 6, 13, 20.
    9.9
           VI.
                5, 17, 23.
                1, 3, 4, 5, 6, 7*, 8, 10, 11, 12, 13*, 14, 19, 21.
          VII.
                 1, 4, 16.
         VIII.
           IX.
                 1, 11*, 22, 35.
    99
            X.
                 1, 14, 25, 38.
                1, 13, 22, 35.
            XI.
          XII. 1, 12, 20, 35.
```

The total number of these sections is 72, of which eight only, marked with an asterisk, can be regarded as arbitrarily divided when judged by the modern conception. One explanation is the following. In beginning a section with a Vedic stanza or verse, it became necessary to place its short introductory note

at the end of the previous section, e.g. Athāpi prathamā bahuvacane.¹ It appears that this method of putting a short sentence of a section at the end of a previous section—which was a necessity in the case of sections beginning with Vedic stanzas—has been mechanically extended to the eight sections mentioned above. From what has gone before, it will be clear that the sections in the Nirukta are not illogically nor arbitrarily divided, but are based on a general principle adopted by Yāska. Gune's suggestion to rearrange the sections and to discard the authority of the MSS. is therefore unacceptable.

'Speech is permanent in the organs only' means that the character of speech is evanescent. Sounds disappear as soon as they are uttered. They have no existence beyond articulation by the vocal organs and their corresponding cognition by the sense of hearing. With this may be compared the remarks of Patanjali:

'BECAUSE SPEECH IS SET IN MOTION BY INDIVIDUAL LETTERS AND BECAUSE THE LETTERS ARE ANNIHILATED AS SOON AS THEY ARE UTTERED.'

'Speech is set in motion by individual sounds. One cannot produce two sounds simultaneously. Take the word gauh, for instance: when the sound g is being produced, neither au nor the  $visarjan\bar{v}ya$  can be uttered; when au is being produced, neither g nor the  $visarjan\bar{v}ya$  can be given utterance; and when the  $visarjan\bar{v}ya$  is being produced, one can neither pronounce g nor au, because they are annihilated as soon as they are uttered. The sounds indeed are perishable after being uttered, i. e. as soon as they are uttered they have perished.' <sup>2</sup>

Durga has the following comment: 'As soon as the speech of the speaker is an act of utterance in the organ, so long only it is possible to say that it exists, but fallen from lips it no longer exists. . . . And the sounds that have perished and that have not perished cannot be conjoined.' The question whether words are eternal or non-eternal was a very important subject of discussion among the ancient Indians. For instance, cf. Patanjali: 3

'But again, is the word eternal or non-eternal (lit. created)? Whether it is eternal or non-eternal is thoroughly discussed in the Samgraha.<sup>4</sup> There the

- <sup>1</sup> N. 1. 15. The reference in IA., loc, cit., of this passage to p. 48 in Roth's edition is wrong, 43 being a misprint for 34.
- <sup>2</sup> Mahābhāşya, i. 4. 4; Rielhorn's edition, vol. i, p. 356.
  - 3 op. cit., i. 1. 1, vol. i, p. 6.
- <sup>4</sup> According to Nāgoji, Sangraha is a grammatical treatise by Vyāḍi. Cf. Catalogus catalogorum, vol. i, p. 686. The name of Vyāḍi is well known in Sanskrit Literature. He seems to have been a man of versatile genius, being famous as a grammarian, lexicographer, writer of authoritative books on medicine and poetics. As a grammarian, he is mentioned in Rpr. iii. 14. 17; vi. 12. 18; xii. 15;

Kātyāyana's Vārttika 45 on Pāṇini's Sūtra, i. 2. 64. As a lexicographer and medical author, he is quoted by numerous writers on those subjects, see Catalogus catalogorum, vol. i, p. 618. Aufrecht attributes the Samgraha to Pataṇjali himself although it is quoted by him. Tradition mentions Pataṇjali as the curer of the three evils, (1) the evils of body, (2) evils of speech, and (3) evils of mind, and represents him as having written three masterpieces, i.e. (1) the Caraka Samhitā, (2) the Mahābhāṣya, and (3) the Yogasūtras, in order to remove the three evils respectively. But nowhere is he credited with the authorship of another grammatical treatise.

arguments against (the proposition) are stated, as well as the arguments in favour thereof. The conclusion (arrived at) in that work is this, that although the word is eternal, it is also non-eternal; the definition being applicable in both ways.' Patanjali, however, does not seem to agree with the conclusion arrived at in the Samgraha. He remarks:

'The twofold character of words is not proved.

'Twofoldness of (the character of) words is not proved. If it be said that twofoldness has been proved, this cannot be maintained.' He says further:<sup>2</sup>

'Words are eternal. In the eternal words there must be sounds which are perpetual, unchangeable, and free from elision, addition, and modification.

'This is proved by the eternity of sounds . . . words are eternal.'

The character of words is discussed by him at greater length in his comment on the varttika: सिद्धे शब्दार्थसंबन्धे. The argument may be summarized as follows:

The relation of words to the objects they denote is eternal. This power of denotation of objects is natural and uncreated, and so are the objects. It may be objected that although matter is uncreated, yet the various forms into which it is moulded are non-eternal; e.g. the earth is not created by man, but the various pots and jars, into which it is shaped, are the creations of a potter, hence the words denoting these forms cannot be eternal. To this the answer is given that the form is eternal also, for it is not something radically different from the matter, but only a particular state which the matter assumes at a particular time. 'But how is it known that word, object, and their mutual relation are eternal?' From the ordinary usage of the world. In daily life, people perceive objects and use words to denote them. They do not make any effort in creating them, because effort is necessary in producing what is noneternal only; e.g. a man desirous of using a pot goes to the house of a potter and says, 'Please make me a pot, I want to use it', but a man desirous of employing a word does not go to the house of a grammarian and say, 'Please, sir, make me a word. I want to use it'. People perceive objects and use words to denote them without any effort.5

The way in which Patañjali refers to the Samgraha shows that it was a work of some eminent scholar and was very well known in his time. Further Patañjali does not agree with the conclusion arrived at in the Samgraha; he is therefore not likely to be its author. Nāgoji seems to be right in ascribing its authorship to Vyāḍi, who, besides being quoted several times, is mentioned as an ācārya along with Śākalya and Gārgya in Rpr. xiii. 12.

No MS. of the Samgraha, nor of any other work by Vyādi, has been so far discovered,

except a solitary MS. of Vyādi paribhūṣā Vṛtti, in the temple library of the Mahārājā of Jammu and Cashmere. The MS. is described in Stein's Catalogue of Skt. MSS. on p. 47. The description of the MS. is very meagre, so it is impossible to judge whether or not it is a genuine work by Vyādi.

- 1 op. cit. i. 1. 1. 6, vol. i, p. 104.
- <sup>2</sup> op. cit. i. 1. 1. 8, vol. i, p. 136.
- 3 op. cit. i. 1. 1. 1, vol. i, p. 6.
- 4 Cf. Jaimini, PM. i. 1. 5.
- <sup>5</sup> Cf. Bhandarkar, Wilson, Philological Lectures, p. 291.

With this may be compared the remarks of Plato in the Cratylus: 1

Soc. 'And speech is a kind of action?'

Her. 'True.'

Soc. 'And will a man speak correctly who speaks as he pleases? Will not the successful speaker rather be he who speaks in the natural way of speaking . . .?'

Soc. 'And we saw that actions were not relative to ourselves, but had a special nature of their own.'

The question of the eternity of words was important not only to the grammarians and philologists, but also to the followers of the orthodox systems of philosophy. To their mind authoritativeness of the divine relation, i. e. the Veda, seemed to be involved and to depend on the solution of this principle. Hence the question forms a topic of discussion in almost every school of thought. It has been very fully treated by Jaimini in the first of his Pūrvamīmāmsā. The arguments against the eternity of words are set forth in i. 1. 6–11; their refutation is contained in i. 1. 12–17; further arguments in support of the eternity of words are given in i. 1. 18–23. Some of the arguments are as follows:

#### Words are Eternal.

- (1) Words are eternal because they are not uttered for the sake of utterance alone, but to express some meaning, and no meaning could ever be comprehended, had the words been transient.
  - (2) Because everywhere there is a universal cognition of words.
- (3) Because the number is not used. When one word has been used several times, it is usually spoken of as having been used so many times and not that so many words have been used. This shows that the sameness or the unchangeable character of the word is recognized even when it is uttered or used after intervals; hence words are eternal.

Audumbarāyaṇa's view as to the nature of words may be regarded as based on a doctrine akin to that of flux. With this may be compared the following remarks of Plato in the *Cratylus*: <sup>2</sup>

Soc. 'I myself do not deny that the givers of names did really give them the idea that all things were in motion and flux; which was their sincere but, I think, mistaken opinion.... Tell me, whether there is or is not any absolute beauty or good, or any other absolute existence?'

Crat. 'Certainly, Socrates, I think so.'

Soc. '... But let me ask whether the true beauty is not always beautiful.'

Crat. 'Certainly.'

Soc. 'And can we rightly speak of a beauty which is always passing away? . . . Must not the same thing be born and retire and vanish while the word is in our mouth?'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jowett, Dialogues of Plato, vol. i, p. 327 
<sup>2</sup> Jowett, Dialogues of Plato, vol. i, pp. 387-8. (3rd ed.).

Soc. 'Nor can we reasonably say, Cratylus, that there is knowledge at all, if everything is in a state of transition and there is nothing abiding.'

- 2. 1.] As most of the MSS. do not mark the avagraha, the sign of a, it is not clear whether the reading represents yugapat or ayugapat. The few MSS. that do mark the avagraha are inconsistent, as they use it only occasionally. Their evidence is therefore not cogent. However, none of the MSS. mark the avagraha in this particular instance. Nevertheless I think the reading represents ayugapat. My reasons are as follows: (1) From the physical point of view, to produce simultaneously more than one sound is an impossibility; yugapat would therefore convey no sense.
- (2) The context points to ayugapat, for the sentence is intended to show the absurdity of Audumbarāyaṇa's view that speech is permanent only in the organ. But if we read yugapat the whole sentence becomes meaningless, for then the grammatical relation of the sounds which are produced simultaneously is possible, even if it is held that speech is permanent in the organ only.
- (3) This is in agreement with the view taken by Durga, who reads ayugapat and gives yugapat as a variant.
- (4) Another objection to the reading yugapat is that it would make grammar superfluous. When words are produced simultaneously their mutual connexion is simultaneous also. Durga remarks, 'The unconnected alone is connected (with something). In this case (i. e. reading yugapat) the roots are for ever connected with prepositions and affixes; and affixes with elision, addition, and modification of letters.'

Durga attributes the statement तच चतुष्टं . . योगस to the Pūrvapakṣa and thinks the rejoinder to begin with the words व्याप्तिमन्त्रानु शब्द ख, a view which cannot be maintained. The sentence तच चतुष्टं, &c., is a negative sentence; it refutes the view of Audumbarāyaṇa. According to Durga's interpretation, the controversy would be divided into three parts as follows:

- (1) Audumbarāyaṇa. Words are permanent in the organs only.
- (2) Pürvapakṣa. In that case the fourfold classification, &c., of words cannot be maintained.
- (3) Yāska's rejoinder. On account of the pervasiveness and minuteness of words, the fourfold classification can be maintained. Durga thus introduces a third party into the discussion and tends to make out Yāska as supporting the view of Audumbarāyana, by refuting his critic.

I think there are only two parties, i.e. Audumbarāyaṇa and Yāska; No. 1 gives the view of the former, No. 2 the rejoinder of the latter; while No. 3 does not relate to this controversy at all, but deals with an altogether new topic, i.e. the superiority of speech over gestures, &c. Yāska's rejoinder begins, therefore, with বৰ বৃদ্ধ, &c.

2. 2.] It may be objected that there is no necessity for using words, for the meaning can very well be conveyed by means of gestures. To this Yāska replies that gestures, facial expressions, movements of hands and eyes, require

comparatively greater effort in their production, and are always indefinite. Their meaning can never be absolutely clear, it always involves some doubt. The word 'minute' implies comparatively less effort and greater accuracy. Patanjali refers to the same subject as follows: 'The meaning is clearly understood when the word is uttered. "Bring the cow", "Eat the curd": these words having been uttered, the cow is brought, and the curd is eaten.' With this may also be compared the remarks of Plato in the Cratylus: 1

Soc. 'And here I will ask you a question: suppose that we had no voice or tongue, and wanted to communicate with one another, should we not, like the deaf and dumb, make signs with the hands and head and the rest of the body?'

Her. 'There would be no choice, Socrates.'

Soc. 'We should imitate the nature of the thing; the elevation of our hands to heaven would mean lightness and upwardness; heaviness and downwardness would be expressed by letting them drop to the ground; if we were describing the running of a horse, or any other animal, we should make our bodies and their gestures as like as we could to them.'

2. 3.] Words are used to designate objects not only by men, but by gods also. Like Yāska, Plato also thinks that gods use words in giving names to things, and it follows therefore that the names given by gods would be the right names: 2

Soc. 'He often speaks of them; notably and nobly in the places where he distinguishes the different names which Gods and men give to different things.... For the Gods must clearly be supposed to call things by their right and natural names; do you not think so?'

Her. 'Why, of course they call them rightly, if they call them at all. But to what are you referring?'

Soc. 'Do you not know what he says about the river in Troy . . . "Whom", as he says, "the Gods call Xanthus, and men call Scamander".'

Her. 'I remember.'

Soc. '... Or about the bird which, as he says, "The Gods call Chalcis, and men Cymindis":... Or about Batieia and Myrina:

"The hill which men call Batieia and the Immortals the tomb of the Sportive Myrina".

If words are used with reference to gods—human knowledge being neither perfect nor permanent—mistakes are likely to be made in addressing and invoking gods, which will make them angry and render various acts of worship, like sacrifice, &c., fruitless. In order to do away with such mistakes, injunctions, invocations, and hymns, &c., which are meant to complete and make worship fruitful, are laid down in the Vedas. A part of this paragraph is written in the sūtra style, which style may therefore be regarded to have commenced about the time of Yāska. This is probably the earliest specimen of the sūtra style.

<sup>1</sup> Jowett, op. cit. vol. i, p. 368.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jowett, op. cit., vol. i, p. 333.

Like Yāska, Jaimini also lays emphasis on the Veda as being the source of dharma: 'Dharma is the object, the source of which is the Vedic injunction.' And also: 'On account of the prescription of action being the object of the Veda.' 2

3. 3.] Cf. Vājasaneyiprātiśākhya: 3 'A verb denotes an action, and a preposition makes that action specific.' The Rgvedaprātiśākhya: 4

'The prepositions are twenty; with the other two (i. e. noun and verb) they express a meaning. They are: pra, abhi, ā, parā, nih, duḥ, anu, vi, upa, apa, sam, pari, prati, ni, ati, adhi, su, ud, ava, and api.' This list is identical with that of the Nirukta, except that they are enumerated in a different order.

Cf. the Taittiriyaprātišākhya 5: 'a, pra, ava, upa, abhi, adhi, prati, vi, ni, are prepositions.' It contains only half the number of prepositions. Cf. Pāṇini: 6 'Pra, &c., are called prepositions when joined with verbs.' The list of the prepositions is given in the gaṇa called prādayah, which is identical with that of the Nirukta, if the double forms of nih and duh, in the former, are not taken into consideration. The technical term used by Pāṇini for preposition is karmapravacanīya. He uses the word upasarga in a wider sense, i. e. covering both prepositions and adverbs. The various meanings of the prepositions are explained by Pāṇini, i. 4. 83-97.7 Cf. also the Atharvavedaprātišākhya: 8 'Disjoined from the verb, however, are such as are used without significance...'9

- 4. 1. Particles are classified by Yaska under three groups:
- (1) Particles of comparison, which are only four in number, and whose meanings and uses are illustrated by suitable examples. Yāska does not define the term upamā (comparison) in this connexion, but discusses its meaning later on.<sup>10</sup>
- (2) Particles which denote karmopasamgraha, Yāska's explanation of which term is not clearly expressed, nor does Roth <sup>11</sup> make it more lucid. The obscurity has led Durga to misinterpret the sentence. He takes karmopasamgraha as equivalent to samuccaya, i. e. 'aggregation'; this is only one of the meanings expressed by the said term, which is very comprehensive. It is quite obvious that the term is designed to cover all the meanings expressed by the particles enumerated in the second group, i. e. those beginning with ca and ending with

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> PM. i. 1. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Op.cit., i. 2. 1. Questions like the eternity of tabda, the impermanence of human knowledge, the infallibility of the Veda, form topics of discussion in almost every system of philosophy; cf. VSu. i. 3. 28; i. 4. 28; ii. 1. 4; ii. 4. 20; NSu. i. 1. 7; ii. 1. 54-7; ii. 2. 18-17; iii. 2. 49; VaiSu. ii. 2. 21-87; vi. 1. 1; x. 2. 9; SpSu. v. 45-51; v. 87-40; v. 58-61.

will. 54. The list of the prepositions is given in vi. 24, which is identical with that

of the Nirukta.

<sup>4</sup> xii, 6: 702.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> i. 15.

<sup>6</sup> i. 4. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cf. Patañjali, i. 4. 4: vol. i, pp. 841, 845-9; see foot-note (in the text).

<sup>8</sup> iv. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Translated by Whitney, J.A.O.S., vol. vii, p. 515.

<sup>10</sup> N. S. 18.

<sup>11</sup> Erläuterungen, p. 6.

toa. Gune translates the sentence yasyāgamāt, &c., as follows: 1 'Owing to whose advent (i. e. use) separateness of the अर्थ (senses or ideas) is indeed known, but not as in simple enumeration owing to separate position or independent mention, that is क्योपसंग्रह, i. e. adding or putting together of the senses or ideas.'

One must admit that the meaning of the term is not quite clear. One does not know what is the precise difference between 'simple enumeration' and 'putting together'. My translation of the sentence is the following: 'That by whose addition separateness of notions is indeed recognized, but not as an enumerative one, i. e. on account of a separateness by isolation, is a conjunction.' I think 'conjunction' is the nearest corresponding word in English which will cover all the meanings expressed by the particles of the second group, and which is therefore equivalent to karmopasamgraha. For example, in the sentence, इलाइं पृथिवीमिमां निद्धानीह वेह वा। 'Ha! I will put this earth here or there', separateness of place is recognized by the use of the particle vā; the repetition of iha by itself would have failed to convey the idea of different places. This notion of separateness is expressed, not by a categorical enumeration as horse, cow, man, elephant, &c., but by the use of the particle. Again, in the sentence, अयमहेदं करोलयमिदम, 'Let one man do this, the other that',3 two distinct actions are mentioned, the notion of whose distinctness is conveyed by the particle aha. The particles of the second group are explained with appropriate examples in the Nirukta, i. 4-9. With this definition of a conjunction may be compared the following remarks of Aristotle:4

'A conjunction is (a) a non-significant sound which, when one significant sound is formable out of several, neither hinders nor aids the union, and which, if the speech thus formed stands by itself (apart from other speeches), must not be inserted at the beginning of it, e. g.  $\mu \acute{\epsilon} \nu$ ,  $\delta \acute{\eta}$ ,  $\tau o \acute{\iota}$ ,  $\delta \acute{\epsilon}$ ; or (b) a non-significant sound capable of combining two or more significant sounds into one; e. g.  $\mathring{a}\mu \phi \acute{\iota}$ ,  $\pi \epsilon \rho \acute{\iota}$ , &c.

(3) Particles which do not express any meaning, but are merely used to fill up a sentence in prose or verse, are expletives. They are enumerated towards the end of the ninth section; they are four in number: kam, īm, id, and u; but later (in the tenth) iva is added to this list. Quotations showing their uses are cited and explained in the tenth section. The meaning of id, when combined with na and na ca, is discussed and illustrated by suitable examples in the eleventh section. Thus id combined with na is used to denote apprehension: 'lest we should', &c.; id combined with na ca is used in asking questions: 'don't they drink?' The above-mentioned list of the particles of the third class is by no means complete. Some particles of the second group, i. e. u,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> IA., vol. xlv, p. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N. 1. 4.

<sup>3</sup> N. 1. 5.

<sup>4</sup> Poetics, 20. 1457a (ed. Bywater), p. 59.

khalu,  $n\bar{u}nam$ , are occasionally used as expletives, and  $s\bar{v}m$  in Vedic Sanskrit. Sim was originally the accusative singular of a pronoun, related to  $s\bar{a}$ , as  $k\bar{v}m$  to ka. It appears in the Rgveda as an enclitic particle.<sup>1</sup>

7. 3.] Roth thinks that Yāska explains nūnam by adyatanam, 'to-day', and remarks, 'J. hat darin Unrecht'. This view is erroneous. According to Yāska, the particle nūnam is used (1) to signify 'uncertainty', and (2) as an expletive. These two uses are exemplified by two respective quotations, the former illustrating its meaning of 'uncertainty', the latter showing its use as an expletive. Hence it is that, in the latter case, Yāska neither repeats nor paraphrases nūnam by any other word in his commentary, indicating thereby that it is an expletive, while in the former quotation nūnam is repeated by Yāska in his explanation, showing thereby that it has the sense of 'uncertainty'. The word adyatanam is not intended to paraphrase nūnam, but is added for the sake of amplifying Indra's brief statement.

12. 2.] Cf. the following passages: AA. ii. 1. 8: चपातो रेतसः खष्टिः।
.... प्रजानां रेतो दृद्यं दृद्यस्य रेतो मनो मनसो रेतो वाग्वाचोः रेतः कर्म
'Now, therefore, the origin of seed. . . . Heart is the seed of people, mind is the seed of heart, speech is the seed of mind, and action is the seed of speech.' AA. ii. 1. 6: तस्य वाक्रान्तिमाना हामानि तद्खेदं वाचा तस्या नामिनदामिनः सर्वे सितं सर्वे होदं नामनी असर्वे वाचामिनदित। 'Speech is his thread, names the chords. All this is woven by this speech of his, in the form of thread and names as chords. For all this is names, and by his speech he names everything.' Cf. also Ch. U. vi. 5. 1-4; 6. 1-5; vii. 2. 1; vii. 12. 2. See Keith, A.A. Translation.

Śākatāyana: a famous ancient grammarian, quoted in RV. Prā. i. 13, 17; xiii. 16, 747 (Max Müller's ed., pp. 13 and 271); in Vāj. Prā. iii. 8, 11, 86; iv. 4, 126, 188; in A. Prā. ii. 24; in Astādhyāyī iii. 4, 111; viii. 3, 18; 4, 50; and in N. 1. 3, 12. No work of his has been preserved The Śabdānuśāsana quoted by Vopadeva and various other writers is the work of a modern Jain grammarian called Śakatāyana. Aufrecht regards him as the author of the Unādisūtras. They, however, cannot be the work of the ancient Śakatāyana, for they clearly bear a modern stamp. Belvalkar attributes the Unādisūtras to Pāṇini. His argument is that 'they use samjñās such as hrasva. dīrgha, pluta, udātta, lopa, samprasārana, and abhyāsa in the same sense in which Pāṇini uses them'. This argument is inconclusive because, the works of Pāṇini's predecessors being lost, we have no means of judging whether or not he is indebted to them for those terms. Some at least of these samjñās or technical terms were derived from a common stock; Yāska himself, for instance, makes use of a few of them, as

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Professor Macdonell, A Vedic Grammar for Students, pp. 249, 452.

modern Śākaṭāyana, see IA., vol. zliii, pp. 205-12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> op. cit., p. 6.

<sup>4</sup> Systems of Sanskrit Grammar, p. 25.

<sup>3</sup> On the authenticity and date of the

lopa, abhyāsa, &c. Again, in some cases Pāṇini's teaching, as pointed out by Belvalkar himself, runs counter to the Unādisūtras.¹ Thus to ascribe the authorship of the U. Sūtras to Pāṇini does not rest on firm ground. Moreover, Patañjali's defence of Pāṇini against the adverse criticism of Kātyāyana ² is that 'the Unādi words are crude forms of nouns which are not derived'.³ This statement implies that Patañjali did not regard all nouns as derivable from verbs. He also attributes the same doctrine to Pāṇini, and Patañjali, I think, cannot be accused of not knowing well, or misunderstanding Pāṇini. So, according to this testimony, both Pāṇini and Patañjali were the followers of the school of Gārgya. The Unādisūtras, on the contrary, are the product of the school of Śākaṭāyana, whose fundamental doctrine was that all nouns are derived from verbs; they cannot therefore be attributed to Pāṇini. It is probable that, in their original form, they were written by Śākaṭāyana, but were extended and modified by subsequent writers, and in spite of their modernness still bear traces of their ancient origin.

Gargya: an ancient grammarian, quoted by Yāska i. 3, 12; iii. 13, and Pānini, iv. 1. 105; vii. 3. 99; viii. 3. 20; 4. 67, and mentioned by Durga as the author of the padapātha of the Sāmaveda. No work of his has survived. Both Pānini and Patañjali seem to be his followers, for they regard the Unādis as underivable. It is therefore no wonder that his work, after the appearance of the Astādhyāyī, has not survived.

12. 3.] The sentence decident ... get entire which is somewhat difficult, is differently interpreted by various writers. The crux lies in the word sam-vijñātāni. Durga paraphrases this word as follows: samam vijñātāni aikamatyena vijñātāni, 'discriminated unanimously; i. e. discriminated with absolute agreement'. Max Müller translates it by 'intelligible', Roth by 'arbitrarily named'. Roth's translation seems to be based on Durga's second explanation of the same term, which is as follows: sam-vijñāna-padam itīha śastre rūdhi-śabdasyeyam samjñā: 'in this (branch of) knowledge, the term sam-vijñāna is a technical expression used for a conventional word.' Durga resorts to the Comparative Method and quotes: tāny apy eke samāmananti... sam-vijñāna-bhūtam syāt,6 in support of his explanation. He is further corroborated by a comparison of all the passages of the Nirukta in which the word sam-vijñāna or (with the omission of the prep. vi) sam-jñāna occurs. We may therefore take the word to signify 'a conventional term'.

The next problem in the sentence is the punctuation. Max Müller 8 takes sam-vijñātāni, &c., as the principal clause to complete the relative clause tad yatra

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pāṇini's sūtra vi. 2. 139 is opposed to USu. iv. 226.

On the relation of the three grammarians, see Kielhorn, Pāṇɨnɨ, Kātyāyana, and Patañjalɨ.

<sup>\*</sup> The Mahābhāṣya, viii. 1. 1, vol. iii, p. 241.

<sup>4</sup> History of Ancient Skt. Lit., p. 165.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> op. cit., p. 9, 'willkürlich benannt'.

<sup>6</sup> N. 7. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cf. Gune's note, IA., vol. zlv, p. 173.

<sup>8</sup> op. cit., p. 165.

... syātām, and translates as follows: 'For first, if the accent and formation were regular in all nouns and agreed entirely with the appellative power (of the root), nouns such as go (cow), asva (horse), purusa (man) would be in themselves intelligible, He succeeds in thus construing the sentence by translating yatra by 'if'; leaving out tāni; and by attributing to sam-vijhātāni a meaning not borne out by the comparison of passages. Roth divides the sentence by placing a semicolon after syātām and takes sam-vijnātāni, &c., as a co-ordinate clause; but in order to connect the two clauses, he supplies the word dagegen. Durga offers two interpretations. Firstly, he places a full stop after tani and takes the words yathā gaur aśva, &c., as a co-ordinate clause, supplying, however, the words na punah; the translation of the sentence according to this interpretation would be the following: 'The words whose accent and grammatical formation are regular and which are accompanied with an explanatory radical element are unanimously recognized to have been derived from roots; but not words like "cow", "horse", "man", "elephant", &c.'

Secondly, he places a full stop after syātām and takes sam-vijhātāni, &c., as an independent sentence. According to this division, the first sentence would consist of one single relative clause, without any principal clause. To meet this difficulty he remarks: 'Tad ākhyātajam gunakrtam iti pratīma iti vākya sesak.' 'We think that the words, "that is derived from a verb", must be supplied as a supplementary clause.' The translation according to this interpretation is the following: 'Those words whose accent and grammatical formation are regular, and which are accompanied with an explanatory radical element, are derived from roots. Words like "cow", "horse", "man", "elephant", are conventional terms.'

Gune does not seem to be aware of this second interpretation of Durga and independently arrives at a conclusion 1 identical with that of Durga, and suggests the adoption of the supplementary words: sarvam tat prādeśikam.2 These words occur in Yaska's rejoinder in section 14. His argument is that, in his rejoinder, Yaska always first repeats the words of his opponent and then answers the objection. According to Gune, the sentence placed within the words yatho etad and iti exactly represents the original statement of the critic. The sentence placed within these words in Yaska's rejoinder in section 14 contains the supplementary clause sarvam tat prādešikam, which, being thus assigned to the critic by Yaska himself, must have formed a part of the sentence under discussion. He remarks, 'And we are also sure, comparing the initial passage [i.e. in the pūrvapakṣa] with its counterpart in Yāska's reply at R. 36. 10, that सर्वे तत् प्रादेशिकम must have been there. Its omission is strange and unaccountable. Perhaps it is the scribe's mistake. . . . '3 In other words, Gune thinks that the passage in Yaska's rejoinder could be used as a MS. (archetype). furnishing evidence which cannot be challenged, for the critical edition of the

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N. 1. 14. <sup>3</sup> IA., loc. cit. and p. 174.

original passage of the critic in section 12. A closer examination, however, does not support this theory, for a comparison of the statements of the critic with those assigned to him by Yāska, in his rejoinder, shows that Yāska repeats, and puts between yatho etad and iti, only so many words of his opponent as are necessary for the controversy. He does not repeat them in toto. It is evident, if one compares section 18 and section 14:

Pürvapaksa.

Yāska's rejoinder.

1. 13: अथापि य एवां न्यायवान्ता-मंनामितः संस्कारो यथा चापि प्रतीता-थानि खुसचैनान्याचचीरन . . . .

चयानन्वितेऽर्थेऽप्रादेशिके विकारे पदेश्यः पदेतराधीनसंचस्कार शाकटा-यनः। 1. 14: यथो एतवथा चापि प्रतीता-र्थानि खुखथैनान्याचचीर्त्तिति . . . .

यथो एतत्पदेभः पदेतराधानसंच-स्कारेति . . .

In both these cases, Yāska repeats only a part of his opponent's statements. Gune's assertion is therefore unfounded; hence his suggestion as regards the adoption of a supplementary clause cannot be accepted.

The sentence can, however, be explained without having recourse to an assumed interpolation. The difficulty will disappear if a full stop be placed after syātām and the passage na sarvānāti . . . syātām be construed as one sentence. I would then translate: 'Not all the words,' say Gārgya and some other grammarians, 'but only those, the accent and grammatical form of which are regular and which are accompanied by an explanatory radical element. Those such as "cow", "horse", "man", "elephant", &c., are conventional terms.'

Durga has the following theory about nouns: 'There is a threefold order of nouns; i.e. (1) those whose roots are apparent; (2) those whose roots can be inferred; (3) and those whose roots are non-existent. With reference to this, the nouns whose roots are apparent are such as "doer", "bringer", &c. Nouns whose roots can be inferred are such as "cow", "horse", &c. Nouns whose roots are non-existent are such as dittha, davittha aravinda, and varvinda, &c.'

It is quite evident that Yāska, a follower of the school of etymologists—whose fundamental doctrine is that all nouns are derived from roots—could not have recognized the third category of his commentator, who thus appears to be a follower of the school of Gārgya.

14.] With the Nirukta controversy about the origin and nature of names may be compared a somewhat similar discussion in the Cratylus, where Plato propounds three theories, represented by the three characters of the dialogue. He puts in the mouth of Hermogenes the doctrine that names are conventional. The opinion of Cratylus that names are natural is diametrically opposed to this. Socrates takes an intermediate view. He refutes the view of Hermogenes that names are given arbitrarily and altered at will:

Soc. 'Well, now, let me take an instance. Suppose that I call a man a horse or a horse a man, you mean to say that a man will be rightly called a horse by me individually, and rightly called a man by the rest of the world; and a horse again would be rightly called a man by me and a horse by the world: That is your meaning?' 1

He then expounds the principle of the natural correctness of names.

Soc. 'Then the actions also are done according to their proper nature, and not according to our opinion of them? In cutting, for example, we do not cut as we please . . . but we cut . . . according to the natural process of cutting;' . . .

Her. 'I should say that the natural way is the right way.' . . .

Soc. 'And this holds good of all actions?'

Her. 'Yes.'

Soc. 'And speech is a kind of action?'

Her. 'True.' ...

Soc. 'And is not naming a part of speaking? for in giving names men speak.

Her. 'That is true.'

Soc. '... Is not naming also a sort of action?'

Her. 'True.'

Soc. 'And we saw that actions were not relative to ourselves, but had a special nature of their own?'

Her. 'Precisely.'

Soc. 'Then the argument would lead us to infer that names ought to be given according to a natural process, and with a proper instrument, and not at our pleasure: in this and no other way shall we name with success.'2

Socrates also admits the element of convention in names:

Soc. 'Yes, my dear friend; but then you know that the original names have been long ago buried and disguised by people sticking on and stripping off letters for the sake of euphony, and twisting and bedizening them in all sorts of ways: and time too may have had a share in the change.'...<sup>3</sup>

Also:

Soc. 'To say that names which we do not understand are of foreign origin; and this is very likely the right answer, and something of this kind may be true of them; but also the original forms of words may have been lost in the lapse of ages; names have been so twisted in all manner of ways, that I should not be surprised if the old language when compared with that now in use would appear to us to be a barbarous tongue.'4

Cratylus maintains that names are either true or not names at all:

Crat. 'Very true, Socrates; but the case of language, you see, is different; for when by the help of grammar we assign the letters a or b, or any other letters, to a certain name, then, if we add, or subtract, or misplace a letter, the

<sup>1</sup> Jowett, Dialogues of Plato, Oratylus, p. 385.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., p. 387.

<sup>3</sup> Ibid., p. 414.

<sup>4</sup> Ibid., p. 421.

name which is written is not only written wrongly, but not written at all; and in any of these cases becomes other than a name.' . . .

Soc. 'I believe that what you say may be true about numbers, which must be just what they are, or not be at all; for example, the number ten at once becomes other than ten if a unit be added or subtracted, and so of any other number: but this does not apply to that which is qualitative or to anything which is represented under an image.'

As regards the derivation of names:

Soc. 'All the names that we have been explaining were intended to indicate the nature of things.'

Her. 'Of course.'

Soc. 'And that this is true of the primary quite as much as of the secondary names.' . . .

Soc. 'But the secondary, as I conceive, derive their significance from the primary.'

Her. 'That is evident.'

Soc. 'Very good, but then how do the primary names which precede analysis show the nature of things?'...

Soc. 'But how shall we further analyse them?... Ought we not, therefore, first to separate the letters, just as those who are beginning rhythm first distinguish the powers of elementary, and then of compound sounds?'....

Plato's doctrine, 'that names rightly given are the likenesses and images of the things which they name', does not hold good, for in a large number of cases names are not the images of things themselves, but of our concept of them. It was Locke who first pointed this out, and Max Müller amplified his argument as follows: 'Each time that we use a general name, if we say dog, tree, chair, we have not these objects before our eyes, only our concepts of them; there can be nothing in the world of sense corresponding even to such simple words as dog, tree, chair. We can never expect to see a dog, a tree, a chair. Dog means every kind of dog from the greyhound to the spaniel; tree, every kind of tree from the oak to the cherry; chair, every kind of chair from the royal throne to the artisan's stool. . . . People often imagine that they can form a general image of a dog by leaving out what is peculiar to every individual dog.' 4

In an elaborate discussion, Madhava brings together the views of various grammarians as to the meaning of words and its cognition: Vajapyāyana-maintains that all words express a generic meaning and a particular substance is apprehended after the apprehension of the genus which has an intimate relation with them. Vyādi maintains that words mean individual things, that they explicitly express the individual substance, while the genus is implied.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jowett, Dialogues of Plato, Cratylus, p. 378.

<sup>4</sup> Science of Thought, pp. 77, 78, cited by Moncalm.

<sup>3</sup> See ibid., p. 387.

Pānini, he says, accepts both views. He attributes to words a generic meaning, for he says the singular is used to denote the class, while the plural may be optionally used (Pa. i. 2. 58); on the other hand, by i. 2. 64, his acceptance individualistic theory is quite apparent (Sarvadarsana-samgraha, p. 145). But the next question is, how does the cognition of the meaning, whether generic or individualistic, take place? For instance, when the word 'cow' is pronounced, there is a simultaneous cognition of dewlap, tail, hump, hoofs, and horns. Is this cognition produced by the single letters composing the word 'cow', or by their aggregation? The first alternative is not tenable, for the cognition of the object cannot be the result of a string of separate and individual letters without some unifying cause, as a garland cannot be made from a collection of separate flowers without the unifying string. The second alternative is impossible, for there can be no aggregation of sounds, each of which ceases to exist as soon as it is pronounced. If you attribute a 'manifesting' power to the letters, this power can be exercised only in succession and not simultaneously. Moreover, if each letter has a separate manifesting power, then the pairs of words rasa, sara; vana, nava; nadī, dīna; rāma, māra; rājā, jūrā, &c., since the pairs have the same number of the same letters, should each have had the same meaning. Moreover, the baseless assumption of aggregation would involve mutual dependence. Since it is impossible that letters should convey the meaning by themselves, we have to accept the hypothesis of a unifying factor which is all-pervading and whose existence is independent of letters, and which is technically called sphota (Sarvadarsana-sam., Bib. Ind., pp. 140-4).

16. 1.] This is a very important statement made by Yaska. He is fully aware of the close relationship of the Vedic language with the bhāṣā of his own times, which could be no other than the classical Sanskrit. Further, he seems to be conscious of the historical growth of the latter from the former, when he says that the nouns of the bhāsā are derived from Vedic roots. It is needless to point out that it completely answers Kautsa's criticism that the Vedas are meaningless; for many words which they daily use in the bhasa are identical with those used in the Vedas, and if in the bhaṣa they do express any meaning, they must do so in the Veda. It would be absurd for Kautsa to deny that the words in the spoken language express a meaning. Thus he is constrained to admit that the Vedas have a meaning. A similar objection appears in Sayana's preface to the Rgveda: तदेवमेतैलदर्थशास्त्रादिभिन्नेत्रीर्भमंत्राणामर्थप्रत्यायनार्थलं \*From all these reasons, (it is clear) that there is no intelligible significance in the Vedas.' One of the examples here given is as follows: 'Suppose a woman named Purnika is plying the pestle. A Brahmana boy called Manavaka is committing to memory a pestle-stanza, just close to her. The recitation of the stanza does not keep time with the fall of the pestle at every stroke. No meaning is conveyed to the woman, nor is there any intention to convey any meaning to her. Similarly, at the performance of sacrifices, the recitation of Vedic stanzas

does not convey any meaning.' In answering this, Sayana quotes अविशिष्टक वाकार्यः (Pu. Mr. i. 1. 31): 'But the meaning of (Vedic) expressions is not different,' his comment being वाक्यायों लोकवेदयोरविशिष्टः 'The meaning of expressions of the Vedic Sanskrit and of the popular speech is not different.' As to the example, the Brahmana boy does not intend to convey any meaning at the time of learning his lesson, and the woman therefore does not understand, a woman, moreover, being incapable of understanding the Veda: at sacrifices the priest does intend to convey a meaning, and others do understand it. And if at any particular time there is no intention of conveying a meaning, it would be altogether unjustifiable to conclude that there is no meaning at all.

16. 4.] The objection is that because the Brāhmana text prescribes the complete form of the sacrificial acts, the Vedic stanzas are superfluous, the only use being their mere recitation. Yāska's reply is that the Brāhmana text merely reiterates what is enjoined by the Veda. Sāyaṇa here quotes: मंत्राभिधानात 'because it is mentioned in the Vedic stanzas', and his comment is: यथा बोबे यः कार्विति ज़ते स कारचायेव तथाचापि यः प्रथक्षित ज़ते स प्रथयायेव। 'just as in popular speech, he who says "do this" is the causer of the performance of the action, so in this case too, he who says "spread" is the prescriber of the act of spreading'. And to suppose that the use of the Vedic stanzas consists solely in recitation would be attributing a transcendent importance to them. We need not go so far; 'for', says Sāyaṇa, 'their non-transcendent use is the expression of meaning': अर्थाभिधायकले तु दृष्टं लभ्यते।

16. 5.] Cf. Sāyana's preface (p. 3): ऋषिधे वायखीनमिति मंत्री दर्भविषय:। स्वधित मैनं हिंसीरिति जुरविषयः । . . . . एतेष्वचेतनानां दर्भजुरपाषाणानां चितनवत्संबोधनं श्रुयते । ततो . . . विपरीतार्थवोधकत्वादप्रामाख्यम् । 'The stanza, "O herb, save him", is about grass. The stanza, "O axe, do not injure him", refers to an axe. . . . In these stanzas, inanimate objects, grass, axe, and stones, are addressed like sentient beings. Therefore the Veda, on account of such absurd invocations which are contrary to common sense, is of no authority.' He further quotes the Sutra (Pu. Mi. i. 2. 35), अचेतनार्थसंबन्धात because a meaning is attributed to lifeless things', and his comment is that lifeless things such as grass, stones, and axe are described as if they were living beings and had the powers of saving, injuring, hearing, &c. The answer is as follows: The inanimate things themselves are not addressed in these Vedic stanzas, but their immanent deities, which have been treated at length by He further quotes, अभिधाने । र्यवादः 'There is a figurative description in such expressions.' His comment is: 'This is very frequently employed in poetical compositions. For instance, a river is described as having a pair of cakravāka birds for her breasts, a row of swans for her teeth, a kāsa plant for her garment, and moss for her hair. Similarly, the Vedic texts invoking inanimate objects should be construed as implying praise. If by cultivation

the plant will protect, much more so will the cultivator; if even the stones listen to the morning recitation of the Vedic texts, how much more will the learned Brahmanas.

16. 6.] Cf. Sāyaṇa's preface (p. 8):

एक एव रहो . . . यावज्जीवमहं मीनोति वाक्यवद्शाघातवोधकलाद्प्रामाखम्

# एकस्वापि बद्भस्य स्वमहिस्वा सहस्रमूर्ति . . . नास्ति . . . . वाघातः ।

'The Veda is not authoritative, because statements like "One Rudra alone, &c." are contradictory, as if one were to say that he is observing the vow of silence for life. . . .'

'There is no such contradiction, because even one Rudra by his greatness can take on a thousand forms.' He further quotes the fifth Sutra: गुणाद्विप्रतिषध: स्थात्। 'On account of the figurative description, there will be no contradiction' (ibid. i. 2. 47).

16. 8.] Cf. Sāyaṇa's preface:

तत्र मंत्राः केचिद्वीधकाः । ऋम्यक्सा · · · । यादृश्मिन् · · · जर्भरी तुर्पंरीतू · · · नहीतेर्मेनैः कथिद्यर्थोऽवनुध्यते । · · · ·

'Now some of the stanzas convey no meaning . . . amyaksā . . . yādṛśmin, . . . &c. These stanzas express no meaning at all.' To this Sāyaṇa replies by repeating Yāska's sentence that it is not the fault of the post if the blind man does not see it. He further quotes: सतः प्रमित्तानम् 'The meaning exists, but it is obscure' (ibid. i. 2. 49). His comment is: विद्यमान एवार्थः प्रमादाससादिभिने ज्ञायते। तेषां निगमनिष्तात्राव्यावर्णविश्वने धातुतोऽर्थः परिकल्पित्तव्यः। 'The meaning does exist, but it is not recognized by people on account of their neglect, laziness, &c. Their meaning should be inferred from the root in accordance with etymology and grammar and parallel passages.' Then he explains jarbharī and turpharītū as names of the Aśvins.

analysis of words into their constituent elements, Yās':a incidentally defines samhitā as 'the closest conjunction (of original words) by means of euphonic combination' or as 'based on original words'. By means of using certain words, Yāska always gives a general indication of the source of his quotations. If the quotation is from the Vedas or Samhitās like the MS. KS., &c., he regularly uses the phrase athāpi nigamo bhavati; if it is from the Brāhmaṇas, he uses the words iti vijñāyate, iti ca, &c. Quotations from other sources are similarly indicated; thus two quotations—one from some metrical law-treatise—are introduced with the words: tad etad rkchalokābhyām abhyuktam (see 3. 4), but he nowhere cites without acknowledgement; as his definitions of Samhitā are not qualified with any such phrase, I take them to be Yāska's own. The first is

adopted by Pāṇini (i. 4. 109), the second by the RV. Prā. (ii. 1): Yāska is consequently earlier than Pāṇini and the extant R. Prātiśākhya.

It is, however, very likely that the Prātiśākhyas were known to Yāska in an earlier form. Probably the sentence, 'that the grammatical treatises (pārṣadāni) of all the different schools are based on the original forms of words', alludes to the Prātiśākhyas, these being the oldest grammatical treatises. Sometimes the words pārṣada and prātiśākhya are interchanged, as is shown by the evidence of a MS. in the Bodleian, which uses the word pārṣada in the place of prātiśākhya. This leads to the conclusion that Yāska knew some prātiśākhyas, although he is earlier than the modern R. Prātiśākhya.

- 17. 6.] Yaska here intends to point out the practical utility of etymology for the performance of sacrificial rites. For the success of sacrifice, it is of the highest importance to know the deity of a stanza. Sometimes the general principle that a stanza belongs to a deity whose characteristic mark it bears is not applicable, for instance, to a stanza which bears the characteristic marks of more than one deity. In such cases, one has to find out which deity is primarily and which is incidentally mentioned, and this, Yāska implies, can only be done with the help of etymology; hence the importance of etymology for practical purposes like the performance of sacrifices.
- 17. 17.] The last point adduced by Yaska in favour of the science of etymology is that knowledge should be acquired for its own sake. He quotes two stanzas from the Rgveda to show that it is through knowledge that one is purged of his defects, attains an unassailable position, and all the joys and blessings of this world and the next. His arguments in favour of etymology may be summarized as follows:
- (1) Etymology is the complement of grammar and is therefore essential for understanding the meaning of the Vedic texts.
- (2) It is essential for an accurate analysis of words into their constituent elements.
- (3) It is of great importance for the performance of sacrifice, for it enables one to find out precisely the deity of a particular stanza, and to recite the appropriate texts while offering oblations to various gods.
- (4) Lastly, knowledge for its own sake is commended and ignorance condemned.
- 18.] Roth thinks the whole of the eighteenth section is an interpolation. The second stanza is quoted by Patanjali in the Mahābhāṣya.¹ If Roth is right, the interpolation is an old one.
- 20. 10.] The paragraph traces the origin and the necessity of compiling the list of words called the Nighantu. The hymns were revealed by direct intuition to the primeval bards. They handed them down to their successors by oral instruction. Later generations being devoid of direct intuition, and being weary of oral instruction, compiled with a desire to facilitate the study of the Vedas,

<sup>1</sup> See foot-note in the text.

the Nighantu, the Veda, and the Vedangas. The last sentence attributes the compilation of the Nighantu, the Veda, and the Vedanga to the same period. Yāska, however, makes it clear that by compilation of the Veda he does not mean the composition of the Vedic hymns, which, he says, were revealed by direct intuition. Yet what he intended to convey by the 'compilation' of the Veda is not clear. According to Durga it refers to the growth of the branches (śākhā) of the Veda. But it more probably refers to the constitution of the Samhitā text and the arrangement of the hymns of the Rgveda into ten books. Yāska several times refers to the ten books of the Rgveda with the term dāśatayīṣu; and he expressly states that it was the hymns and not the Samhitā text that was revealed to the primeval seers. This definition of Samhitā, moreover, indicates that he regarded it as a later production. Thus it is likely that by 'compilation of the Veda' Yāska means the constitution of the Samhitā text. The use of the singular number here is significant.

It would be equally interesting to ascertain what Yaska meant by the Vedāngas. He could not possibly mean the six traditional Vedāngas for the simple reason that some of the Vedāngas, like Pānini's Astādhyāyā, are much later than Yaska and therefore could not have been known to him. Secondly, though Yaska's Nirukta itself is a Vedanga now, he himself could not have been so presumptuous as to regard his own commentary as a Vedānga. Nor did he regard the Nighantu as a Vedānga, for he refers to it as 'the list', and its separate mention in the sentence; 'later generations . . . compiled the Nighantu, the Veda, and the Vedanga', suffices to show that to Yaska the Nighantu meant something different from the Vedangas. Yaska quotes from many Brahmanas, and he was obviously familiar with most of them. The large number of Brahmana quotations in the Nirukta indicates that in Yaska's time the Brahmanas were popular treatises, not only for the performance of sacrifices, but as handbooks of the common stock of wisdom. From their auxiliary character in the study of the Veda, it might be argued that in Yāska's time the Brāhmaṇas were included in the Vedāngas. This argument acquires some plausibility from the fact that in the above sentence Yaska says nothing about the compilation of the Brahmanas, thus implying that they are Vedangas. This inference is, however, invalidated by Yaska's practice of regularly mentioning these works by their proper name, i. e. Brahmana. Nor does he anywhere give any hint whatsoever that their study is essential for the proper understanding of the Vedas. But on the other hand he does say that without etymology it is not possible to understand the meaning of the Veda. Etymology, therefore, is an auxiliary science for the study of the Veda. In Yāska's time there was an established school of etymologists, whose opinions he quotes on more than twenty occasions. The standard treatise of this school would therefore constitute one of the Vedangas. Yaska further says that etymology is the complement of grammar. In his view grammar is therefore equally important for understanding the Vedas. Besides individual grammarians.

Yāska on several occasions also refers to the school of grammarians. Their standard work would thus be another Vedānga. In his discussions Yāska moreover quotes the opinions of the two schools of ritualists, the older and the younger. Their most authoritative work or works would form another Vedānga. Two other schools, those well versed in legendary lore and in Vedic metres, are also quoted. Their standard works would form additional Vedāngas. These would give rise to the later Vedāngas and subsequently, after the time of Pāṇini, become stereotyped in the most authoritative surviving work of each school. Astronomy would, as less essential, have been added later, and the number of Vedāngas finally accepted as six.

20. 12.] This gives a general description of the contents and the main divisions of the Nighantu. The first part deals with the synonyms both of nouns and verbs; the second with homonyms; the third with deities, whether primarily or incidentally mentioned. Then comes the explanation of the primary and incidental mention and the definition of the daivata.

#### CHAPTER II

1.] The MSS, of the longer recension and the commentator read gunena, while those of the shorter one vikarena. Both are consistent in their reading, for they have their respective reading in N. 1. 14, the greater part of the first sentence in which—and also its counterpart in section 12—is identical with the passage under discussion. The authority of the commentator no doubt throws greater weight on the side of queena, which, on that ground, was adopted by Samaśrami, who, finding that four of his MSS. read vikārena, remarks in the foot-note, param vrtti-viruddhah, and ignores it without any further comment. as if that fact alone were sufficient for its condemnation. Roth does not seem to have any knowledge of the variant vikarena, for he does not mention it in his list of Abweichende Lesungen der kürzeren Recension.2 The variant vikurena. however, gives a better meaning. If we adopt the reading gunena, the translation of the sentence would be the following: 'With regard to those words, the accent and grammatical formation of which are regular, and which are accompanied by an explanatory radical element, (we say that) they should be explained in the ordinary manner.' To a follower of the school of etymologists the phrase underlined would be meaningless, for, according to their fundamental doctrine, every word is accompanied by its radical element. Yaska, in this case, would be placed on the horns of a dilemma: either he must give up the fundamental doctrine of his school, or recognize the absurdity of his sentence. The meaning is considerably improved by adopting the reading

<sup>1</sup> Bib. Ind., vol. ii, p. 147.

vikarena; the translation of the sentence in this case is the following: 'With regard to those words, the accent and grammatical formation of which are regular, and which are accompanied by an explanatory radical modification, (we say that) they should be explained in the ordinary manner.' Yāska in this case is saved from the above dilemma. Further, in the immediately following sentence vikāra actually makes its appearance and is coupled with prādešika also. In my opinion vikārena is therefore the original reading.

- 2.] The meaning of Yaska, when he says that some Vedic nouns are derived from the roots of the classical Sanskrit and vice versa, is not quite clear. At first sight he would here seem to regard the Vedic and the classical Sanskrit as two distinct languages with two different sets of roots, which in some cases have mutually influenced each other. But from his remarks in the first chapter it is evident that he is conscious of the close relationship between the Vedic and the classical languages. To Kautsa's criticism that the Vedic hymns are meaningless, Yāska replies' that they are significant because their words are identical with those of the spoken language. He notices the uses of prepositions and particles common to the two languages. He seems to realize as well that the one is historically the outgrowth of the other when he points out that the meaning of a particular word in the classical Sanskrit is only an extension from that of the Vedic language. In fact, as expounder of the Nighantu and the commentator of about 600 Vedic stanzas, he could not have failed to observe the close affinity of the Vedic and classical Sanskrit. Considering these facts, the distinction made by Yaska between the roots of the Vedic and the classical Sanskrit would seem inexplicable. With a view to reconcile these apparently contradictory views, I propose to interpret the passage as follows: the statement that Vedic nouns are derived from classical roots means that the roots from which those particular words are derived do not occur in verbal forms in the Veda, but survive in the classical language only. Agni is called damunas in the Vedic hymns. Yaska would no doubt have derived the word damunas from the root dam. 'to become tame'. He would say that although the root dam is still used in the sense of 'becoming tame' in classical Sanskrit, it does not occur in this sense in the Vedic language. Similarly, when he says that classical words like usnam, ghrtam, &c., are derived from Vedic roots, all that he means is that the roots us and ghr are used in their respective meanings 'to burn' and 'to drip' in the Vedic language only, and that they have lost these meanings in the classical language.
- 2. 10.] Yaska here notices the dialectical difference of the spoken Sanskrit, or what otherwise may be called provincialisms. He divides people into those who employ primary forms and those who employ secondary forms. According to this distinction the Kambojas and the Easterners use primary and the Āryas and the Northerners derivative secondary forms. Yāska differentiates the Āryas from the Easterners and the Northerners. This shows that the Easterners

and the Northerners were not Aryas—at least, were not regarded as such by Yaska-although they must have been brought under the influence of the Arvas to such an extent as even to adopt their language. The same distinction in almost identical words is made by Patanjali in the Mahābhāsya. 1 Roth's 2 denial of the correctness of Yaska's statement that the Aryas use sava in the sense of motion is groundless, because Yaska is corroborated by a grammarian of such eminence as Patanjali. Moreover, Roth seems to forget that Yaska's statement is made with regard to the spoken language only as distinguished from the written. At the same time Roth's suggestion that the whole passage: ग्रवतिर्गति . . . . . शुन रति is spurious and added by a more learned grammarian than Yaska cannot be accepted, because Patanjali quotes the sentence: ग्रवतिगतिकमा कस्बोजिध्वेव भाषितो भवति विकार एनसाथी भाषने ग्रव रति । although the etymological explanation of the words kambojās and kambala looks suspicious in itself, besides being very clumsily thrust between ग्वतिगेतिकमी कंवोबेधेव आखते and विकारमस्याचेषु &c., which are in fact the two component parts of a complete sentence. Moreover, the passage in the Mahābhāsya does not contain these etymological explanations. It is thus very likely that they were added later on.

- 2. 18.] Yāska derives the word danda from the root dad, 'to hold'. In order to show that the root dad is not pure invention on his part, Yāska gives an example illustrating the use of the root dad in the sense of 'holding'. The commentator remarks that dad is used in this sense even in Vedic Sanskrit also, and cites विशेदेवा: पुकर वा द्दल in support of his statement. He further adds that Akrūra was the king of Vṛṣṇṇandhaka and held a jewel called syamantaka. This story (of the syamantaka jewel and King Akrūra) is related in the Bhāgavata and Brahma purāṇas, the Mahābhārata, and Hemacandra.
- 2. 21.] Yāska gives three derivations for the word kakṣa. Durga interprets the word kakṣa in three different ways, probably in order to match the etymological explanation. Durga's interpretations can be deduced from the etymologies of kakṣa: it is possible that Yāska himself intended to express the different meanings of the word. If so, it would be an illustration of his principle that the derivations should be different when meanings are different. Kakṣa means (1) the region of the girth, hence kakṣyā means girth, i. e. the belt carried round the region of the girth; (2) cords used in churning milk. In this sense it is derived from the root gāh, 'to churn', with the suffix kṣ. Durga remarks:

  वा वाइतिविधादवाध्या विद्यादि इवम् ।

  (3) Armpit, as the most concealed part of the human body, and not therefore to be made known. In this sense it is derived from the root khyā, 'to make known', in two ways: (a) from the reduplicated form of the root

Patañjali, Mahābhāṣya 1. 1. 1, p. 9.
Roth, Nirukta: Erläuterungen, p. 17.
See Bib. Ind. ii. 164, foot-note.

khyā, i. e. kakhyah > kaksah, the reduplication being useless; (b) from the root khyā with kim, i. e. kim, khyah > kaksah. The meaning would be: What is there to be made known in the armpit? Nothing. Being hidden, it should not be exposed. Durga's comment is: एवं किमस्मिन खापनीयमित न किस्ट्यदर्भनीयलात्मूहनीयोऽयमित्यर्थः। (4) Armpit, as the most rubbed part of the human body, either (a) on account of the motion of the arms, or (b) in order to allay the itching sensation caused by perspiration. In this sense, it is derived from the root kas 'to rub'. Durga remarks: नित्यकालं हासी सिट्गीकलात्क पहुंचित तती निवे: कथते यतससात्क पणिकयायोगात्क च द्वाचते।

Yāska's attempt to derive kakṣa from gāh and khyā is futile. It is impossible to derive kakṣa from gāh or khyā. The nearest approach to a phonetically accurate etymology is the derivation of kakṣa from the root kaṣ.¹ It is, however, doubted whether all the etymologies given above are genuine. As shown

elsewhere, many are interpolated.

2. 24.] Durga explains तत्सामान्यात by स्त्रीकच्स सामान्यात. There is nothing in the text to justify Durga's explanation of तत. Further, it confuses the sense of the text, Durga's comment being: स्त्रीकच्स सामान्याद मनुष्यकची अप कच रख्यते।, 'on account of its similarity with the female armpit the male armpit is also called kakṣa (armpit).' The words तत्सामान्यात come immediately after कवतेंगे. Yāska's meaning seems to be the following: The word kakṣa is derived from the root kaṣ (to rub). From this similarity (of being rubbed) the human armpit is so called (i.e. kakṣa).

3. 13. Roth 2 translates the passage as follows: 'But even simple (einfache) words one should explain neither to a non-grammarian, nor to a stranger, nor to any one else (sonst einem) who is unfit (untauglich) for this science.' The literal rendering of Yāska's words would be: 'He should not explain simple words (ekapadāni), not to a non-grammarian, nor to a stranger, or to one who does not know (anything about) this (science).' Yaska goes on to say: 'But one should explain (the ekapadani) to one whom he knows, or to one who is capable of understanding, or to a wise and pious man.' By ekapadani Yāska evidently means primary (nominal) derivatives, the explanation of which in Nirukta 2. 2 he contrasts with that of secondary derivatives (tuddhitas) and compounds (samāsas), while in this passage he states to what kind of people (secondary derivatives and compounds, as well as) even simple words (i.e. primary derivatives), should not be explained. Durga has the following comment: प्रकरणोपपटरहितानि यानि सनित तानि केवसान्येव . . . . . न निर्वयाझ निर्वक्तव्यानि । किं कारणम् । तेषां प्रकर्णादुपपदाद्वार्थः श्रक्यते । वधारियतुम् । सोऽसी प्रकरणानभिद्योऽन्ययैव निर्वृयात् ततस् प्रत्यवाधेन योगादपहारस स्वात्।

The commentator quotes sti in support of his remarks and indicates that on

<sup>1</sup> Cf. Zend kaşa, Lat. coxa, O.H.G. hahsa.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Erläuterungen, p. 18, note on ii. 3. 10.

examining the word state in its isolated state, it cannot be said whether it is derived from the root han, 'to kill', or hā, 'to abandon'. He also quotes a stanza from the Rgveda and shows that the character of mā, whether it is a pronoun or a particle, can be ascertained by context only. The argument is that in order to give the etymological explanation of a word, one should know its meaning, which can be fully realized with the help of the context only, hence the warning against explaining isolated words.

- 4.] Roth thinks that the verses quoted in the section are interpolated. It is remarkable that they are accented. The accent, however, is not marked with strict grammatical accuracy. Roth thinks that this is an example of unskilful admixture of the grammatical and the musical accentuation. The verses are quoted from the Samhitopanisad. With the exception of the third verse, they are identical in subject-matter with Manu ii. 114, 115, 144; Vasistha ii. 8, 9, 10; Viṣnu xxix. 9, 10, xxx. 47; Āpastamba i. 1, 14. The fourth section has no connexion whatsoever with the preceding or the following section and interrupts the otherwise logically harmonious order of the text.
- 5.] From here begins the explanation of the words of the Nighantu in the order in which they occur in that list. All the synonyms enumerated in the first three chapters of the Nighantu are disposed of in the remaining part of the second and he third chapters. Every synonym is not explained. Only a few are selected for this purpose, others are passed over. Yaska contents himself with indicating the general method of explanation. The commentator characterizes the work of Yaska on the three sections of synonyms as follows: जिल्हा विश्व पुनर्सौ वाखिति। उच्यते। तत्त्वपर्यायभेदसंख्यासंदिग्धसंदिग्धोदाहर्णतविर्वनविभागेन यदाख्यानं सा व्याख्या नैघएके प्रकर्ण । What, then, is the characteristic of this commentary? We reply that this commentary on the three sections of synonyms is that which explains a state, synonym, analysis, number, doubtful derivations and quotations, as well as their different interpretations. Examples are as follows: (1) State—the word gauh is a synonym of earth; (2) Synonym—the declaration of an obscure by a well-known substantive, as the word gauk means the sun; (3) Analysis—the word gauk means the sun because it moves (gacchati) in the atmosphere; (4) Number—there are twenty-one synonyms of earth; (5) Doubtful derivation—the word nirrtile is derived from the root ram with ni, or from the root r. In the former case it means the goddess of death, in the latter distress; (6) Doubtful quotation— 'He who made it', &c.; (7) Different interpretations—the ascetics hold that a man of large progeny comes to grief, &c.
- 6. 7.] According to Yāska, the sun is called gauh also. In order to illustrate this meaning of the word gauh, he quotes RV. vi. 56. 3. The word gauh occurs in the locative singular in the stanza, which, according to Yāska, means 'in the sun'. But Durga explains गवि by गमनशील सुद्धतमध्यनवस्थायिन. Roth trans-

<sup>1</sup> See Erläuterungen, p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Burnell's edition, pp. 29-32.

lates বৰি by 'through the course of clouds' (durch den . . . Wolkensug). In his explanation Durga remarks: ভনামখনি কুলু বি ধনালাখা: ৷ The joints (paruse) are the days and nights according to Aupamanyava. He explains বৰ্জ as (1) the wheel-shaped brilliant disk that is constantly revolving; (2) as the cycle of time with its divisions and subdivisions into year, seasons, month, fortnight, day, night, hour, minute, second, and the twinkling of the eye.

- 6. 11.] Roth thinks that in the sentence: Assume that if the sun is called gauh, the moon, to which a ray of the sun brings light, can also be so called. And he attributes the same meaning to the word goh in the stanza RV. i. 84. 15 quoted by Yāska. This explanation is misleading and does not suit the context. The word in the sentence does not refer to the moon, but to that particular ray of the sun which illumines the moon. This is a case of extension of meaning. The sun is called gauh, then each of its rays is called gauh. This meaning becomes clear from the sentence which follows the one under discussion, wherein Yāska says: Hassia that a in the previous sentence refers to one ray and not to the moon. Durga interprets the passage rightly. He remarks: Alsia qualitation to the moon.
- 7. 1.] Durga explains जाद: by रसम्य: in accordance with the meaning given to it by Yaska. Roth translates it by cattle (Rinder). As to Durga's explanation of the dual दा see Roth's note on ii. 7, Erläuterungen, p. 19.
- 8. 1.] The stanza RV. i. 164, 32 is quoted to explain the meaning of Nirrtih.

According to the interpretation of the ascetics, nirrtih means distress. The stanza in that case would mean: The man, who causes impregnation (गर्भ करोति), does not know the reality, for he acts either in a moment of passion or with a desire to get a son. When he comes to know of it, he still does not realize his responsibility, for the foetus is hidden from him. But the child nourished in the mother's womb is born in course of time. Thus multiplying, the poor man, unable to make adequate provision for the bringing up of his children, comes to grief. Durga's words are: कश्चिद् बङ्गपा बङ्गपा बङ्गपा विश्व स्थापना वापना वापना वापना कर्ष दिन्द अवस्था विश्व स्थापना वापना वा

This passage foreshadows the Malthusian doctrine. Another different interpretation of the followers of the school of ascetics is that the man who causes impregnation becomes himself involved in transmigration, and being born again and again, comes to grief. This is an admonition to lead a celibate life.

According to the interpretation of the etymologists, the word nirrtih means earth. The meaning of the stanza then would be: The cloud which discharges the rain-water does not know anything about it, as to where it comes from. It is hidden from the atmospheric cloud which sees it falling, because in the atmosphere it exists in the form of vapours, while the rain-water, swelling in the atmosphere and increasing in various ways, falls to the ground.

Roth thinks it refers to lightning which quickly disappears in the clouds and

leaves an abundant progeny in the form of showers of rain (Regengüsse) which fall on the earth. See Erläuterungen, p. 20, note on ii. 8. 1.

- 8. 11.] The legend of Śakapuṇi, together with the whole of the ninth section, has no bearing on the subject-matter of the chapter and is altogether out of place. It certainly produces the impression of an interpolation. See Roth, loc. cit.
- 9. 2.] The second half of the second hemistich is interpreted by Durga as referring to the re-evaporation of the rain-water. As atmospheric deity in the form of lightning, it brings rain down. As celestial deity in the form of the sun, it takes the water up by evaporation. Thus the deity has the double characteristic. This explanation seems to fit in with Yāska's sentence तसे देवतामयाबद्वा प्राद्वेम्ब।
- 13. 4.] The sentence is a little puzzling with regard to its context. According to the normal construction, the word und in the sentence should refer to the word आदित:; but this does not suit the meaning of the passage, for in the Rgveda it is neither applied rarely to the sun, nor precluded from being the receptacle of offerings. Durga explains the passage satisfactorily by construing und with the last derivation in the preceding sentence; the meaning then would be that the epithet आदितय is rarely used in the Rgveda with reference to the sun and has only one hymn addressed to him, while oblations are not offered to him under this appellation.

Durga also refers to disagreement among the commentators with regard to the interpretation of this sentence. See Roth, *Erläuterungen*, p. 21, note on ii. 13.

- 19. 5.] Dawn is explained by Yaska as the time subsequent to night and antecedent to sunrise. So figuratively it may be said that the night gives birth to the dawn, and the dawn to the sun. The passage: यथा प्रमृता सन्ति: प्रसवाय राजिरादिखर्थवं.... योजिमर्चित्। is not clear. The sequence of the genesis of the dawn and the sun does not proceed in any order. The words underlined disturb the regular succession of the birth of the dawn and the sun. The text in this particular place seems to be corrupted. The meaning will be relevant if the word उथा.... be substituted for राजि:। The translation in that case would be: 'just as being born she gives birth to the sun, i.e. the dawn to the sun, so the night has left place for dawn.' Durga's comment is the following: यथाया आदित्यस जयानो हेत्सदननरजनावादेवं राजियमो जयाने हेत्सित।
- 20. 4.] The sun is called the calf of the dawn from two analogies: (1) The calf always goes with the mother. The sun and dawn also appear simultaneously. On account of this companionship the sun is described as the calf. (2) The calf enjoys the privilege of taking milk from the udder of the mother cow; the sun also drinks the dew which falls at early dawn and is looked upon as the calf sucking the milk. See Roth, op. cit., p. 22.
- 21. Roth thinks that Yāska has wrongly introduced the sun in his explanation of the second hemistich of the stanza RV. vi. 9. 1. At first sight it may appear far-fetched, but the simile is apt and justifiable. The text of the Veda is the

following: 'Being born the Vaiśvānara fire has overcome darkness with its light like the king.' Yāska's explanation of the same is the following: 'Being born, i. e. being kindled, the Vaiśvānara fire has dispelled darkness with its light like the sun who is the king of all luminaries.' The dispelling of darkness by Agni could aptly be compared with that of the sun alone, hence Yāska's explanation is far from being unduly far-fetched.

24.] See Roth's note on **execut**, op. cit. It may be pointed out that the meaning 'digger of a lotus stalk' is more appropriate for the force of comparison. Durga also explains the stanza by interpreting sarasvati as atmospheric speech, and by paraphrasing 'peaks of mountains' by 'tops of clouds', 'waves' by 'thunders', 'sweeping what is far and near' by 'sweeping heaven and earth'.

28.] The stanza is translated by Professor Macdonell in J.R.A.S. See vol. xxx, pp. 439, 471-2.

Durga has the following comment: 'The horse hastens forth in spite of being bound in several places. Anything else bound in a single place would not have been able to move, much less to hasten forth.' See Roth, op. cit., p. 23.

#### CHAPTER III

4. 4.] Durga's argument for looking upon the daughter as equal to the son is that the daughter's son is a grandson. A sonless man can have no grandson; hence if a man had a grandson, he has a son ipso facto. Consequently the daughter would be equal to a son. This argument is not very sound. For it will be applicable in case a man has both a son and a daughter, will give to the daughter a status equal to that of the son, and will entitle her to all the rights and privileges of a son. Historically this is not true of the Aryan family. The daughter never enjoyed equality with a son as far as succession and inheritance were concerned, for on marriage she passed out of the patria potestas of the paterfamilias.

Durga's second argument for the equality of a son and a daughter is that the sacrificial rites performed on the birth of a son are identical with those performed on the birth of a daughter; the sacred texts used in the celebration of the garbhādhāna ceremony are the same; and finally the physical and physiological processes involved in procreation are without any distinction whatsoever in begetting a male or a female child. It will be superfluous to add that Durga's comment gives the argument employed in the text in an amplified

state. Metrical passages from the Śatapatha Brūhmana 1 and Manu 2 are cited in support of the view stated above, while the Maitrāyanī Samhitā 1 is quoted to corroborate the ideas of the opposite school. Both pros and cons are thus placed side by side.

4. 15.] The passage shows that women were sold and abandoned. Durga explains sale and abandonment as marriages by purchase and capture. It may also refer to slavery. Abandonment in fact survived among some Indian communities, noticeably the Rajputs, who exposed female children. This led to infanticide, to which the British Government has put a stop only in modern times.

Roth thinks that the passage beginning with Thinks that the passage beginning with Thinks that the passage beginning with Thinks that the passage is an interpolation for the following reasons: (1) the explanation of the two hemistichs of the stanza (RV. iii. 31. 1) quoted in the fourth section is separated in a forced manner, (2) the length of the intervening passage; (3) the looseness of its connexion; (4) the designation of the metrical passage water account of the Rgveda (rk)—a term which Yaska never uses and which is evidently a mistake in the present case, as the verses do not belong to the Rgveda, nor possibly could belong to any other of its recensions, on account of their form and contents: (5) finally, the deviation from the purpose of the chapter is remarkable. Roth, however, is unable to say whether the whole or a part of the intervening passage is an interpolation. The only justification which he finds for this irrelevancy is that scholars were particularly busy with the controversy concerning the laws of inheritance.

All external evidence—i. e. of the MSS. of both recensions and of Durga, who has preserved a critical text of the Nirukta in his commentary—is against Roth's conclusion. As to the internal evidence, the argument of violent separation of the explanation of the two hemistichs and of the looseness of connexion is exaggerated, for the passage up to न दहितर इत्येके is an amplified exposition of the second pada of the first hemistich. As to Roth's fourth argument, the very fact that the word rk is not used to denote a stanza of the Rgveda in the Nirukta—as Roth himself says—shows that it did not then express the meaning attributed to it by Roth. On the contrary, the word nigama is always employed by Yaska to indicate a Vedic passage. The author using a different word for a metrical Brāhmaņa passage shows that he was fully conscious of the difference between the Vedic and non-Vedic passages. Hence it is not a mistake. As to the deviation from the subject proper of the chapter, it may be said that ancient authors had nothing which could correspond to the modern system of foot-notes; they were obliged therefore to put any discussion arising out of cognate or allied subjects within the text itself.

No doubt the intervening passage is a long one and has no other parallel in

<sup>1 4. 6. 4; 4. 7. 9.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See op. cit., iii. 4, p. 24.

the Nirukta, yet to regard it as an interpolation without some positive proof would be going too far. The assumption would be more or less conjectural.

4. 16. The followers of a third school, representing a compromise between the two other schools which champion the rights of the daughter and the son respectively, hold that it is the brotherless daughter who has a right to inherit the patrimony. Durga states the case for a brotherless daughter as follows: The brotherless girl alone inherits the patrimony and not one who has a brother. The male agnates, who have the right to offer the funeral cake to the deceased, and are alive, preclude a woman from inheritance, because she contributes to the growth not of her father's but of a different family, i. e. of her husband, hence she has no right to claim a share in her father's property. But a brotherless daughter is different. In that case there is no one to perform the funeral rites for the deceased, and because the daughter's son discharges these duties through the relationship of his mother, his mother, i. e. the brotherless daughter, is entitled to inherit the property of her late father. A stanza is quoted from AV. (i. 17. 1). The MSS. of the shorter recension and the Bib. Ind. edition of the Nirukta cite the second hemistich only. The MSS, of the longer recension and Durga according to the Bombay edition of the Nirukta give the stanza in full. From the fact that in the text of the Nirukta the second hemistich is alone explained, one may conclude that originally the quotation was limited to the second half of the AV. stanza only. Durga remarks that the stanza is used in the preparation of medicines for a woman suffering from excessive menstruation. The charm signifies: Let all the blood-vessels come to a standstill, like brotherless daughters who find their path obstructed.

See Roth, op. cit., pp. 25-6.

5.] Roth seems to have misunderstood the significance of the first pada of the stanza RV. i. 124. 7, quoted in the fifth section. He thinks that a brotherless maiden becomes homeless after the death of her father. Being homeless and destitute she approaches men boldly. This is not what is meant. The meaning is that a daughter, although given away in marriage and therefore usually lost to the parental family, comes back to discharge the duties of a son because she is brotherless. Both dawn and the brotherless daughter are conceived as going away from their natal home, and the point of comparison lies in their return; the one comes back next morning in accordance with the law of nature, the other by the law of society. The simile is rather crude.

There are four similes in the stanza. Roth seems to have noticed three only. Na, the particle of comparison, is used four times, and Yāska also says that there are four similes. They are as follows: (1) dawn comes back to men like a daughter who has no brother; (2) she goes to obtain wealth like one who mounts the platform in the gambling-hall; (3) like a well-dressed wife desiring her husband; and (4) like a smiling maiden, she discloses her beauty.

ৰ্বাছৰ is explained in the Nirukta and by Durga as meaning a southern woman who goes to the gambling hall to obtain wealth. ৰব: is interpreted

as सभास्वाणुः, which, according to Durga, means अवनिर्वेषणपीठं, i. e. the seat or place where the die is thrown. The word गर्तः is derived from the root  $g\bar{r}$  (to invoke) and acquires this sense because it is सत्यसंगरः, which is explained by Durga as follows: संगीर्थते हि तच सत्यमिद्भच पतितमिद्भच च पतितमित्यवम् । प्राचिण कितवासवानुतं जुवते।

Durga does not seem to have a very clear idea of the peculiar custom to which he refers. At one place, he says: 'If a sonless woman goes there, she obtains wealth. The gamblers give her wealth. This is the custom of the southern people.' At another place, he says: 'The woman who has lost her son and husband mounts it, i. e. takes her seat on it in the midst of the gamblers. Then she obtains wealth from the relatives of her husband, i.e. her share of the property, settled upon her by her husband.' Whether the wealth was given by the gamblers or by the relatives of the deceased husband is not made clear; the precise nature of the custom remains therefore doubtful. In this connexion it may be mentioned that among the orthodox Hindus of Northern India, there still prevails a custom called jholibharana, i. e. 'filling the lap', according to which the members of a woman's paternal family fill her lap with money on her becoming a widow. This attempt to explain a passage of the Rgveda with regard to the customs of Southern India indicates that the expounder himself belonged to the south. It will be going too far to read the peculiar customs of the south in the Rgveda. This confused and altogether far-fetched explanation of the stanza, together with a number of irrelevant derivations which follow the explanation, and the use of the epithet nigama with regard to a passage which is apparently a Brahmana quotation, make the authenticity of the passage doubtful.

गतावन should be interpreted to mean, 'one who fights in a chariot'; the simile then would be natural. 'Like a chariot-fighter, the dawn comes to obtain wealth.'

- 5. 10.] Roth paraphrases successful von dem oberen unbehauenen Theil, i. e. unhewn upper part. It is more likely that the lower part is meant, which, according to Durga, should be covered with earth and grass. The meaning seems to be that the lower part of the sacrificial post should be buried in the ground and not exposed to sight. Durga says that the unhewn part of a sacrificial post is called upara. I think the part meant is lower and not upper, for the upper part remaining above the surface of the earth will still be exposed even if it be smeared over with mud and grass. Further, the part to be buried under ground is likely to be left unhewn.
- 5. 19.] This is the explanation of the second hemistich of RV. iii. 31. 1, quoted in the fourth section. According to Durga the daughter here means the brotherless daughter. He remarks: This is the second half of the stanza left over. This is explained to support the theory of 'the brotherless daughter'. The first hemistich should be similarly interpreted. The sonless man has the

daughter's son as his grandson only when the daughter is brotherless and the rite of 'appointment' is performed. But he has no such claim on the sons of those daughters who have brothers. Otherwise all the husbands will be deprived of their sons and marriage itself will be useless and a burden. Or every male child will have a double pedigree. Moreover, every wife being the daughter of somebody may be called upon by her father to remain in her paternal home. This will throw society in confusion. Therefore the son of that daughter only who is duly appointed in accordance with law belongs to her father, but not the son of a daughter who has a brother.

According to Durga the texts which advocate equality between a son and a daughter refer to a brotherless daughter. रतःसकं is explained as रतसः सन्नारं या दृहितरि रेतः सिञ्चति तं जामातार्म, i. e. husband.

Durga explains प्रार्जयति 'he arranges, or selects, or makes him approach', संगमेन मनसा, i.e. free from the anguish of sonlessness.

- 6.] The meaning of the word बहि: is obscure. Yāska followed by Durga explains it by बोढा in the fourth section and by पुत्रस् in the sixth. Moreover, he seems to take बहि: as a copulative compound standing for both man and woman.
- 8.] Durga makes the following remarks on the stanza RV. x. 53. 4: The raiship is that of Śaucīka Agni, and this is his dialogue with the Viśvedevās. Roth's criticism of it is, that although a mythological element is found in the two preceding hymns, it is entirely lacking in this hymn.

Durga takes **\(\frac{2}{41}\)**: as a vocative, which is not only against Yaska's explanation, but is impossible on account of the accent. The translation of the stanza according to Durga would be as follows: 'I know that most excellent strength of speech with which we shall overcome the evil spirits. O gods, partakers of food and accomplishers of sacrifice, and ye five-tribes, favour my sacrifice.'

8. 9.] Two explanations are given of 'the five-tribes', in the Nirukta. According to one view, 'the five-tribes' are the gandharvas, manes, gods, evil spirits, and demons; according to Aupamanyava, they are the four castes and the Nisādas. The former is highly improbable, because the five-tribes are called upon to participate in the sacrifice and an invitation to demons and to evil spirits to share the sacrifice is inconceivable on the part of any sacrificer. The evidence of the stanza itself is against this view. The first hemistich mentions the overthrow of the evil spirits in clear and unmistakable terms. Further, on account of the eternal hostility between the gods, the guardians and promoters of the sacrifice, on one hand, and the evil spirits and demons, the disturbers and destroyers of the sacrifice, on the other, it does not seem possible that both gods and demons could be thus asked to enjoy the sacrifice. A gathering of this kind could never be harmonious. The latter explanation

1 See Roth, op. cit., pp. 27-8.

is undoubtedly the better one. Yaska quotes RV. viii, 63. 7 to show that the five-tribes 1 of the stanza under discussion are meant to be human, and thus supports this view by implication. Durga, of course, agrees with Yaska. This means that the four castes and the Nisadas shared the sacrifice in common. This would imply some sort of inter-dining among the various castes, and would show that the water-tight compartments into which the various castes are divided, and separated by rigid barriers of mutual exclusiveness, did not exist in Yaska's time. Further, the epithet 'holy' (yajñiyāsaḥ) is applied to 'five-tribes'. If we accept Aupamanyava's view, all the four tribes and the Niṣādas would be holy. This would mean, even if the Niṣādas, who according to the etymologists are sinful beings, are excluded, that the lower castes were not despised by the upper ones, especially the Brahmanas, which would again imply greater equality for the former and less tyranny on the part of the latter. This shows that, unlike the moderns, the ancient Brahmanas could not have regarded themselves as polluted by the mere sight or the touch of the lower castes, otherwise the latter would neither have been invited to partake of the sacrifice, nor called holy; i. e. the problem of the pariah and the 'untouchables' had not then arisen, or rather the pariah and the 'untouchables' themselves did not exist.

10. 9.] The etymological explanation usual and a superaction of the passage is indicated found in Durga's commentary. As shown in the introduction, the passage therefore is an interpolation. The spurious character of the passage is indicated by the internal evidence also: Yāska has already explained the word ambu-da (cloud) as the giver (from the  $\sqrt{da}$  to give) of water (ambu). The passage in question is, therefore, superfluous. Moreover, it does not explain the etymology of the word ambu-da. Besides, here the derivation of ambu-da is of secondary importance; it is the word arbu-da that Yāska wants to explain. For this purpose he finds it necessary to explain armam first, and explains ambu-da incidentally. It is reasonable to expect that in such a case he would not attach too much importance to ambu-da. This evidence, together with Durga's omission of the passage, leads me to the conclusion stated above.

12.] According to Durga, the meaning of the stanza i. 163. 21 is as follows: 'The rays of the sun—which fall on a bright object whose darkness is removed, or which are bright when they fall—having obtained a share of the immortal water from the earth, and being accompanied by it, join all creatures in invocation; or, having seized the fluids, respectfully go back to the sun. They have the knowledge of their duties. The lord, wise guardian of the entire universe, i.e. the sun, approached me, whose intellect is immature.'

With regard to the soul, the meaning is as follows: the senses, well placed in their several organs, having obtained a share of the immortal knowledge, stimulate the consciousness of the inner person with regard to external

<sup>1</sup> See Macdonell and Keith, Vedic Index, under pañca jandh.

objects, or approach the faculty of discrimination, bearing the knowledge of external objects in order to bring about their cognition. The senses themselves have no power of apprehension. They are but the unconscious instruments of the conscious purusa, who is the doer, and whose nature is knowledge. The lord, guardian of all senses, i.e. the soul, the wise one, has entered me, the immature one.

15. 4.] 'Devarah is so called because he is the second husband.' This refers to the custom called niyoga. It prevailed among the Jews¹ and was also an Indo-European² practice. It is also found among the Purans, a Borneo jungle people of very primitive type, among the Bayaka in Africa, among the Aleuts, and Thlinkeats, and Koloshes."

15. 13.] Roth translates पुरा जीवगुमां यथा as noch ehe sie gleichsam ans Leben greift, i.e. 'before it, so to say, attacks life'. Durga explains the same words as: यथा जीवगाहस पुरा एव हननाट्हतस्व जीवो नक्षेत्। The passage is quoted in order to illustrate the use of yathā as a particle of comparison.

20. 9.] Roth says that, according to Durga, the inaccurate diction of Yaska has given rise to the divergent reading अग्राम्स्टियो धारत। (op. cit., iii. 20. 7, pp. 34-5). Roth probably has misunderstood Durga. At any rate, Durga does not say anything about the 'inaccurate manner of expression of Yāska'. It is also not clear to me in what Yāska's inaccuracy consists. Moreover, Roth's quotation from Durga's commentary is defective; Durga's sentence runs thus: अग्रामञ्जे धीरित तथापि योज्यम्।... सतः संख्तं भवति। एकीम्य इतं भवति।

The words underlined are mutilated and अविति is omitted in Roth's quotation. Durga only wants to say that some MSS. of the Nirukta have the variant अग्राप्तख. And in his paraphrase of the two Vedic quotations, RV. v. 75. 7 and vii. 104. 21, he explains both तिरः and सतः not by the meaning attributed to them by the reading गाप्तख but by that of the variant. His remark is as follows: तिर्चिद्यंया तिरोध्यमाप्रेऽपि दूर एव खाने . . . सतः प्रदेशाद् दूरादिख्यः।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Deuteronomy xxv. 5; St. Matthew Grote, ii. 6, p. 520, and note at the end of xxii, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Xenophon, Rep. Lac. i. 9, cited by <sup>3</sup> See Hobhouse, Evolution of Morals, pp. 34-5.

### CHAPTER IV

Durga, after the usual benedictory stanza, quotes two verses without indicating their source, to the effect that a seer, after greatly expanding knowledge, should expound it briefly, for in the world an adherence to prolixity and conciseness is desired of learned men (according to the exigencies of the occasion). He takes this dictum as a test of sound scholarship and applies it to the commentary of Yāska. He shows that it is followed by Yāska, who is concise and also prolix as the occasion demands. According to him, brevity is the characteristic of the second and the third chapters of the Nirukta, commenting on the synonyms which should be and are explained briefly, i.e. by giving the necessary information about a particular word, its synonyms, their number, quotations to obviate ambiguity of meaning, and explanation of the same. All this exposition is brief. He then notices omissions on the part of Yaska in the explanation of synonyms in the Nirukta. 'In this part of his commentary of the Nirukta', he remarks, 'one single meaning indicates many words and many words denote one single meaning.' He adds that the different shades of the meanings of these words are not explained. In order to make his meaning clear he gives the following example: 102 words beginning with वर्तते and ending with अथथ: are explained to have the general meaning of motion. But a particular word expresses a particular kind of motion only to the exclusion of others; e.g. the verb kasati denotes hopping only and not flying; and is used in the sense of rolling only -in connexion with a ball, for instance; and expresses 'trickling' and is used in connexion with liquids only. Thus the specific forms of the general meaning should be investigated. Further, the usage of different provinces is not explained. In some places the common words are used to denote technical expressions and vice versa. These arguments of Durga may be supplemented by drawing attention to the fact that only a few of the synonyms are explained—the rest are passed over. With this section of Yaska's commentary Durga contrasts his commentary on homonyms. He points out that the whole list of the homonyms is explained word by word. Different meanings of one word are fully explained and illustrated with Vedic quotations. The characteristic of Yaska's commentary on homonyms is therefore prolixity.

2. 11.] Many meanings are attributed to the word शितास. On account of its different interpretations by Yaska and his contemporaries, and the several theories put forward by Durga, the word seems to have lost its precise meaning at an early period. It is evident that the word means a particular part of the sacrificial animal. Durga's one theory is that the body of an animal can be divided into: (1) external parts, as shoulders, hips, &c.; (2) internal parts, as tongue, heart, &c. He thinks that the two words preceding शितास in the

passage quoted by Yaska refer to the external parts of the body, i.e. flanks and hips, hence शिताम would naturally also refer to some external part. This is the argument adduced by him while explaining Yaska's sentence that the word श्चिताय means 'forearm' (dos). The word dos is derived by Yāska from the root dru (to run), 'because', says Durga, 'it is with the strength of the forearm that animals run'. Durga's second theory is that the two words preceding श्चिताम in the passage referred to above describe successive parts of the body: श्चितास therefore would mean a part which comes next to hips, i.e. arms. It is for this reason that he paraphrases योगि: by गुद: and derives विषित: from the root विष 3 cl. 'to pervade', and explains विषितो भवति as बाप्तः स प्रीषेण भवति ... जुणवा . . दिस्रसामासः स अवति, i.e. it is full of ordure, ... or its flesh is loose. I myself derive विषित: from सो with वि and translate it as 'it is open'. The various meanings attributed to शिताम are the following: (1) 'forearm', by Yaska: (2) yonih (uterus) explained as equivalent to anus, according to Durga, by Śakapūni; (3) 'liver' on account of its dark colour (śyāman), by Taitīki; (4) fat, lit. white meat (śiti-māmsa), by Gālava.1 Durga remarks, 'Thus it is clear that the grammatical form and the meaning of the word श्रितास are not (precisely) known'.

11.] Durga explains RV. i. 115. 4 as follows: 'The divinity and the greatness of the sun is that, ignoring all workers in the midst of their work, he rolls up the net of light which is difficult to be gathered by others, but which the sun rolls up in an instant, without much trouble and without any other help. He has yoked the bay steeds—i. e. rays which draw up fluids—from the stable, i. e. the earth. The earth is the sadhastham, for it is hence that rays extract fluids.' The meaning is that when the rays are withdrawn from the earth, night spreads her garment over all.

15.] Roth translates the word কাৰীৰকা as 'image', and Langlois as 'marionette'. According to Yāska, however, it means a 'maiden'. Durga explains it by মাৰ্মান্তকা, i.e. an image made of the śāla tree.

17.] The quotation বৌ ধুৱা হৈছে &c., has not yet been traced. In both the Bib. Ind. and the Bombay editions of Durga's commentary the stanza is given in full. But Durga explains the fourth verse only. His remark, that the rest is to be discovered (মুখ্যা হৈছা), indicates that he did not know the other verses of the stanza. To include the first three verses in the above-mentioned editions of Durga's commentary is therefore a mistake.

18.] Yāska quotes one Vedic passage only to illustrate his meanings of the two words अनुपार्थ and दावने. The order in which these two words occur in the Nighanțu is reversed in Yāska's quotation. According to Yāska, the word अनुपार्थ means 'sun, ocean, and the tortoise'. Durga paraphrases the word by अनुत्तितपूर्ण्य, i.e. 'complete without any flaw', and further explains the

1 See Roth, op. cit., iv. 3. 6, pp. 38-9.

term as that which may be sufficient in this, and glorious in the next world. Durga's derivation of अकूपारस is the following: अकूपारस < अकुपरस < अकुपितस <

Durga notices the difference of the order of the two words in the Nighantu and the Nirukta, and concludes that the Nighantu and the Nirukta are the works of

different authors. See Roth, op. cit., iv. 18, p. 45.

The word **yga**: is explained as 'moving swiftly', i. e. derived from the root \( \sqrt{tuj}, \) or as 'having good offspring'. On the latter Durga remarks, 'The word \( tuk \) is a synonym of offspring. The offspring of Agni is intended to be golden. And Agni himself is called of golden seed, and so on.' Durga paraphrases \( \frac{yaa}{yaa} \) is it is the noble breed', or the horses who have noble foals, for it is the noble horses only who can breed noble foals, i. e. the fact of breeding noble foals implies praise of the horses, and the possession of such horses implies praise of Agni.

- 19.] Durga's explanation of TARCAT: does not indicate any reference to phallism. There is no evidence to show that Durga or Yaska was even aware of its existence. According to them the phrase denotes profligate persons whose sole or chief end in life is to gratify their sensual desires. But the phrase is a possessive (Bahuvrihi) compound, and can be translated accurately only as 'they whose god is the phallus'. It may be that the cult of the phallus, inasmuch as it originated from the aborigines, was not known to Yaska or Durga. In ancient times it was a widespread cult, and in one form or another survived in many Roman Catholic countries, like Belgium, France, and Italy, down to the middle of the eighteenth century. Phallic remains are discovered all over the world, notably in Ireland. According to some, the maypole and the cross are also phallic survivals—a very doubtful conclusion. The worship of Siva as the lingam may remotely be connected with it. See Hastings, Encyclopacdia of Religion and Ethics, 'Phallism'. Cf. also phallic objects, monuments, and remains.
- 21.] Durga explains the stanza RV. i. 164. 33 as follows: 'Heaven is my father, the progenitor, and the great earth is my mother, because the rain descends from heaven to earth, helps the various herbs and plants to grow, which nourish the body and endow it with the seed of future generations: heaven and earth are therefore the primaeval cause of life. The intermediate space is the womb, i.e. the source of rain-water. The father has bestowed the life-germ on the daughter, i.e. the cloud has bestowed the rain-water on the earth. The earth is here called the daughter (du-hitā) because it is placed at a great distance from the cloud (dūre-hitā).'
- 21. 10.] Yāska takes ग्रंथोः as a compound and explains ग्रमनं and यावनं. This analysis is in agreement with that of the author of the Padāpaṭha. Durga remarks that Yāska has divided one word having the ablative or genitive ending

into two words of the accusative case, and in order to connect the sense of the passage has supplied the words 'diseases' and 'dangers' in the Nirukta. Roth agrees with Yāska's explanation. Cf. op. cit., p. 48.

- 23.] Durga explains माता (mother) by सर्वभूतिकीची, i.e. fashioner of all beings; पुत्र: as पुरुषो बद्धन: पापाचायते l, i.e. one who saves from a great sin. According to the interpretation of the etymologists the meaning of the stanza would be as follows: 'Heaven is unimpaired, the intermediate space is unimpaired. He is the mother, the father, and the son. The Viśvedeväs are unimpaired, the five-tribes are unimpaired, and all that is born, or is yet to be born.'
- 24.] Roth's translation of the second hemistich is not clear. The word जमुरिम is explained as जसम by Yaska, which is paraphrased by Durga as बडम 'bound'. He says:....वडं सायुतन्तुना य एष याजिक र्ति प्रसिद्धो राजां स हि बडसादुत्पतितुमत्यर्थं न श्रकोति नीचेरेव गच्छति गला च श्रकादीनि हिनसि. सन्तानि । ... न हावड: श्रेनो नीचेर्यते। There is a contradiction in Durga's explanation: a falcon that is bound cannot pursue its prey; जसम derived from the √जस means 'liberate', 'free', 'let loose'. Cf. Roth, op. cit., iv. 24, p. 48.
- 25. 12.] Durga explains देवपीयुम as one who is addicted to self-enjoyment and who does not sacrifice to the gods.
- 25. 19. Yaska does not cite any passage to illustrate **\text{347}** in the sense of 'separate', &c. Durga supplies the quotation RV. vi. 40. 5 for this purpose. He says that some commentators interpret the passage (VS. 8. 20) quoted by Yaska in two ways, i.e. taking alternately the two meanings of \text{344} 'separate', and 'prosperity'.

Cf. Roth, op. cit., 14, p. 50.

25. 25.] Roth thinks that the text is corrupt and the word অবায় is superfluous. I do not agree with Roth, for with a proper punctuation the sentence is quite clear. It is to be read thus: अवायित पूष्णमाह। अवाय। अवा अवगः। 'The author calls Puṣan goat-teamed. Goat-teamed, i. e. goats are the coursers.' Cf. Roth, op. cit., 18, p. 51.

### CHAPTER V

Durga explains बिल्म as 'wrapped up in waters, flowing on all sides, or well-washed, i.e. a cloud'. He explains चर्ण as 'in the atmosphere', and चर्राम as 'of waters'. According to Durga, the sense is as follows: Indra found the cloud in the atmosphere and noticed its strength, so he bored holes into it for the waters to flow down. The waters then proclaimed Indra to be Gandharva. Durga adds, 'it is heard that Indra is Gandharva and the Maruts are his nymphs'.

- 3.] Durga explains पक्स by अभिवासम, i. e. manifest, and paraphrases ससम् by खन्नम् after Yaska. According to him, lightning remains invisible during eight months, appearing in the rainy season only, hence the epithet अनिवाद भैगं is used with regard to it. Cf. Roth, op. cit., 15, p. 55.
- 4.] According to Durga, the groups of atmospheric gods here refer to the Maruts, for the word group has been used in the plural number and it is the Maruts only who have several groups, each consisting of seven members. He then quotes the Brāhmaṇa passage: ते समसम मन्तां गणाः। He further says that Rudra is called varāha also, and quotes RV. i. 114. 5, in support of his statement. Cf. Roth, op. cit., 5, p. 56.
- 7.] Yāska's explanation of RV. i. 150. 1 is confused. He explains with by what: But a worshipper cannot be unfriendly to the god whom he worships. Roth connects with with at and deduces the meaning, 'strange, stranger, guest, and a hostile person'. The other meaning, 'lord', attributed to with by Yāska is equally unsatisfactory as far as the present passage is concerned. Durga makes an attempt to explain with as 'competent to offer oblations and sing praises'. But by so doing he ignores the interrogative particle at a Yāska's explanation of the third pāda is obscure. Durga derives with from the root of to injure, and paraphrases it by at a According to him the sense is that just as many streams flow into some wide cave, and notwithstanding the large number of streams the holding capacity of the cave is not affected thereby, so many oblations are poured into fire, without affecting the latter's capacity to consume them. Having seen this phenomenon, the seer proclaimed, at a well. Cf. Roth, op. cit., p. 59.
- 7.] Muir¹ attributes the sentence, 'the words Śipiviṣṭa and Viṣṇu are two names of Viṣṇu', to Aupamanyava. This, however, is not correct. The first

  ¹ Cf. Sanskrit Texts, vol. iv, p. 505.

sentence contains Yaska's own remark, while the second gives the view of Aupamanyava. Durga puts the second sentence only in the mouth of Aupamanyava, and his interpretation is supported by internal evidence also. Durga remarks that of the two names of *Visnu*, the first alone is illustrated, because the second belongs to the *daivata kānda*. Cf. Roth, op. cit., v. 8, p. 59.

- addressed to Indra, and explains the third pāda as follows: i. e. Indra pervades everything as Soma does all plants and trees. Following Yāska, Durga suggests two alternative interpretations: he ascribes (1) the first hemistich and the fourth pāda to Indra, and the third pāda to Soma, (2) the first three pādas to Soma and the last to Indra. The meaning would be, (1) Indra, who is infused with energy, who rushes to the attack, the shaker of enemies, the impetuous, the great hero armed with the thunderbolt—him all counter-measures do not deceive; they perish even before they reach him; may he and Soma which surpasses all plants and trees favour us; (2) may Soma which infuses energy, which flows quickly, the shaker of vessels, active, exhilarating, foaming, and surpassing all plants and trees, and Indra whom all counter-measures do not deceive; they perish even before him; favour us. In both cases, Durga thinks this to be a joint panegyric to Indra and Soma. Cf. Reth, op. cit., v. 12, p. 62.
- 24.] Yaska explains जुट्स by इतस्त. This shows that he noticed this example of Prakrtization in the Rgveda. Whether he deduced any general principle of Prakrtization, or whether he was even aware of the existence of this phenomenon, is doubtful. Durga mechanically repeats Yaska's words. Apparently the paraphrase of जुट्स by इतस्त did not strike him as unusual.
- 25.] Durga explains the second hemistich of the stanza x. 44. 6 as follows: 'Men, who were unable to obtain thy favour and who could not ascend the ship of sacrifice, being chiefly addicted to sensual pleasures, committed vile deeds and consequently obtained bodies appropriate to their deeds in accordance with the law of Karma.' He then quotes a passage without indicating its source: अय य एह अपयारणा अभ्याभी ह यत्ते अपया योगिमापरीर्ग अयोगि वा मुक्तियोगि वा । 'Now there is a prospect that they, whose deeds are vile, will obtain a vile form of existence, i. e. that of a dog, or of a pig, or of a low-born man' (Chand. Up. v. 10. 7).
- 25.] Durga remarks that some commentators explain the stanza x. 50. 6 with reference to Agni, i. e. Agni is called the son of strength (sūno sahasah) as he is produced by strongly twirling one stick on another. This explanation, according to him, is inaccurate, for it is contrary to the context, as the hymn (x. 50) is addressed to Indra. He thinks that the epithet, 'son of strength', here refers to Indra, who is so called because he is the son of prāṇa. Cf. Roth, op. cit. 7, p. 70.
  - 26.] Durga explains the stanza x. 101. 7 as follows: 'Refresh these horses

with water and fodder as the battle is near at hand. Win a good victory with the refreshed horses. A victory, when one's dear friend, brothers, sons, &c., are killed, is not good. Having a noble car, pour down men into this well of battle as if they were water,' &c. He explains अवतः as कूपः स ह खन्यमानो सहानवातितोऽवाङतितो भवति गत रूतथः।

### CHAPTER VI

Yāska divides the word āśu-śu-kṣanih into three parts and says, 'āśu- and śu are synonyms of quick'. The latter part, ksanih, is derived from the root ksan (to injure). According to him the word therefore means, 'injuring very quickly.' Durga has not rightly understood Yaska and consequently misconstrues the sentence. He thinks that the word su occurring in Yaska's statement does not refer to the second part of the word āśu-śu-ksanih, but to an altogether different word which means 'space', and which has been used by Yaska incidentally only: यु- इत्येतदन प्रासिक्षकम . . . . He says that of the three parts aśu-śu-kṣanih, Yāska explains the first (aśu) and the third (ksanih) but passes over the second (su), adding that su is derived from the root suc, 'to shine'. Durga's explanation of Yāska's division and derivation of āśu-śu-ksanih is quite wrong, and it is surprising to note that he could thus misunderstand Yāska's very clear statement. After deriving each individual part of āśu-śukṣanih, Yāska explains the meaning as आण युचा चणोति. It appears that Durga has connected these three words with each part of āśu-śu-kṣaṇiḥ respectively and hence his mistake. It may be again pointed out that Yāska very clearly says that the words asu and su are synonyms of 'quick', and he nowhere derives śu from śuc. Yāska offers another etymological explanation of ā-śuśukṣaṇiḥ. The first part a is the preposition and the second part is formed from the desiderative form of the root śuc. Grassmann agrees with Yāska's second derivation. Cf. op. cit., p. 188. Roth probably was not aware of the contradiction in Durga's explanations of Yaska.

2.] Durga explains गवाम by waters stored up in the interior of the cloud. When the cloud is pierced, waters flow down without any other obstruction. Running by downward channels they protect reservoirs like lakes, tanks, &c. He paraphrases पुरस्तम् by उद्धाम. He gives a second interpretation of the same as follows: The rain-water coming down from a pierced cloud is invoked by the people. They shout with joy, 'Oh! how fine'. Words like these coming out of people's mouths protect the rain-water. He takes वाणी: in the sense of 'waters' in the first case, and in the sense of 'shouts of people' in the

second, and derives वासी: from the root वह (to flow) in the former and from वच in the latter sense.

- 3.] Durga explains সা কাৰেন: as 'from every side'. The meaning, according to him, is, 'Uproot them from every side so that the enemy, even if they try their best, may not be able to know from which side they are being uprooted. Or uproot them without a trace.' Durga's last sentence is strikingly modern. His words are: यथा न किश्वद्यविश्वयते।
- 4.] In his paraphrase of the stanza v. 54. 6 Durga explains aud: in two ways: (1) as an epithet of worms, i.e. the worms which penetrate a tree and consume its sap; (2) as an epithet of the Maruts, i.e. O wise Maruts, you steal the waters of a cloud as worms the sap of a tree. Durga's second interpretation is the correct one; aud: is in the vocative case as the accent indicates, and can only be connected with the Maruts.
- 6.] According to Durga, a mother is called nanā (from \( \sigma nam \)) because she stoops in her various acts of kindness, such as giving suck to the baby. A daughter is called nanā also, because she stoops down while she attends on her father. He remarks that if the word tatas is taken in the sense of 'a father', then nanā would mean 'a mother'; but if the former signifies 'a son', then the latter would mean 'a daughter'. He paraphrases bhisak by brahmā and remarks that brahmā is called bhisak because it is he who prepares remedy (bhesaja) for sacrifice when the disease of expiation becomes manifest. He then cites a passage which looks like a Brāhmaṇa quotation: 'Verily is this sacrifice cured where there is a Brāhmā who knows so much.' He adds that bhisak means a physician also.
- 6.] The passage containing the explanation and illustration of the word ksonasya, and placed within square brackets, is omitted by the MSS. of the shorter recension. The omission however is not justified. The genuineness of the passage is beyond doubt, for the word ksonasya occurs in the list of homonyms enumerated in the fourth section of the Nighantu, and must therefore be explained and illustrated, as every word in the above-mentioned list is so treated according to Yāska's plan. If the passage in question is omitted, ksonasya would be left unexplained. Thus a gap would be created which would make the otherwise complete commentary of Yāska on homonyms incomplete. The unjustifiable character of the omission is further proved by the evidence of Durga, who does not question the authenticity of the passage.
- 8.] Yāska's explanation of the stanza viii. 99. 3 is very unsatisfactory. He suggests two alternative interpretations. He ignores the particle *iva* in his first, and *id* and *na* in both his interpretations. Durga has not rightly followed his second interpretation, wherein the meaning of the particle *iva* is explained. Durga mistakes the explanation of *iva* for that of *id*, passed over by Yāska in both cases. Durga justifies Yāska by saying that *iva*, *id*, and *na* are expletives. This is I think the only instance where *nu* has been taken as an expletive.

Both Yaska and Durga paraphrase bhaksata by a participle. For the form bhaksata, see Professor Macdonell's Vedic Grammar for Students, p. 401.

- 14.] Yāska explains रिशादसः by रेशबदारिणः Durga reads रेशबदासणः and gives रेशबदारिणः as a variant. None of the MSS. which have been collated so far, except one utilized by the editor of the Nirukta in the Bib. Ind. and specified by him as इ, have the reading रेशबदासणः, although Durga's reading acquires a certain amount of plausibility as to its correctness on account of the similarity of sound, for रिशादसः and रेशबदारिणः are more similar to each other than रिशादसः and रेशबदारिणः Durga's explanation of the word यो हि रोशबित हिंसावान्भवति तसी त आयुधान्धवन्ति । is far-fetched. He divides risād-asah contrary to Yāska, who seems to take it as risād-asah, i. e. destroyers of the enemy. A more natural way of explaining the word would be risadadh, i. e. devourers of the enemy. Grassmann explains it as 'destroyers of violent acts'. Roth's quotation of Durga's comment is inaccurate. He makes the sibilant in dāsinah palatal, while it is dental. Cf. Roth, op. cit., vi. 14, p. 80.
- 15. Yāska construes अपूर्त as the nom. pl. and explains it by अपुसमीरिताः or वातसमीरिताः as an epithet of the atmospheric gods. Evidently he derives अपूर्त from असु and रू—a poor etymology. In the text of the Regredic stanza (x. 82. 4) अपूर्त is immediately followed by पूर्त. The former is the opposite of the latter, and both are in the same case, yet according to Yāska the former is the nom. pl. while the latter is the loc. sing.; the former is an epithet of the gods, the latter of the region. This interpretation is very unsatisfactory and destroys the contrast intended to be brought about by the use of two opposite terms. Durga mechanically follows Yāska. The natural way would be to take अपूर्त and पूर्त both as loc. sing. and to connect them with राज्य. This will bring out the contrast. पूर्त is derived from इ (to move), i. e. trodden, and अपूर्त as its opposite would mean 'untrodden'. I translate the Vedic passage as follows: 'seated in the region which is trodden and which is not trodden,' &c. Grassman translates अपूर्त as 'not illumined', 'dusky'; see Wörterbuch, p. 157.
- 15.] Yaska paraphrases जारवाचि by चजाचि, i.e. he derives it from the root jan (to be born). But grammatically it is ao. pass. of the root of to grow old), and the sense will suit the Vedic quotation better than that expressed by jan, i.e. Agni has been made old by sacrifices as a father of cows by his many children. It occurs only once in the RV.

Durga remarks: यथा साण्डः पुत्रपीत्रादिभिर्नेकथा प्रजायत एवं यज्ञेषु विद्वियमाणोऽनेकथा जायतेऽपिः।

16.] Yāska remarks that pacatā is used as a noun in x. 116. 8, that it occurs in the singular and dual numbers, and quotes VS. 21. 60 and RV. iii. 28. 2 to support his statement. Durga goes still farther and says that pacatā is used in the plural also: एतद्धेकवचनं दिवचनं बह्नवचनं वा भवति प्रकर्णविश्वयात्। As if to illustrate his remark, he construes pacatā in the above-mentioned stanza

with havimsi: पचता पक्तानीमानि ह्वोषि. In the hemistich verb precedes object, as पश्चि before ह्वोषि and दिधिष्य before पचता उत सोमम्. The translation should therefore be: 'accept graciously the cooked viands and the soma'.

- 19.] Durga gives three explanations of the word ūdhas: (1) The hand-press full of soma-juice, taking it as a noun; (2) below, taking it as an adverb. The meaning then would be: release the soma-juice in various vessels and cups below the skin used for straining purposes. जध इव सोमपूर्णमधिषवण्चर्म . . . . जधसी । धलात . . . . ; (3) below or above; the meaning is: release the straining-skin which is below or above the sacrificial car: यहेतवज्ञ्यक्टस्थाधलादुपरिवाधिषवण्चर्म ।
- 22.] Durga takes ब्युद्खित to be Yaska's explanation of चोष्क्यते. He is evidently wrong, for Yaska clearly says that both चोष्क्रयमाण and चोष्क्रयते are intensive forms, paraphrasing the former by द्दत् and the latter by अभादधाति.
- 28.] The author of the Rgvedapadapātha analyses vāyah into vā and yah. Yāska rightly objects to this analysis, for the relative pronoun would introduce a dependent clause whose finite verb, according to the rules of accentuation, should have the acute accent. And because the finite verb has the grave accent, it shows that the clause is not dependent and therefore Śākalya's analysis is not correct. Yāska's other objection to the analysis is that the meaning will be incomplete. Yāska takes vāyah as one word, meaning the young of a bird. For the accent of the verb in a dependent clause, see Pā. viii. 1. 66; Professor Macdonell's A Vedic Grammar for Students, p. 467.
- 30.] Durga reads नामिं instead of कर्मिं। and explains: तेन यानि दृष्टानि नामानि संभवनसमर्थानि जुतिसंयुक्तानि तेर्वयं लं नाग्र्यामः। Famine is personified. On account of starvation, the sight of famine-stricken people becomes dim, therefore famine is called one-eyed. On account of insufficient nourishment, people totter on their legs, therefore famine is spoken of as having a crooked gait. Famishing people scream, and so famine is called screaming. It is called barren because there are no crops, or because people are no longer liberal in their gifts.
- 33.] The entire section, including the stanza together with the commentary, seems to be spurious. Yāska never cites more than one Vedic quotation to illustrate the same meaning of a word. The commentary on this stanza bears the stamp of a different commentator. As the style has affinities with comments of the parisistas, it is likely that it has been added by the author of these. The explanation of rdupe and rduvrdha is not satisfactory. Durga has also noticed this doubtful explanation and remarks: भाष्यम न सम्यावित सम्यावित सम्यावित पाउ। उन्हेष्यस्ता योज्यम्।

Cf. Roth, op. cit., p. 98.

# APPENDIX

# AN ALPHABETICAL LIST OF STORIES RELATED IN THE NIRUKTA

| Akrura and the Jewel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Agastya and Indra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | v 1. 5−6        |
| Angiras' birth                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3. 17           |
| Atri's birth                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3. 17           |
| Aśvins (birth of Aśvins)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 12. 10          |
| Asvins, Usas, and Aditya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5. 21           |
| and the state of t | 5. 21           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 12. 10          |
| Indra and Agastya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>√1.5-6</b>   |
| There and the occas (mount of mount of an a manner)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 6. 5            |
| Urvast and Mitravaruna (birth of Vasistha)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5. 13           |
| Usas, Aditya, and Asvins                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5. 21           |
| Trita cast into a well                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4.6             |
| Devāpi and Santanu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | £2. 10-12       |
| Panis and Saramā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 11. 25          |
| Brāhmaṇa and Vidyā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2. 4            |
| Bhāradvāja's birth                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3. 17           |
| Bhrgu's birth                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3. 17           |
| Mitrāvaruņā and Urvaśi (birth of Vasistha)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5. 13           |
| Mudgala and his victory                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 9. 23-24        |
| Yama and Yamī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 11. 34          |
| Lopāmudrā's love                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 5. 2            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9. 6            |
| Vasistha and his fetters                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9. 26           |
| Vasistha and the frogs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ×2.4            |
| Viśvakarman and the Universal Sacrifice                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 10. 26          |
| Viśvāmitra and the rivers                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>2. 24–27</b> |
| Vaikhānasa's birth                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3. 17           |
| Santanu and Devāpi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2. 10-12        |
| Sakapūni and a deity                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2. 8            |
| Sunahsepa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3. 4            |
| Saranyu, Āditya, and Asvins                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 12. 10          |
| Saramā and Paņis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 11. 25          |
| Savitr, Sūryā, and Soma (marriage of Sūryā)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 12. 8           |
| Sūryā, Savitr, and Soma.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 12. 8           |
| Soma, Savitr, and Surya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 12. 8           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |

# INDEX OF AUTHORITIES CITED IN THE NIRUKTA

| Agrayana                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| Āgrāyaņa                                                                         |
| Ācāryāh                                                                          |
| Eke                                                                              |
| Aitihāsikāh                                                                      |
| Audumbarayana                                                                    |
| Aupamanyava 1. 1; 2. 2, 6. 11; 3. 8, 11, 18, 19; 5. 7; 6. 30; 10. 8              |
| Aurņavābha 2. 26; 6. 13; 7. 15; 12. 1, 19                                        |
| Kathakam                                                                         |
| Katthakya 8. 5, 6, 10, 17; 9. 41, 42                                             |
| Kautsa                                                                           |
| Kraustuki 8.2                                                                    |
| Gargya                                                                           |
| Gālava 4. 8                                                                      |
| Carmasiras                                                                       |
| Taitiki                                                                          |
| Duhitr-dayadyah 3. 3                                                             |
| Naidānāh 6.9; 7.12                                                               |
| Nairuktāh 1. 12; 2. 14, 16; 3. 8, 14, 19; 4. 24; 5. 11; 6, 1, 3, 11; 7. 4, 5;    |
| 8. 14; 9. 4; 11. 19, 29, 31; 12. 10, 41.                                         |
| Parivrājakāh 2.8                                                                 |
| Purve yājnikāh 7. 23                                                             |
| Brahmanam 1. 16; 3. 20; 6. 31; 7. 12, 13, 17, 23, 28; 8. 4, 22; 12. 8, 14, 41    |
| Yajñikah 5. 11; 7. 4; 11. 29, 31, 42, 48                                         |
| Vārsyāyaņi                                                                       |
| Vaiyākaranāh                                                                     |
| Śatabalāksa                                                                      |
| Śakatāyana                                                                       |
| Śakapūni 2. 8; 3. 11, 13, 19; 4. 3, 15; 5. 3, 13, 28; 7. 14, 23, 28; 8. 2, 5, 6, |
| 7, 10, 14, 17, 18, 19; 12. 19, 40.                                               |
| Śakalya                                                                          |
| Sthaulasthīvi                                                                    |
| Haridravikam                                                                     |

# A LIST OF QUOTATIONS OCCURRING IN THE NIRUKTA, ARRANGED IN THE ORDER OF THE SAMHITAS.

### Rgveda.

|        | ,       | 1  | RV.     | N.            |
|--------|---------|----|---------|---------------|
| Book   | T.      | I. | 32. 1   | 7. 2          |
|        |         |    | 32. 5   | 6. 17         |
| RV.    | N.      | 1  | 32. 6   | 6. 4          |
| 1. 1   | 7. 15   |    | 32. 10  | 2. 10         |
| 1. 2   | 7. 16   |    | 32. 11  | 2. 17         |
| 1. 9   | 3. 21   |    | 33. 3   | 6. 22         |
| 2. 1   | 10. 2   |    | 33. 12  | 6. 19         |
| 3. 7   | 12. 40  |    | 33. 13  | 6. 16         |
| 3. 8   | 5. 4    |    | 37. 1   | 7. 2          |
| 3. 10  | 11. 26  |    | 39. 10  | 6. 23         |
| 3. 12  | 11. 27  | !  | 41. 9   | 3. 16         |
| 6. 7   | 4. 12   |    | - 45. 3 | 3. 17         |
| 7. 1   | 7. 2    |    | 46. 4   | 5. 24         |
| 7. 6   | 6. 16   |    | 50. 1   | 7. 20; 12. 15 |
| 7. 7   | 6. 18   |    | 50. 3   | 3. 15         |
| 9. 2   | 1. 10   |    | 50. 5   | 12. 24        |
| 10. 9  | 7. 6    |    | 50. 6   | 12. 22–25     |
| 12. 9  | 11. 23  |    | 50. 7   | 12. 23        |
| 15. 1  | 6. 24   |    | 51. 14  | 6. 31         |
| 15. 7  | 8. 2    |    | 54. 3   | 6. 18         |
| 18. 1  | 6. 10   | 1  | 54. 5   | 5. 16         |
| 18. 2  | 3. 21   |    | 56. 3   | 6. 14         |
| 19. 1  | 10. 36  |    | 59. 6   | 7. 23         |
| 19. 9  | 10. 37  |    | 61. 1   | 5. 11         |
| 22. 1  | 12. 4   |    | 61. 7   | 5. 4          |
| 22. 12 | 9. 34   |    | 61. 12  | 6. 20         |
| 22. 15 | 9. 32   |    | 66. 7   | 10. 21        |
| 22. 17 | 12. 19  |    | 66. 8   | 10. 21        |
| 24. 10 | 3. 20   | 1  | 66. 9   | 10. 21        |
| 24. 15 | 2. 13   |    | 80. 16  | 12. 34        |
| 27. 1  | 1. 20   |    | 84. 7   | 4. 17         |
| 27. 10 | 10. 8   |    | 84. 8   | 5. 17         |
| 27. 13 | 3. 20   |    | 84. 15  | 4. 25         |
| 28. 5  | 9. 21   |    | 87. 6   | 4. 16         |
| 28. 7  | 9. 36   |    | 88. 1   | 11. 14        |
| 30. 4  | 1. 10   |    | 88. 5   | 5. 4          |
| 31. 16 | . 6. 20 |    | 89. 1   | 4. 19         |

|    | RV.     | N.        | 1 |    | RV.     | N.     |
|----|---------|-----------|---|----|---------|--------|
| I. | 89. 2   | 12. 39    |   | I. | 143. 4  | 4. 23  |
| 4. | 89. 10  | 1. 15     |   |    | 147. 2  | 3. 20  |
|    | 90. 1   | 6. 21     |   |    | 150. 1  | 5. 7   |
|    | 92. 1   | 12. 7     |   |    | 151. 7  | 6. 8   |
|    | 92. 13  | 12. 6     |   |    | 153. 4  | 4. 19  |
|    | 94. 2   | 4. 25     |   |    | 154. 2  | 1. 20  |
|    | 94. 7   | 3. 11     |   |    | 154. 6  | 2. 17  |
|    | 94. 15  | 11. 24    |   |    | 155. 2  | 11. 8  |
|    | 95. 5   | 8. 15     |   |    | 161. 11 | 11. 6  |
|    | 96. 1   | 8. 2      |   |    | 162. 1  | 9. 3   |
|    | 96. 7   | 4. 17     |   |    | 162. 2  | 9. 2   |
|    | 98. 1   | 7. 22, 23 |   |    | 162. 7  | 6. 22  |
|    | 99. 1   | 7. 20     |   |    | 163. 2  | 4, 13  |
|    | 101. 1  | 4. 24     |   |    | 163. 7  | 6. 8   |
|    | 101. 4  | 5. 15     |   |    | 163. 10 | 4. 13  |
|    | 101. 10 | 6. 17     |   |    | 164. 1  | 4. 26  |
|    | 104. 1  | 1. 17     |   |    | 164. 2  | 4. 27  |
|    | 104. 5  | 5. 16     |   |    | 164. 11 | 4. 27  |
|    | 105. 8  | 4. 16     |   |    | 164. 12 | 4. 27  |
|    | 105. 17 | 6. 27     |   |    | 164. 13 | 4. 27  |
|    | 105. 18 | 5. 21     |   |    | 164. 16 | 5. 1   |
|    | 105. 19 | 5. 11     |   |    | 164. 21 | 3. 12  |
|    | 108. 10 | 12. 31    |   |    | 164. 26 | 11. 43 |
|    | 109. 2  | 6. 9      |   |    | 164. 27 | 11. 45 |
|    | 110. 4  | 11. 16    |   |    | 164. 28 | 11. 42 |
|    | 113. 1  | 2. 19     |   |    | 164. 29 | 2. 9   |
|    | 113. 2  | 2. 20     |   |    | 164. 32 | 2. 8   |
|    | 115. 1  | 12. 16    |   |    | 164. 33 | 4. 21  |
|    | 115. 4  | 4. 11     |   |    | 164. 37 | 7. 3   |
|    | 116. 8  | 6. 36     |   |    | 164. 40 | 11. 44 |
|    | 116. 16 | 5. 21     |   |    | 164. 41 | 11. 40 |
|    | 117. 8  | 6. 6      |   |    | 164. 42 | 11. 41 |
|    | 117. 16 | 5. 21     |   |    | 164. 44 | 12. 27 |
|    | 117. 21 | 6. 26     |   |    | 164. 46 | 7. 18  |
|    | 118. 11 | 6. 7      |   |    | 164. 47 | 7. 24  |
|    | 122. 4  | 6. 21     |   |    | 164. 48 | 4. 27  |
|    | 124. 4  | 4. 16     |   |    | 164. 50 | 12. 41 |
|    | 124. 7  | 3. 5      |   |    | 164. 51 | 7. 23  |
|    | 125. 2  | 5. 19     |   |    | 165. 7  | 6. 7   |
|    | 126. 1  | 9. 10     |   |    | 166. 6  | 6. 30  |
|    | 126. 6  | 5. 13     |   |    | 169. 3  | 6. 15  |
|    | 126. 7  | 3. 20     |   |    | 170. 1  | 1. 6   |
|    | 127. 1  | 6. 8      |   | 1  | 174. 2  | 6. 31  |
|    | 129. 6  | 10. 42    |   |    | 179. 4  | 5. 2   |
|    | 129. 8  | 6. 4      |   |    | 179. 5  | 6. 4   |
|    | 132. 1  | 5. 2      |   |    | 181. 4  | 12. 3  |
|    | 134. 2  | 4. 19     |   |    | 185. 1  | 3. 22  |
|    | *136. 3 | 2. 13     |   |    | 187. 1  | 9. 25  |
|    | 138. 4  | 4. 25     |   |    | 190. 1  | 6. 23  |
|    | 142. 10 | 6. 21     |   |    | 190. 5  | 4. 25  |
|    | 174. 10 | U. 21     |   | 1  |         |        |

|      | Boos   | II.           |      | RV.            | N.             |
|------|--------|---------------|------|----------------|----------------|
|      | RV.    | N.            | III. | 31. 2          | 3. 6           |
| II.  | 1. 1   | 6. 1          |      | 33. 1          | 9. 39          |
| 11.  | 4. 5   | 6. 17         |      | 33. 5          | 2. 25          |
|      | 11. 21 | 1. 7          |      | 33. 6          | 2. 26          |
|      | 12. 1  | 10. 10        |      | 33. 10         | 2. 27          |
|      | 12. 3  | 8. 2          |      | 34. 1          | 4. 17          |
|      | 14. 1  | 5. 1          |      | 36. 4          | 6. 25          |
|      | 14. 11 | 3. 20         |      | 36. 10         | 6. 7           |
|      | 15. 10 | 1. 7          |      | 41. 3          | 4. 19          |
|      | 16. 9  | 1. 7          |      | 47. 1          | 4. 8           |
|      | 17. 9  | 1. 7          |      | 49. 2          | 5. 9           |
|      | 18. 4  | 7. 6          |      | 53. 3          | 4. 16          |
|      | 18. 9  | 1. 7          |      | 53. 6          | 7. 6           |
|      | 19. 9  | 1. 7          |      | 53. 8          | 10. 17         |
|      | 20. 9  | 1. 7          |      | 53. 11         | 7. 2           |
|      | 23. 9  | 3. 11         |      | 53. 14         | 6. 32          |
|      | 24. 3  | 5. 16         |      | 53. 23         | 4. 14          |
|      | 24. 4  | 10. 13        |      | 54. 7          | 4. 25          |
|      | 27. 1  | 12. 36        |      | 55. 19         | 10. 34         |
|      | 28. 4  | 1. 7          |      | 59. 1<br>59. 2 | 10. 22         |
|      | 31. 1  | 5. 5          |      |                | 2. 13<br>5. 5  |
|      | 32. 4  | 11. 31        |      | 62. 1          | 5. 5           |
|      | 32. 6  | 11. 32        |      |                |                |
|      | 35.,10 | 3. 16; 10. 16 |      | _              | ~~~            |
|      | 37. 3  | 8. 3          |      | Book           | IV.            |
|      | 38. 4  | 4. 11         | IV.  | 4. 1           | 6. 12          |
|      | 41.6   | 2. 13         |      | 4. 14          | 5. 15          |
|      | 41. 12 | 6. 1          |      | 4. 15          | 3. 21          |
|      | 41. 20 | 9. 38         |      | 5. 7           | 6. 18          |
|      | 41. 21 | 9. 37         |      | 7. 3           | 3. 20          |
|      | 42. 1  | 9. 4          |      | 7. 8           | 6. 17          |
|      |        |               |      | 16. 11         | 5. 15          |
|      | Book   | TIT           |      | *19. 9         | 3. 20          |
|      | Door   |               |      | 23. 8          | 10. 41         |
| III. | 1. 12  | 6. 17         |      | 26. 7          | 11. 2          |
|      | 3. 4   | 5. 2          |      | 30. 10         | 11. 47         |
|      | 8. 1   | 8. 18         |      | 30. 11         | 11. 48         |
|      | 9. 2   | 4. 14         |      | 30. 24         | 6. 31          |
|      | 9. 8   | 4. 14         |      | 32. 23         | 4. 15          |
|      | 17. 5  | 5. 3          |      | 34. 3          | 6. 16          |
|      | 21. 4  | 5. 11         |      | 38. 5          | 4. 24          |
|      | 27. 7  | 6. 7          |      | 38. 10         | 10. 31         |
|      | 28. 2  | 6. 16         |      | 40. 4          | 2. 28          |
|      | 30. 5  | 6. 1; 7. 6    |      | 51. 1          | 1. 5           |
|      | 30. 8  | 6. 1          |      | 57. 1          | 10. 16         |
|      | 30. 10 | 6. 2          |      | 57. 2          | 10. 16         |
|      | 30. 17 | 6. 3          |      | 57. 5          | 9. 41<br>7. 17 |
|      | 30. 19 | 6. 7          |      | 58. 1<br>58. 8 | 7. 17, 20      |
|      | 31. 1  | 6. 4          |      | 00. 0          | 1. 11, 40      |

|     | Boon           | ĸ V.           | 1    | RV.    | N.         |
|-----|----------------|----------------|------|--------|------------|
|     | RV.            | N.             | VI.  | 30. 3  | 4. 17      |
| 77  |                | 6. 13          |      | 37. 3  | 10. 3      |
| V.  | 1. 2           | 4. 18          |      | 44. 21 | 6. 17      |
|     | 2. 9           | 6. 7           |      | 47. 8  | 7. 6       |
|     | 13. 4          | 5. 23          |      | 47. 13 | 6. 7       |
|     | 24. 3          |                |      | 47. 16 | 6. 22      |
|     | 31. 2          | 3. 21<br>10. 9 |      | 47. 26 | 9. 12      |
|     | 32. 1          |                |      | 47. 29 | 9. 13      |
|     | 32. 6          | 6. 3           |      | 49. 8  | 12. 18     |
|     | 34. 3          | 6. 19<br>5. 7  |      | 50. 5  | 6. 6       |
|     | 37. 1          |                | +    | 50. 14 | 12. 33     |
|     | 39. 1          | 4. 4<br>4. 18  |      | 55. 1  | 5. 9       |
|     | 39. 2          | 5. 11          |      | 56. 3  | 2. 6       |
|     | 40. 4          | 3. 16          |      | 58. 1  | 12. 17     |
|     | 44. 1          | 6. 15          |      | 59. 2  | 10. 21     |
|     | 44. 8          | 12. 45         |      | 59. 4  | 5. 22      |
|     | 46. 7          |                |      | 61. 2  | 2. 24      |
|     | 46. 8          | 12. 46         |      | 63. 8  | 6. 29      |
|     | 48. 1          | 5. 5           |      | 66. 9  | 3. 2       |
|     | 52. 6          | 6. 16<br>5. 5  |      | 70. 2  | 5. 2       |
|     | 52. 9          | 6. 4           |      | 71. 2  | 6. 7       |
|     | 54. 6          | 11. 50         |      | 75. 2  | 9. 17      |
|     | 56. 8          | 11. 15         |      | 75. 3  | 9. 18      |
|     | 57. 1          | 8. 2           |      | 75. 4  | 9. 40      |
|     | 60. 8          |                |      | 75. 5  | 9. 14      |
|     | 62. 8          | 3. 5<br>4. 19  |      | 75. 6  | 9. 16      |
|     | 63. 5          | 3. 20          |      | 75. 11 | 9. 19      |
|     | 75. 7          | 12. 5          |      | 75. 13 | 9. 19      |
|     | 77. 2          | 3. 15          |      | 75. 14 | 9. 15      |
|     | 78. 8          | 12. 13         |      |        |            |
|     | 81. 2          | 10. 11         |      | Book   | VII.       |
|     | 83. 2<br>85. 3 | 10. 4          | VII. | 1. 1   | 5. 10      |
|     |                | 6. 13          | ATT. | 2. 2   | 8. 17      |
|     | 85. 6          | 0. 10          |      | 4. 7   | 3. 2       |
|     |                |                |      | 4. 8   | 3. 3       |
|     | Boo            | E VI.          |      | 9. 6   | 6. 17      |
| *** |                |                |      | 16. 1  | 3. 21      |
| VI. | 1. 4           | 4. 19          |      | 18. 5  | 6. 6; 7. 2 |
|     | 4. 7           | 1. 17          |      | 18. 15 | 7, 2       |
|     | 6. 5           | 4. 17          |      | 18. 21 | 6. 30      |
|     | 7. 6           | 6. 3           |      | 21. 5  | 4. 19      |
|     | 8. 4           | 7. 26          |      | 25. 3  | 5. 3       |
|     | 9. 1           | 2. 21          |      | 33. 8  | 11. 20     |
|     | 12. 4          | 6. 15          |      | 33. 10 | 6. 7       |
|     | 19. 1.         | 6. 16, 17      |      | 33. 11 | 5. 14      |
|     | 19. 10         | 6. 6           |      | 34. 16 | 10. 44     |
|     | 21. 3          | 5. 15          |      | 34. 17 | 10. 45     |
|     | 22. 2          | 6. 3           |      | 34. 22 | 6. 14      |
|     | 22. 3          | 6. 3           |      | 38. 7  | 12. 44     |
|     | 24. 3          | 1. 4           |      | 30. 1  | 200 22     |

|       | RV.     | N.           | 1     | RV.     | N.              |
|-------|---------|--------------|-------|---------|-----------------|
| VII.  | 392     | 5. 28        | VIII. |         | 4. 2            |
|       | 39. 3   | 12. 43       | 1     | 48. 7   | 4. 7            |
|       | 39. 4   | 6. 3         |       | 48. 10  | 6. 4            |
|       | 41. 2   | 12. 14       |       | 61. 11  |                 |
|       | 46. 1   | 10. 6        |       | 62. 11  | 6. 25<br>1. 4   |
|       | 46. 3   | 10. 7        |       | 63. 7   | 3. 8            |
|       | 47. 3   | 5. 6         |       | 66. 8   | 5. 21           |
|       | 48. 2   | 5. 2         |       | 66. 10  |                 |
|       | 55. 1   | 10. 7        | 1     | 67. 5   | 6. 26           |
|       | 58. 5   | 4. 15        |       | 68. 1   | 6. 27<br>5. 3   |
|       | 60. 7   | 6. 20        | 1     | 68. 4   | 12. 21          |
|       | 63. 5   | 6. 7         |       | 69. 6   | 4. 8            |
|       | 69. 4   | 6. 4         |       | 69. 12  | 5. 27           |
|       | 76. 1   | 11. 10       |       | 75. 9   | 5. 23           |
|       | 82. 1   | 5. 2         |       | 77. 4   | 5. 11           |
|       | 86. 5   | 10. 24       |       | 77. 6   |                 |
|       | 100.5   | 5. 9         |       | 77. 10  | 6. 34           |
|       | 103. 11 | 9. 6         |       | 77. 11  | 5. 4            |
|       | 104. 15 | 7. 3         |       | 89. 7   | 6. 33<br>6. 14  |
|       | 104. 21 | 6. 30        | 100   | 90. 6   | 5. 22           |
|       |         |              |       | 92. 22  | 6. 24           |
|       | Roos    | VIII.        | 1     | 93. 23  | 5. 18           |
| -     |         | VIII.        |       | 98. 1   | 7. 2            |
| VIII. | 1. 1    | 7. 2         |       | 99. 3   | 6. 8            |
|       | 1. 20   | 6. 24        |       | 99. 4   |                 |
|       | 2. 6    | 5. 3         |       | 100. 10 | 6. 23<br>11. 28 |
|       | 2. 12   | 1. 14        |       | 100. 10 | 11. 29          |
|       | 2. 40   | 3. 16        |       | 102. 11 | 4. 14           |
|       | 3. 17   | 10. 37       |       | 102. 21 | 3. 20           |
|       | 3. 21   | 5. 15        |       | 102. 21 | 3. 20           |
|       | 4. 3    | 3. 30        |       | Doom    | TV              |
|       | 4. 19   | 6. 22        |       | Воок    |                 |
|       | 13. 18  | 1. 10        | IX.   | 1. 1    | 11. 3           |
|       | 13. 27  | 6. 21        |       | 3. 5    | 6. 29           |
|       | 17. 12  | 3. 10        |       | 46. 4   | 2. 5            |
|       | 19. 37  | 4. 15        |       | 69. 6   | 77. 2           |
|       | 21. 8   | 5. 23        |       | 73. 3   | 12. 32          |
|       | 24. 29  | 6. 22        |       | 75. 5   | 4. 15           |
|       | 25. 13  | 5. 1         |       | 86. 34  | 5. 5            |
|       | 25. 22  | 5. 15        |       | 86. 41  | 5. 2            |
|       | 26. 16  | 5. 1         |       | 93. 5   | 6. 27           |
|       | 27. 10  | 6. 14        |       | 98. 12  | 5. 12           |
|       | 32. 4   | 5. 16        |       | 107. 9. | 5. 3            |
|       | 32. 10  | 6. 4         |       | 110. 5  | 5. 4            |
|       | 35. 1   | 5. 5         |       | 112. 3  | 6. 6            |
|       | 39. 1   | 5. 23; 10. 5 |       | -       |                 |
|       | 41. 2   | 10. 5        |       | Book    | X.              |
|       | 43. 31  | 4. 14        | X.    | 3. 7    | 4. 18           |
|       | 45. 1   | 6. 14        |       | 4. 2    | 5. 1            |
|       | 45. 20  | 3. 21        |       | 4. 4    | 6. 8            |
|       |         |              |       |         | 0. 0            |

|    | RV.          | N.     |   | 1  | RV.    | N.             |
|----|--------------|--------|---|----|--------|----------------|
| X. | 4. 6         | 3. 14  |   | X, | 63. 16 | 11. 46         |
|    | 5. 5         | 5. 1   |   |    | 64. 5  | 11. 23         |
|    | 5. 6         | 6. 27  |   | 10 | 65. 13 | 12. 30         |
|    | 7. 2         | 6. 8   |   |    | 67. 7  | 5. 4           |
|    | 9. 1         | 9. 27  |   | 1  | 68. 8  | 10. 12         |
|    | 10. 8        | 5. 2   |   |    | 69. 4  | 6. 17          |
|    | 10. 10       | 4. 20  |   |    | 70. 10 | 6. 7; 8. 20    |
|    | 10. 13       | 6. 28  |   |    | 71. 2  | 4. 10          |
|    | 10. 14       | 11. 34 |   |    | 71. 4  | 1. 8, 19       |
|    | 11. 6        | 3. 16  |   |    | 71. 5  | 1. 8, 20       |
|    | 12. 2        | 6. 4   |   | 1  | 71. 7  | 1. 9           |
|    | 14. 1        | 10. 20 |   |    | 72. 4  | 11. 23         |
|    | 14.6         | 11. 19 |   |    | 72. 11 | 1. 8           |
|    | 15. 1        | 11. 18 |   |    | 73. 10 | 8. 2           |
|    | 15. 4        | 4. 21  |   |    | 73. 11 | 4. 3           |
|    | 15. 9        | 6. 14  |   |    | 75. 5  | 9. 26          |
|    | 16. 11       | 1. 4   |   |    | 75. 9  | 7. 7           |
|    | 17. 1        | 12. 11 |   |    | *76.1  | 6. 21          |
|    | 17. 2        | 12. 10 |   |    | 78. 2  | 3. 15          |
|    | 17. 3        | 7. 9   | 1 | 1  | 79. 1  | 6. 4           |
|    | 18. 1        | 11. 7  |   | 1  | 79. 3  | 5. 3           |
|    | 22. 2        | 6. 23  |   |    | 81. 1  | 10. 26         |
|    | 26. 4        | 6. 29  |   |    | 81. 6  | 10. 27         |
|    | 27. 13       | 6. 6   |   | 1  | 82. 2  | 6. 15; 10. 26  |
|    | 27. 22       | 2. 6   |   |    | 82. 4  | 6. 15          |
|    | 27. 23       | 2. 22  |   |    | 84. 1  | 10. 30; 11. 37 |
|    | 27. 24       | 5. 19  | , |    | 84. 2  | 1. 17          |
|    | 28. 4        | 5. 3   |   |    | 84. 5  | 6. 29          |
|    | 29. 1        | 6. 28  |   |    | 85. 3  | 11. 4          |
|    | 30. 4        | 10. 19 |   |    | 85. 5  | 11. 5          |
|    | 30. 11       | 6. 22  |   | 1  | 85. 19 | 11. 6          |
|    | 34. 1        | 9. 8   |   |    | 85. 20 | 12. 8          |
|    | 34. 5        | 12. 7  |   | 1  | 85. 27 | 3. 21          |
|    | 39. 4        | 4. 19  |   | 1  | 85. 37 | 3. 21          |
|    | 40. 2        | 3. 15  |   |    | 85. 39 | 4. 25          |
|    | 42. 7        | 5. 24  |   |    | 85. 40 | 10. 21         |
|    | 43. 5        | 5. 22  |   |    | 85. 42 | . 1. 16        |
|    | 44. 6        | 5. 25  |   |    | 86. 1  | 1. 4; 13. 4    |
|    | 45. 1        | 4. 24  |   |    | 86. 9  | 8. 31          |
|    | 48. 7        | 3. 10  |   |    | 86. 11 | 11. 38         |
|    | 50. 1        | 11. 9  |   |    | 86. 12 | 11. 39         |
|    | 50. 6        | 5. 25  |   |    | 86. 13 | 12. 9          |
|    | 51. 1        | 6. 35  |   |    | 86. 21 | 12. 28         |
|    | 51. 8        | 8. 22  |   |    | 88. 1  | 7. 25          |
|    | 51. 9        | 8. 22  |   |    | 88. 4  | 5. 3           |
|    | 52. 3        | 6. 35  | , |    | 88. 6  | 7. 27          |
|    | 53. 4        | 3. 8   |   |    | 88. 10 | 7. 28          |
|    | 59. 5        | 10. 40 |   |    | 88. 11 | 2. 13; 7. 29   |
|    | 60. 3        | 12. 30 |   |    | 88. 17 | 7. 30          |
|    | <b>62.</b> 5 | 11. 17 |   | 1  | 88. 19 | 7. 31          |

|    | RV.     | N.     | RV.        | N.     |
|----|---------|--------|------------|--------|
| X. | 89. 5   | 5. 12  | X. 110. 11 | 8. 21  |
|    | 89. 6   | 5. 3   | 114. 4     | 10. 46 |
|    | 89. 10  | 7. 2   | 116. 7     | 7. 6   |
|    | 90. 16  | 12. 41 | 116. 8     | 6. 16  |
|    | 94. 1   | 9. 9   | 117. 6     | 7. 3   |
|    | 94. 2   | 7. 7   | 119. 9     | 1.4    |
|    | 94. 7   | 3. 9   | 120. 6     | 11. 21 |
|    | 94. 9   | 2.9    | 121. 1     | 10. 23 |
|    | 95. 5   | 3. 21  | 121. 10    | 10. 43 |
|    | 95. 7   | 10. 47 | 123. 1     | 10. 39 |
|    | 95. 10  | 11. 36 | 128. 5     | 10. 40 |
|    | 95. 14  | 7. 3   | 129. 2     | 7. 3   |
|    | 97. 1   | 9. 28  | 129. 3     | 7. 3   |
|    | 97. 3   | 6. 3   | 133. 1     | 3. 20  |
|    | 97. 11  | 3. 15  | 133. 2     | 1. 15  |
|    | 98. 5   | 2. 11  | 135. 1     | 12. 29 |
|    | 98. 7   | 2. 12  | 136. 1     | 12. 26 |
|    | 99. 12  | 5. 3   | 138. 1     | 4. 25  |
|    | 101.3   | 5. 28  | 139. 6     | 5. 1   |
|    | 101. 7  | 5. 26  | 146. 1     | 9. 30  |
|    | 101. 10 | 4. 19  | 149. 1     | 10. 32 |
|    | 102.5   | 9. 23  | 149. 5     | 10. 33 |
|    | 102. 9  | 9. 24  | 151. 1     | 9. 31  |
|    | 103. 1  | 1. 15  | 152. 4     | 7. 2   |
|    | 103. 12 | 9. 33  | 153. 2     | 7. 2   |
|    | 105. 1  | 5. 12  | 155. 1     | 6. 30  |
|    | 107. 10 | 7. 3   | 162. 2     | 6. 12  |
|    | 108. 1  | 11. 25 | 164. 1     | 1. 17  |
|    | 110. 1  | 8. 5   | 165. 1     | 1. 17  |
|    | 110. 2  | 8. 6   | 166. 5     | 10. 16 |
|    | 110. 3  | 8. 8   | 167. 3     | 11. 12 |
|    | 110. 4  | 8. 9   | 169. 1     | 1. 17  |
|    | 110. 5  | 8. 10  | 178. 1     | 10. 28 |
|    | 110. 6  | 8. 11  | 178. 3     | 10. 28 |
|    | 110. 7  | 8. 12  | 180. 20    | 1. 20  |
|    | 110. 8  | 8. 13  | 186. 1     | 10. 35 |
|    | 110. 9  | 8. 14  | 187.2      | 5. 5   |
|    | 110. 10 | 8. 17  | 188. 1     | 7. 20  |

Atharva Veda.

### Stanzas occurring in the Rigveda are indicated by an asterisk.

| AV.        | N.           | AV.        | N.           |
|------------|--------------|------------|--------------|
| 1. 1. 2    | 10. 18       | 7, 20, 2   | 11. 30       |
| *1. 5. 1   | 9. 27        | *7. 26. 2  | 1. 20        |
| 1. 17. 1   | 3. 4         | *7. 26. 4  | 12. 19       |
| *1. 21. 2  | 7. 2         | *7. 46. 1  | 11. 22       |
| *2. 5. 5   | 7. 2         | *7. 48. 1  | 11. 31       |
| *3. 2. 5   | 6. 12; 9. 33 | 7. 49. 1   | 12. 45       |
| *3. 16. 2  | 12. 14       | *7. 73. 5  | 4. 19        |
| *3. 17. 2  | 5. 28        | *7. 73. 7  | 11. 43       |
| *3. 31. 5  | 12. 11       | *7. 73. 8  | 11. 45       |
| 4. 1. 1    | 1. 7         | *7. 73. 9  | 4. 5         |
| *4. 2. 7   | 10. 23       | *7. 73. 11 | 11. 44       |
| *4. 15. 13 | 9. 6         | *7. 80. 3  | 10. 43       |
| *4. 31. 1  | 10. 30       | *7. 81. 2  | 11. 6        |
| *4. 31. 2  | 1. 17        | 7. 81. 6   | 5. 11        |
| *4. 31. 5  | 6. 29        | 7. 83. 3   | 2. 13        |
| 4. 39. 9   | 8. 2         | *7. 84. 3  | 1. 20        |
| *5. 1. 6   | 6. 27        | *7. 85. 1  | 10. 28       |
| *5. 3. 7   | 10. 40       | 7. 97. 3   | 6. 7; 12. 42 |
| 5. 6. 1    | 1. 7         | 7. 97. 4   | 12. 42       |
| *5. 12. 1  | 8. 5         | *8. 3. 24  | 4. 18        |
| *5. 12. 2  | 8. 6         | *8. 4. 2   | 6. 11        |
| *5. 12. 3  | 8. 8         | *8. 4. 15  | 7. 3         |
| *5. 12. 4  | 7. 9         | *8. 4. 21  | 6. 30        |
| *5. 12. 5  | 8. 10        | *9. 9. 1   | 4. 26        |
| *5. 12. 6  | 8. 11        | *9. 9. 2   | 4. 27        |
| *5. 12. 7  | 8. 12        | *9. 9. 11  | 4. 27        |
| *5. 12. 8  | 8. 13        | *9. 9. 12  | 4. 27        |
| *5. 12. 9  | 8. 12        | *9. 9. 13  | 4. 27        |
| *5. 12. 10 | 8. 17        | *9. 9. 15  | 5. 1; 14. 20 |
| *5. 12. 11 | 8. 21        | *9. 9. 22  | 3. 12        |
| *5. 27. 1  | 6. 21        | *9. 10. 4  | 11. 43       |
| *5. 27. 8  | 8. 11        | *9. 10. 5  | 11. 45       |
| *6, 22, 1  | 7. 24        | *9. 10. 6  | 11. 42       |
| *6, 27, 1  | 1, 17        | *9. 10. 7  | 2. 9         |
| *6. 34. 3  | 5. 5         | *9. 10. 10 | 2. 8         |
| *6. 125, 1 | 2. 5; 9. 12  | *9. 10. 12 | 4. 21        |
| *6. 126. 1 | 9. 13        | *9. 10. 15 | 7. 3         |
| *7. 5. 1   | 12, 41       | *9. 10. 20 | 11. 44       |
| *7. 6. 1   | 1. 15; 4. 23 | *9. 10. 21 | 11. 40       |
| 7. 10. 5   | 11. 33       | *9. 10. 22 | 11. 41       |
| 7. 14. 2   | 6. 12        | *9. 10. 26 | 12. 27       |
| 7. 17. 2   | 11. 11       | *9. 10. 28 | 7. 18        |

| AV.         | N.            | AV.          | N.            |
|-------------|---------------|--------------|---------------|
| *10. 8. 4   | 4. 27         | *20. 34. 3   | 8. 2          |
| *10. 8. 9   | 12. 38        | *20. 35. 1   | 5. 11         |
| 11. 4. 21   | 11. 29        | *20. 35. 7   | 5. 4          |
| *12. 2. 21  | 11. 7         | *20. 35. 12  | 6. 20         |
| 12. 2. 28   | 6. 12         | *20. 36. 2   | 6. 3          |
| *13. 1. 42  | 11. 41        | *20. 36. 3   | 6. 3          |
| *13. 2. 16  | 7. 20; 12. 15 | *20. 38. 4   | 7. 2          |
| *13. 2. 18  | 3. 15         | *20. 40. 1   | 4. 12         |
| *13. 2. 20  | 12. 24        | *20. 41. 3   | 2. 6; 4. 25   |
| *13. 2. 21  | 12. 22-25     | *20. 45. 1   | 1. 10         |
| *13. 2. 22  | 12. 23        | *20.47.4     | 7. 2          |
| *13. 2. 35  | 12. 16        | *20. 47. 13  | 7. 20; 12. 15 |
| *13. 3. 9   | 7. 24         | *20. 47. 15  | 3. 15         |
| *14. 1. 3   | 11. 4         | *20. 47. 17  | 12. 24        |
| *14. 1. 4   | 11. 5         | *20. 47. 18  | 12. 22-25     |
| *14. 1. 21  | 3. 21         | *20. 47. 19  | 12. 23        |
| *14. 1. 22  | 1. 16         | *20. 57. 10  | 6. 1          |
| *14. 1. 37  | 10. 19        | *20. 58. 1   | 6. 8          |
| *14. 1. 61  | 12. 8         | *20. 58. 2   | 6. 23         |
| *14. 2. 2   | 4. 25         | *20. 62. 5   | 7. 2          |
| *14. 2. 3   | 10. 21        | *20. 63. 4   | 4. 17         |
| *14. 2. 38  | 3. 21         | *20. 63. 5   | 5. 17         |
| *18. 1. 5   | 10. 34        | *20. 67. 3   | 6. 8          |
| *18. 1. 9   | 5. 2          | *20. 70. 3   | 4. 12         |
| *18. 1. 11  | 4. 20         | *20. 70. 12  | 6. 16         |
| *18. 1. 15  | 6. 29         | *20. 70. 13  | 6. 18         |
| *18. 1. 16  | 11. 34        | *29. 71. 8   | 1. 10         |
| *18. 1. 23  | 3. 16         | *20. 76. 1   | 6. 28         |
| *18. 1. 30  | 6. 4          | *20. 85. 1   | 7. 2          |
| *18. 1. 44  | 11. 18        | *20. 89. 7   | 5. 24         |
| *18. 1. 49  | 10. 20        | *20. 91. 7   | 5. 4          |
| *18. 1. 51  | 4. 21         | *20. 92. 3   | 6. 8          |
| *18. 1. 53  | 12. 11        | *20. 93. 5   | 7. 2          |
| *18. 1. 58  | 11. 19        | *20. 94. 6   | 5. 25         |
| *18. 2. 19  | 9. 32         | *20. 95. 2   | 3. 20         |
| *18. 2. 33  | 12. 10        | *20. 95. 3   | 1. 15         |
| *18. 2. 54  | 7. 9          | *20. 9€. 12  | 6. 12         |
| 18. 3. 48   | 6. 14         | *20. 96. 23  | 1. 17         |
| 18. 4. 69   | 2. 13         | *20. 97. 2   | 5. 21         |
| *19. 13. 2  | 1. 15         | *20. 99. 1   | 10. 37        |
| *19. 15. 4  | 7. 6          | *20. 107. 9  | 11. 21        |
| *20. 5. 6   | 3. 10         | *20. 107. 14 | 12. 16        |
| *20. 11. 1  | 4. 17         | *20. 123. 1  | 4. 11         |
| *20. 12. 17 | 5. 12         | *20. 126. 1  | 1. 4          |
| *20. 16. 8  | 10. 12        | *20. 126. 9  | 6. 31         |
| *20. 17. 5  | 5. 22         | *20. 126. 11 | 11. 38        |
| *20. 20. 7  | 6. 1          | *20. 126. 12 | 11. 39        |
| *20. 22. 6  | 6. 8          | *20. 126. 13 | 12. 9         |
| *20. 23. 3  | 4. 19         | *20. 126. 21 | 12. 28        |
| *20. 34. 1  | 3. 21; 10. 10 |              |               |
|             |               |              |               |

### Sāma Veda.

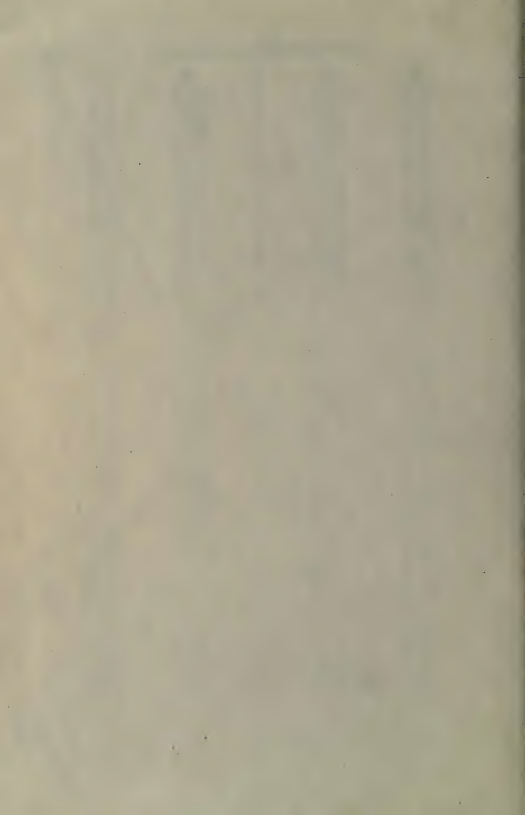
| sv.     | N. 1        | sv.            | N.          |
|---------|-------------|----------------|-------------|
| *1. 15  | 10. 8       | *1. 468        | 11. 3       |
| *1. 16  | 10. 36      | *2. 39         | 11. 3       |
| *1.17   | 1. 20       | *2. 76         | 3. 10       |
| *1.31   | 12. 15      | *2. 99         | 3. 21       |
| *1. 45  | 3. 21       | *2. 146        | 7. 2        |
| *1.53   | 4. 14       | *2. 196        | 11. 23      |
| *1.72   | 5. 10       | *2. 200        | 4. 12       |
| *1. 75  | 12. 17      | *2. 262        | 2. 13       |
| *1. 95  | 4. 19       | *2. 265        | 2. 6; 4. 25 |
| *1. 97  | 5. 7        | *2. 293        | 10. 37      |
| *1. 120 | 7. 2        | . *2. 348      | 5. 3        |
| *1. 133 | 6. 14       | *2. 375        | 7. 2        |
| *1. 139 | 6. 10       | *2. 522        | 4. 4        |
| *1.147  | 2. 6; 4. 25 | *2. 523        | 4. 18       |
| *1. 183 | 1. 10       | <b>*2.</b> 609 | 6. 28       |
| *1. 184 | 10. 35      | *2. 652        | 5. 6        |
| *1. 189 | 11. 26      | *2. 669        | 6. 8        |
| *1. 197 | 6. 24       | *2.670         | 6. 23       |
| *1. 198 | 7. 2        | *2. 688        | 6. 14       |
| *1. 217 | 6. 17       | *2. 691        | 4. 17       |
| *1.218  | 6. 21       | *2. 693        | 5. 17       |
| *1. 228 | 5. 12       | *2. 694        | 5. 5        |
| *1. 242 | 7. 2        | *2. 710        | 7. 2        |
| *1. 252 | 3. 20       | *2. 720        | 7. 2        |
| *1. 256 | 10. 37      | *2. 723        | 5. 10       |
| *1. 267 | 6. 8        | *2. 757        | 67          |
| *1. 315 | 10. 9       | *2. 762        | 5. 22       |
| *1.319  | 4. 3        | *2. 781        | 6. 14       |
| *1. 321 | 1. 7        | *2. 813        | 6. 10       |
| *1. 332 | 10. 28      | *2. 827        | 6. 7        |
| *1.342  | 5. 5        | *2. 841        | 6. 8        |
| *1. 345 | 4. 4        | *2. 857        | 5. 4        |
| *1. 354 | 5. 3        | *2. 939        | 10. 27      |
| *1. 364 | 12. 21      | *2. 949        | 1. 10       |
| *1. 380 | 4. 24       | *2. 971        | 6. 16       |
| *1. 388 | 7. 2        | *2. 975        | 5. 8        |
| *1. 389 | 4. 17       | *2. 976        | 5. 9        |
| *1. 464 | 6. 12       | *2. 984        | 1. 20       |
| *1. 465 | 6. 8        | *2. 1010       | 6. 24       |
|         |             |                |             |

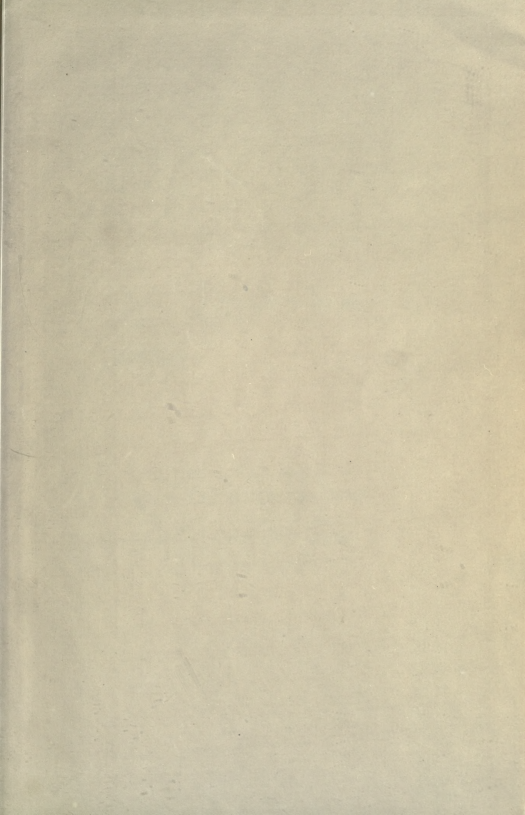
## Vājaneyi Samhitā.

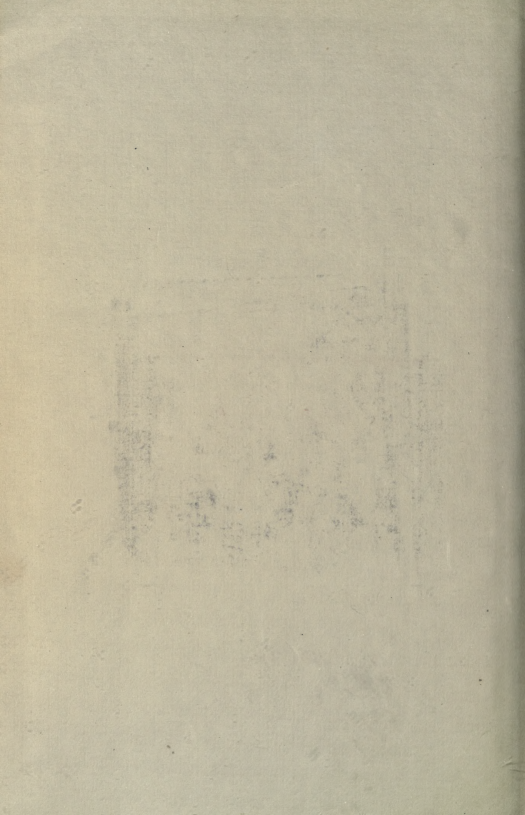
| VS.    | N.    | VS.    | N.    |
|--------|-------|--------|-------|
| *2. 24 | 6. 14 | *3. 28 | 6. 10 |
| *3. 24 | 3. 21 | *3. 29 | 3. 21 |
| *3 26  | 5. 23 | 3. 48  | 5. 18 |

| VS.     | N.             | VS.     | N.           |
|---------|----------------|---------|--------------|
| 3. 61   | 3. 21; 5. 22   | 16. 54  | 1. 15        |
| 4. 1    | 1. 15          | *17. 17 | 10. 26       |
| 4. 19   | 5. 5           | *17. 22 | 10. 27       |
| 4. 22   | 6. 7           | *17. 26 | 10. 26       |
| *4. 25  | 6. 12          | *17. 28 | 6. 15        |
| 5. 4    | 8. 2           | *17. 33 | 1. 15        |
| 5. 5    | 4. 17          | *17. 44 | 6. 12; 9. 33 |
| *5. 20  | 1. 20          | *17. 89 | 7. 17        |
| 5. 42   | 1. 15          | 18. 40  | 2. 6         |
| *6. 3   | 2. 7           | *18. 69 | 6. 1         |
| 6. 15   | 1. 15          | *18. 70 | 7. 2         |
| *6. 23  | 11. 23         | *18. 71 | 1. 20        |
| 7. 1    | 5. 6           | *19. 49 | 11. 18       |
| *7. 12  | 3. 16          | *19. 50 | 11. 19       |
| *7. 16  | 10. 39         | *19. 55 | 4. 21        |
| *7. 32  | 6. 14          | *19.65  | 1. 4         |
| *7. 33  | 12. 40         | 20. 18  | 5. 18        |
| *7. 38  | 4. 8           | *20. 84 | 11. 26       |
| *7. 39  | 6. 16, 17      | *20. 86 | 11. 27       |
| *7. 41  | 7. 20; 12. 15  | *21. 10 | 12. 44       |
| *8. 14  | 6. 14          | 21. 43  | 4. 3         |
| 8. 18   | 6. 7; 12. 42   | *23. 1  | 10, 23       |
| 8. 20   | 4. 25          | *23. 65 | 10. 43       |
| ε. 27   | 5. 18          | *25. 10 | 10. 23       |
| *8. 40  | 3. 15          | *25. 14 | 4. 19        |
| *8. 41  | 7. 21 ; 12. 15 | *25. 15 | 12. 39       |
| *8. 42  | 6. 24          | *25. 23 | 1. 15; 4. 23 |
| *8. 44  | 7. 2           | *25. 24 | 9. 3         |
| *9. 14  | 2. 28          | *25. 30 | 6. 22        |
| *9. 16  | 12. 44         | *26. 7  | 7. 22, 23    |
| *10. 16 | 3. 5           | *26. 25 | 11. 3        |
| *10. 20 | 10. 43         | *27. 20 | 6. 21        |
| *11. 24 | 3. 20          | 28. 5   | 4. 18        |
| *11. 27 | 6. 1; 13. 1    | 28. 16  | 4. 17; 9. 43 |
| *11. 50 | 9. 27          | 29. 1   | 3. 20        |
| *12. 3  | 12. 13         | *29. 13 | 4. 13        |
| *12. 12 | 2. 13          | *29. 18 | 6. 8         |
| *12. 18 | 4. 24          | *29. 21 | 4. 13        |
| *12. 42 | 3. 20          | *29. 25 | 8. 5         |
| 12. 53  | 5. 5           | *29. 26 | 8. 6         |
| *12. 68 | 5. 28          | *29. 27 | 8. 7         |
| *12. 75 | 9. 28          | *29. 28 | 8. 8         |
| *12. 77 | 6. 3           | *29. 29 | 8. 9         |
| *12. 85 | 3. 15          | *29. 30 | 8. 10        |
| *13. 3  | 1. 7           | *29. 31 | 8. 11        |
| *13. 4  | 10. 23         | *29. 32 | 8. 12        |
| *13. 9  | 6. 12          | *29. 33 | 8. 13        |
| *15. 32 | 3. 21          | *29. 34 | 8, 14        |
| *15. 47 | 6. 8           | *29. 35 | 8. 17        |
| 16. 51  | 5. 22          | *29. 36 | 8. 21        |
| 10. 31  | 0. 22          | 20.00   |              |

| VS.<br>*29. 39<br>*29. 40<br>*29. 41               | N.<br>9. 17<br>9. 18                             | VS.<br>*33. 44<br>*33. 47                          | N.<br>5. 28<br>12. 40                          |
|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| *29. 42<br>*29. 43<br>*29. 48<br>*29. 51           | 9. 40<br>9. 14<br>9. 16<br>2. 5; 9. 19<br>9. 15  | *33. 92<br>*34. 7<br>*34. 8<br>*34. 10<br>*34. 33  | 7. 23<br>9. 25<br>11. 30<br>11. 32<br>12. 6    |
| 29. 52<br>*29. 55<br>*31. 16<br>*33. 13<br>*33. 23 | 2. 5; 9. 12<br>9. 13<br>12. 41<br>1. 17<br>11. 9 | *34. 35<br>34. 42<br>*34. 53<br>*34. 54<br>*34. 55 | 12. 14<br>12. 18<br>12. 33<br>12. 36<br>12. 37 |
| *33. 31<br>*33. 32<br>*33. 37<br>*33. 41           | 12. 15<br>12. 22-25<br>4. 11<br>6. 8             | *35. 7<br>*35. 21<br>36. 14                        | 11. 7<br>9. 32<br>9. 27                        |







PK 375 Y3A37 1967 Yāska The Nighantu and the Nirukta

PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

